
 

٣٩٥

ا��:ـ�ر ا�P�7ــ�

%�7
,� �لإ*لام
� �َّ��R��:� و-�ة 

الإ%ـ�م ��*K ا�+��Oوي

%�'K الإ*ـلام
L
%� ا�C+7 وا�7

١٦٣

QaradawiBooks.com

                            1 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٣٩٦

�����
%� ا��*��ر الإٰ�$� �

 @?  >  =  <  ;  :  9  8  7  6  5  4 ﴿
F ﴾ [آل عمران: ١٨].  E  D  C  B  A

 ﴾ 7  6  5  4  3  2  1  0  / ﴿
[الإسراء: ٩].

 °  ¯®  ¬  «  ª  ©  ¨  §  ¦ ﴿
¶ ﴾ [العنكبوت: ٥١].  μ  ´  ³  ²  ±

 Ð  Ï  Î  ÍÌ  Ë  Ê  É  È  Ç  Æ  Å ﴿
Ñ ﴾ [الزمر: ٩].

 É  È  Ç  Æ  Å  Ä  Ã  Â  Á  À ﴿
Ê ﴾ [فصلت: ٥٣].

 ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸¶  μ  ´  ³ ﴿
¿ ﴾ [سبأ: ٤٦].

QaradawiBooks.com

                            2 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٣٩٧

��E�4ة ا����ة ا��R�% �%

عن معاويةَ بن أبي سفيان ƒ قال: سمعتُ رسول االله ژ 
ين». مُتفق عليه. هْه في الد يقول: «من يُردِِ االله به خيرًا يُفَق

قال: ســمعتُ   ƒ العاص عن عبد االله بــن عمرو بــن 
رسولَ االله ژ يقول: «إن االله لا يقبض العلم انتزاعًا ينتزعه من 
ى إذا لم يُبْقِ  العباد، ولكن يقبض العلم بقبض العلمــاء، حت
الاً، فسُئلِوا، فأفتَوا بغير علمٍ،  اس رؤســاء جُهخذ النعالمًا، ات

وا». مُتفق عليه. وا وأضل فضل
عة،  إم «لا تكونــوا  عن حذيفة قال: قال رســول االله ژ : 
ا، وإن ظلموا ظلمنا، ولكنْ  اس أحســنالن تقولون: إن أحسن 
نوا أنفُسَــكم، إنْ أحسن الناس أنْ تحســنوا، وإنْ أساؤوا  وَط

نه. فلا تظلموا». رواه الترمذي وحس
«من  رْدَاء قال: ســمعتُ رســول االله ژ يقول:  الد عن أبي 
ة،  سلك طريقًا يطلب فيه علمًا سلك االله به طريقًا من طُرُقِ الجن
وإن الملائكة لتضــع أجنحتها رضا لطالب العلــم، وإن العالمَِ 
ليستغفرُ له مَنْ في الســماوات، ومَنْ في الأرض، والحيتان في 
جوف المــاء، وإن فضل العالم على العابــد كفضل القمر ليلة 
 العلماء ورثــة الأنبياء، وإن البدر على ســائر الكواكــب،   وإن
ثوا العلم، فمن  مــا وَرثوا دينارًا، ولا درهمًا، إن الأنبياء لــم يُوَر

أخذه أخذ بحظ وافر». رواه أحمد، وأبو داود، والترمذي.

QaradawiBooks.com

                            3 / 308

http://qaradawibooks.com


 

QaradawiBooks.com

                            4 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٣٩٩

٧

%ـ+ـ�%ــ�

الحمد الله، والصلاة والسلام على رسول االله، وعلى آله وصحبه ومن 
اتبع هداه.

( أما بعد )
ريها الكبار عُنوا عنايةً بالغة، بموقف  علماء الأمم ودُعاتها ومُفَك كل

الإسلام من العقل ومن العلم، وبينوا ذلك بوضوحٍ لا ريبَ فيه.
، وينظر  تنا الحيُمن يقــرأ تراث أم تمام الجلاء لكل وهذا أمرٌ جلي

في كل جوانبه ونواحيه، ولا يكتفي بجانب واحد منه.
رعي، الذي مستنده الأساسي هو  يني أو الش فعندنا جوانب للعلم الد
علوم الوحي النازلة من الســماء إلى الأرض، ومن عند االله العَليِ الكبير 
إلى عباده البشــر، ليُعَلمهم ما لم يكونوا يعلمون، ويتلو عليهم آيات االله 
ة، بما أنزل  مهم الكتاب والحكمــة، وليُِقيمَ عليهــم الحُجتعالــى، ويُعَل

عليهم من بينات، وما وضح لهم من آيات وتعليمات.
غ  ع إلى علومٍ غزيرةٍ ووفيرة، تفر والعلم المســتند إلى هذا الجانب تفر
ثين وفقهاء، وأصوليين  رين ومُحَد اء ومُفَس ين، من قُررْعِي لها أكابر العلماء الش

ن لهم علومهم وفنونهم وإبداعاتهم. ين وغيرهم، ممومن تبعهم من لغوي
QaradawiBooks.com

                            5 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٠٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٨ المحور  العاشر : 

وعندنا جوانــب للعلم العقلي، الذي مســتنده الأصلــي هو العلوم 
ــر الكتاب المسطور،  ــر الكون المنظور. كما نُفَس تي بها نُفَسة، الالعقلي
والتي تُعمل الفكر في قبول العقيدة، ولا يقبل فيها ما يتنافى مع العقل، 
رِيعة، فتضع لها الأصول اللائقة  ولا نجد له تأويلاً، وتُعمل الفكر في الش
رها أهل  تي قرتي لا تتناقض بحال مع نتائج العقول المحضة، البها، وال

ون، واتفق عليها أولو الألباب. العلم المُخْتَص
ولهذا رأينــا علماءنا المتميزين مــن كبار المُتَكَلميــن والأصوليين 
وا  يخوضون هــذه البحار الزاخــرة، ولا يخافون أنْ يغرقوا، فقد اســتعد

للسباحة فيها، بإمكانياتهم العقلية والعِلْمية.
ا أنتجت عقــول هؤلاء الباحثــة والمُتَطَلعة  ولدينا في مواريثنــا مم

والمُتَفَتحة من الكنوز ما لا يوجد عند أمُة من الأمم.
تهم  ة، وزكتهم الأُم ذين زكة المعدلون، ال مه الأئم ه قدوخلاصة هذا كل
ا امتزج بالوحــي، وأصبح جزءًا منه ومن  ة ممُموه للأم مواقفُهم، وما قد

 Y  X  W  V  U  T ﴿ شروحه وموازينه، وصدق االله إذ يقول
Z ﴾ [الأعراف: ١٨١]. ولو أردنا أن نذكر أسماء طائفة من هؤلاء لطال 

بنا الحديث، وسنأتي على ذكِْر مجموعة منهم إن شاء االله.
ث عن المُحْدَثيِن، والذين هم أقرب إلينا، وأوصل  بحَِسْــبنا أنْ نتحد

بنا، وأعرف بما يُدَبر لنا، وما يُعَد لأمتنا، وما يجب أن نُوَاجهه به.
ر الأزهر  ل، ومُفَك ــر مصــر الأو د عبده، مُفَك فالأســتاذ الإمام مُحم
ل، له كلامُه البَين في عددٍ من كتبــه ومقالاته، وخصوصًا في كتابه  الأو
القَيم: «الإسلام والنصرانية مع العلم والمدنية». الذي رد بها على بعض 
ينَيْن  ن لهم فيها من كتب الدذين تطاولوا على الإســلام، وبيالنصارى ال

QaradawiBooks.com

                            6 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٠١

٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ينَيْن، مقارنًا بينهما، بمــا وضح الفرق بين  مــن الد ة أصولَ كلالأصلي
موقف كل منهما من العقل والمدنية.

د رشــيد رضا، تلميذ الإمــام وناقل علمه،  د مُحم مة المُجَــد والعلا
ــس مجلة «المنار» العِلْمية  ة، ومُؤَسوصاحب مدرســة «المنار» التجديدي
الإصلاحية، له كذلك موقفه الثابت من قضايا العلم، وتبنيه ما قاله شيخ 
الإســلام ابن تيمية: إن صحيــح المنقول، لا يمكــن أن يُناقض صريح 

المعقول.
د  ة: الشــيخ مُحم وشــيوخ الأزهر الكبار، مثل شــيوخ الأزهر الأئم
د الخضر  المراغي، والشيخ عبد المجيد ســليم، والشيخ مُحم مصطفى 
حُسَين، والشيخ محمود شلتوت، والشيخ عبد الحليم محمود، وأمثالهم، 
كان لهم موقفهــم ودورهم من «موقف الإســلام من العقــل والعلم»، 
وتسخيرهما لهداية البشرية وتنوير الحياة، وما الحكم إذا تناقض أحدهما 

ني. مع الموقف الشرعي اليقيني أو الظ
د الغزالي الذي ظللنا  والداعية الإسلامي الأزهري الكبير الشيخ مُحم
أكثر من خمسين سنة نقرأ له، ونســتمع إليه، له موقفٌ علني من العلم 
الحق الذي جاء به الإســلام، وله موقف نَقْديِ من علماء السوء، الذين 

ام الظلمة ضد الشعوب المقهورة. وا إلى الحُك انضم
يقول 5 في كتابه: «دستور الوَحدة الثقافية بين المسلمين»:

«وفي العلاقة بين أجهزة الحكم وجماهير المسلمين، وقعتْ فوضى 
اء، حتى كادت الحقيقة العقلية  ــرِيعة الغَر رهيبة عند تفســير أحكام الش
لكلمة «الشــورى» تتلاشى. وذكر الذاكرون اســمًا «لأهل الحَل والعَقْد» 
 ! الوفي مــع الغُول والعنقــاء والخِل بحثنا عن مفهومــه، فلم نَجدِْه إلا

QaradawiBooks.com

                            7 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٠٢

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٠ المحور  العاشر : 

وأوجد الحكمُ الفردي فقِْهًا ليس له أصلٌ ديِنيِ قائم، وفقهاء لا يستحقون 
ة من ثقة! وقد قرأتُ مشروع دستور وضعه واحدٌ من هؤلاء(١)، فرأيت  ذر
«الخليفة المُنْتَظَر» يســتمتع بســلطات دونها بمراحل ســلطات القيصر 

الأحمر في موسكو، أو ساكن البيت الأبيض في واشنطن.
قلتُ: وثيقــة تُضم إلــى غيرها من القُمامــات الفِكْرية فــي حياتنا 

السياسية الغابرة والحاضرة على سواء!
ام العرب والمسلمين لا تحتاج في تقويمها  ة لحُكالقيمة الإنساني إن
إلى ذكاء، فهم إلا من عصم االله اغْتَنَوا من فقرٍ على حساب شعوب بائسة، 
وعلَوْا في الأرض، بعد إشاعة الدمار العقلي والخُلُقي بين السواد الأعظم 
ان المشــارق والمغارب أن الحكم عند المسلمين  اس، ويعلم سُكمن الن
ظ له أفــواه، وأن الحاكمين إلا من عصم االله يختفون حتمًا في  مَغْنم تتلم

، كما يختفي الكابوس عند اليقظة. انتخابٍ حُر أي
ــرون الشــورى بأنها لا تلزم الحاكم!  ومع ذلك فقد وُجد فقهاء يُفَس
نَيْبة  والعَقْد يَنْبُتون من تلقاء أنفســهم، كما تنبُت الذ أهل الحَل ويرون أن

في حقول الأرز، فهم نباتٌ شيطاني لا يزرعه أحد.
هؤلاء الفقهاء يخدمون هدفًا واحدًا: أن الأُمة قطيعٌ يقوده حاكم فذّ، 
له من أســباب الرغبة والرهبة ما يُطَوّع له كل شيء، فهم باسم الإسلام 

يُعطونه سيفَ المُعِز وذَهَبَه.
وبَديِهٌ أن الإســلامَ براءٌ من هؤلاء المرتزقة، وأن فتاواهم وأفكارهم 

ليس وراءها فقهٌ ولا إيمان...»(٢).

يقصد دستور حزب التحرير.  (١)
دستور الوحدة الثقافية بين المسلمين صـ ١٨٦، ١٨٧، نشر دار الأنصار، القاهرة.  (٢)

QaradawiBooks.com

                            8 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٠٣

١١ موقف ا7سلام من العقل والعلم

د قُطْب، كلاهما قام بما ينبغي في  د قُطْب، وشقيقة مُحموالشهيد سي
حق العلم، أيا كان مَعِينه، شرعيا أو عقليا، وسننقل من بعض كتب سيد 
ين، وأنه  ة من العلم والدضح موقف الأُممنه في كتابنا هذا، ليت ما لا بُد
موقف ليس فيه أي خللٍ أو تناقض أو تســيب. بل هو موقف قائم على 
 تي لا تثبت بالهوى أو بالخيــال، أو بتصديق كلالحقائق الســاطعة، ال

 Ê  É  È  Ç ﴿ :اس، بــل بمنطق القرآن الحاســمما عند الن
Ì ﴾ [البقرة: ١١١].  Ë

والإمام حسن البنا من الذين عُنُوا بتأهيل العقل العلمي المسلم؛ ليقوم 
بدوره في تأهيل الأُمة؛ لتقوم بحق العلم، كُل العلم، شرعيا كان أو عقليا.

هما قبل هذه  فالأصلان الثامن عشر والتاسع عشــر ـ وقد أوردنا نص
مة لهذا الكتاب ـ من الأصول العشــرين للإمام الشهيد حسن البنا  المُقَد
ة، التي عنيتُ بالكتابة  عليه رحمة االله تعالى ورضوانه، من الأصول المهم
بُهات  فيها كثيرًا، بُغْيَة شرحها وتوضيح مقاصدها للمسلمين، وإزاحة الش

والالتباسات عنها، وقد كتبتُ في ذلك أكثر من كتابٍ ورسالة.
ين في عصــر العلم»، وجعلته  فتُ فيها من قديم رســالتي: «الدفقد أل
»، كما ألفت كتابي: «الرســول  الإســلامي نات الحلفصلاً من كتابي: «بي
متــه للمؤتمر الإســلامي العالمي، الذي عُقــد في الدوحة  والعلم»، وقد
احتفالاً بمَقْدَم القرن الخامس عشر الهجري، وألفت كذلك كتابي «العقل 
والعلم في القرآن الكريم»، إسهامًا في التفسير الموضوعي للقرآن الكريم.

ــنة مصــدر للمعرفة والحضــارة». وكتابي:  لفت كتابي: «الس كمــا أ
ــنة»، وهو الكتاب الثاني في  المرجعية العليا في الإســلام للقرآن والس»

شرح الأصول العشرين للإمام حسن البنا.
QaradawiBooks.com

                            9 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٠٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٢ المحور  العاشر : 

وكذلك كتاباي: «كيف نتعامل مع القرآن العظيم؟»، و«كيف نتعامل 
يته عن العقل  منهما من حديث له أهم ة؟» لا يخلو كلبوية النــن مع الس

والعلم والموقف منهما.
فالموضوع ليس جديدًا علي حين أكتب فيه اليوم مســتكملاً شــرح 
ما بقي من الأصول العشرين، للإمام البنا، شــرحًا علميا أصوليا فقهيا، 
حتى تفهمها الأُمة، وتعمل بها، وتدعو إليها، وتمتــزج عقليتُها بالقرآن 
نة، وأصول الأُمة، ولا تشِذ عنها في مبدأ من المبادئ، أو قاعدةٍ من  والس

القواعد، أو أصلٍ من الأصول.
ر العقل، ويُؤيد العلم، ويشيد  الإسلام هو أعظم ديِن يُحَر أن فلا شك
بالبحث، ويحث على النظر في الكون، ويُنشِئ العقلية العِلْمية، ويرفض 
العقلية المستســلمة لكل ما يتوارثــه الناس، دون مناقشــةٍ له، وعرضه 
ينية والعقلية. وله موقفه البين حينما يختلف  المسلّمات والواضحات الد
ا هو ظَني في الجانب الشرعي، أو الجانب العقلي، وماذا  ما هو يقيني عم
ر، فهو يــرى أن القَضِيتَيْن لا تتناقضانِ أبدًا، فلا تناقض  م، وماذا نُؤَخ نُقَد
يومًــا بين حقيقة شــرعية ثابتة، وحقيقــة عقلية قاطعة لا بُــد أن تكون 

لة. إحداهما خاطئة أو مؤو
وهنا يجب أنْ نقول شيئًا بمناسبة شــرحنا لأصول إمامنا البَنا 5 ، 
مه في هذه الأوراق، هو ما يحتاج إليه شبابنا  ا لنرجو أنْ يكون ما نُقَدوإن
المُثَقف في مصر، وفي بلادنا العربية، وفي ســائر أمُتنا الإسلامية، وأنْ 
التي أتعبها ظلمُ الإنسان وجهله في أنحاء  يحمل خيرًا تتطلبُه الإنسانية، 
العالم، فهو يبحث يمينًا ويســارًا، وشــرقًا وغربًا، ولا يجد الدواء الذي 
يَنْشُده، ولا النور الذي يبتغيه، ولا الحياة التي يريد أن يحياها، وهي عند 

QaradawiBooks.com

                           10 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٠٥

١٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

المســلمين وَحْدَهم فــي ديِنهِم، وكتاب ربهــم، وسُــنة نَبيِهم، وأصيل 
فقهائهم، وراسخ علم مُتَكَلميهم وأصولييهم، وما تميزوا به عن الأمم من 

هديٍ ونور.
ے ﴾  وقد مثل القرآن نــور االله في قلب المؤمن بقوله تعالى: ﴿ ~ 

 ª  ©  ¨§  ¦  ¥  ¤£  ¢ المؤمــن ﴿ ¡  أي: في قلب 
 »  º  ¹  ¸  ¶  μ  ´  ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  «
 ÎÍ  Ì  Ë  Ê  ÉÈ  Ç  Æ  Å  Ä  ÃÂ  Á  À  ¿¾  ½  ¼

Ò ﴾ [النور: ٣٥].  Ñ  Ð  Ï
 ` الكافرين ﴿ _  الكفر وادلهامها في قلوب  كما مثل ظلمات 
 o  n  m  l  kj  i  h  g  f  e  d  c  b  a

¡ ﴾ [النور: ٤٠]. ے   ~  }  |  {  z  y  x  w  vu  t  s  r  q  p

الفقير إلى عفو ربه

الدوحة في: ٢٤ من ربيع الأول ١٤٣٤هـ
الموافق: ٥ من فبراير ٢٠١٣م

٭ ٭ ٭

QaradawiBooks.com

                           11 / 308

http://qaradawibooks.com


 

QaradawiBooks.com

                           12 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٠٧

الأCb ا���%� ���

ر العقل، ويحث على النظر في الكون،  والإسلام يُحَر»
ب بالصالح والنافع من  ويرفع قدر العلم والعلمــاء، ويُرَح
 ى وجدها فهو أحقأن المؤمن،  كل شيء، والحكمةُ ضالة 

الناس بها».

الأCb ا���*� ���

العقلي  والنظــر  الشــرعي  النظر  يتنــاول كل من  «وقد 
ما لا يدخل في دائرة الآخر، ولكنهما لن يختلفا في القَطْعِي، 
ثابتة،  عِلْمية صحيحة بقاعدةٍ شــرعية  فلن تصطدم حقيقــة 
القطعي، فــإن كانا ظنييْن،  ليتفق مع  ني منهمــا  الظ ل  ويؤو

فالنظَرُ الشرعي أوَْلى بالاتباع حتى يَثْبُت العَقْليِ أو ينهار».
ا حسن البن

٭ ٭ ٭

QaradawiBooks.com

                           13 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٠٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٦ المحور  العاشر : 

رُ ا����C+7ان الإ*لام ُ�َ:�ِّ

L

> ا��@� وا�7� ُّl:و�

١

:C+7ا� ر  ِّ�:َ�ُ الإ*لام 

ر العقل»،  الإسلام يُحَر ا في أصله الثامن عشر: «إنل ما قاله البن أو
لَ ما يُمَيز الإنســان عن ســائر  أو وهذه بلا ريــبٍ نعمةٌ عظيمــة، فإن
ر به، ويتأمل في نفســه وفي  االله تعالى منحه العقل ليُفَك الحيوانات أن
آيات الكون من حوله، ويتعلم ما يمكــن تَعَلمه، بأدواته المختلفة من 

 ¹  ¸  ¶  μ ﴿ :الســمع والبصر والفؤاد، كمــا قال تعالــى
 Ä  ÃÂ  Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º

Å ﴾ [النحل: ٧٨].
 Í  Ì  Ë  Ê  É  ÈÇ  Æ  Å  Ä  Ã  Â  Á ﴿ :وقال سبحانه

Ñ ﴾ [الإسراء: ٣٦].  Ð  Ï  Î
لذلك كان تحرير هذا العقل ـ الذي هو المنحة الكبرى للإنسان ـ من 
 ، والحَجْر عليه، والحَجْب لــه عن التفكير الحُر ق ألوان الأسْــر والر كل
، والبحث الدؤوب، هو من أعظم ما دعَا إليه الإسلامُ  م المســتقلعَلوالت

في كتابه وسُنة نَبيِه، وفي أصوله الفِكْرية والدينية.
QaradawiBooks.com

                           14 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٠٩

١٧ موقف ا7سلام من العقل والعلم

:C,3�)ت والأ��ا��4ا أْ*�   �% C+7ا�  ���:E

ر عقله من كل قيْد يعوقه،  من يدخل فيه إلى أن يُحَر دعا الإسلام كل
ومن كل أسَْرٍ يَحْجُزُه، ومن كل سجنٍ يُضَيق عليه.

لاً إلى تحرير العقل من الأباطيــل والخرافات التي  دعا الإســلام أو
يعتقدها الناس، وتَرْسُخُ في أذهانهم وأنفسهم، من غير أدلة تقوم عليها، 

وتستند إليها.
فون أطفالَهم منذ صغرِهم من «البُعبع»، وليس هناك حيوانٌ  فهم يُخو
أو وحشٌ مُعَين اسمه: «البُعْبُع»، إنما هو شيء للتخويف بالباطل، وكثيرًا 
ما يُزْعِج الأولاد ويُسَبب لهم مشاكل نفسية، جاءتْ من وراء هذا الإيهام.

ثونهم في أساطيرهم عن «الغول» و«أمُنا الغولة» حين تكشف  وهم يُحَد
عن نفسها، وتُبْرز أسنانها الحادة، وتفترس صاحبها أو صاحبتها، وكل ذلك 
عْبَ في قلوب الأولاد بغير حاجةٍ إليه، وقد قال الشاعر العربي: يُدخل الر

ثَلاَثَةٌ الْمُسْــتَحِيلَ  أنّ  الوَفيِ(١)أيَْقَنْتُ  والخِلّ  والعَنقاءُ  الغُولُ 
 ، اس في الحديث عنها: ما يتعلق بالجنتي يبالغ النومن الأباطيل ال
وأن أحدهم رأى كلبًا بالليل، فظــل الكلب يكبُر ويكبُر، حتى صار مثل 
يها الذهب من رأســها إلى  أحدهم رأى امرأة عليها ثياب يُغَط وْر، وأنالث

قدمها، وأنها فعلت كذا وكذا.
تظهر هذه العفاريت، بعد أنْ يُقتل مقتــول، فيقول الناس: رأيناه في 

المكان الفلاني، وفي الزمان الفلاني.
الناس بعضُهــم لبعضٍ، كلها تقوم  وهناك خطابات وقصص يرويها 

من شعر صفي الدين الحلي، كما في ديوانه صـ ٥٦٨، نشر دار صادر، بيروت.  (١)

QaradawiBooks.com

                           15 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤١٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٨ المحور  العاشر : 

على الخيال والأوهام، ليس لها أي ظِل من الحقيقة، ولا اتصال بالواقع 
المَعِيش للناس.

ق بكل ما يُقال له، إلا ما قام عليه  يُصد والإسلام يريد من المسلم ألا
برهانٌ ساطعٌ لا يمكن التشكيك فيه، أو قام على أساس المشاهدة بالبصر 

ته بالأدلة القاطعة. ثبتت صح ، ل، أو جاء به وحيٌ إلهيبغير تخي
ــة، وأهل الأديان عامــة، وخصوصًا  ينادي القرآن المســلمين خاص
الأديان الكتابية أنْ يجعلوا البرهان العقلي اليقيني هو الحَكَم بينهم فيما 
ين أم بالحياة، كما قال عن  صل بالديختلفون فيه من أمور، سواء كانت تت

 Ä  ÃÂ  Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹ ﴿ الكتــاب:  أهل 
Ì ﴾ [البقرة: ١١١].  Ë  Ê  É  È  Ç  ÆÅ

لة حول الإجابة عن سؤالٍ  وقد ناقش القرآن المشــركين مناقشة مُفَص
ة حول هذا الأمر، حتى قال  وســرَد آياتٍ عد ،﴾ .  - واحد، هو: ﴿ , 

 0  /.  -  ,  +*  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿ لهــم: 
5 ﴾ [النمل: ٦٤].  4  3  2  1

 ÌË  Ê  É  È  Ç ﴿ :وفي مقام آخر قال للمشــركين بصراحة
Ï ﴾ [الأنبياء: ٢٤].  Î  Í

وإذا اعتمد العقل الإنساني على البرهان ـ ونعني به البرهان القَطْعي ـ 
عي البعض أنه برهان، فــإذا اختبرته وجدته قائمًا على الوهم أو  لا ما يَد

 X  W  V ﴿ :بًا على موقف بعض الكافرينوقد قال تعالى مُعَق ، الظن
b ﴾ [يونس: ٣٦].  a  `  _  ^  ]  \  [Z  Y

 8  7  6  54  3  2  1  0/  .  -  , وفي موضعٍ آخر قال: ﴿ + 
> ﴾ [النجم: ٢٨].  ;  :  9

QaradawiBooks.com

                           16 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤١١

١٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

:�,
ا��+ ا�7+
� %� أ*�  ا��:��� 

كما جاء الإسلام بتحرير العقل من أسر التقليد الأعمى، بحيث يُلغي 
المرءُ عقلَه الذي آتــاه االله إياه، ليســتخدمه في إحقاق الحــق، وإبطال 
الباطل، وإثبات الوقائع، وتمييز الأمور بعضها من بعض، وإيجاد البدائل 
عند اللزوم، فجاء الإســلام بقرآنه العظيم، وبسُــنة نبيه الكريم، ليدعو 
العالمين أن يُعملوا عقولهم التي اســتودعهم االله إياها، فلم يُودعِهم إياها 
قات، بل  لوها، أو يضعوا في طريقها عقبــات ومُعَو ليســجنوها، أو ليُعَط
يتها، وبكل ما آتاها االله من  حُر طاقتها، وبكل ينبغي أنْ تفكر وتعمل بكل

ر من تقليد الغير، أيا كان هذا الغير. حَرهنا: الت إمكاناتٍ. ومن المهم

باع الآباء: أ ـ التحرير من قَيْد ات
ر مــن اتباع الآباء  ة: قيد التحرر من القيــود التقليدي ل التحر وأو
والأجداد، فكثيرًا ما وقــف هذا الحاجز دون الاســتماع والإنصات 
الحق إلى دعوات أنبياء االله تعالى ورسله، فيما جاؤوا به من البينات 

والهدى للناس.
فتجد هودًا ‰ يدعو قومه إلى التوحيد، وترْك ما هم عليه من بَطَرٍ 
ـر وتظالُم، مُتَكَلمًا معهم بالحُســنى، فما كان منهــم إلا أنْ قالوا:  وتَجَبـ

 U  T  S  R  QP  O  N  M  L  K  J  I  H ﴿
X ﴾ [الأعراف: ٧٠].  W  V

 وكذلك وقف الكثيرون من الأقوام المختلفة مثلَ هذا الموقف الغبي
من رسل االله إليهم، ومنهم مشــركو العرب، حين جاءهم خاتم رسل االله 
محمدٌ، فدعاهم إلى توحيد االله، والشــهادة له بالرســالة، وتبنى مكارم 
الأخلاق التي جاء بها من ربه، فرفضوا هذه الدعوة الخَيرة البصيرة، كما 

QaradawiBooks.com

                           17 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤١٢

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٠ المحور  العاشر : 

 +  *  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿ القرآن:  حكى عنهم 
 ﴾ 9  8  7  6  5  4  3  2  10  /  .  -  ,

[المائدة: ١٠٤].

 ,  +  *  )  (  '  &  %  $  #  " وفي مقام آخر قال: ﴿ ! 
7 ﴾ [البقرة: ١٧٠].  6  5  4  3  2  1  0  /.  -
 Ñ  Ð  Ï  Î  Í  Ì ﴿ :ك ذي لا يتحروهذا هو موقفهم الثابت ال
 +  *  )  (  '  &  %  $  #  "  !  ❁  Ö  Õ  Ô  Ó  Ò
 :  9  8  7  ❁  5  4  3  2  1  0  /  .  -  ,

F ﴾ [الزخرف: ٢٢ ـ ٢٤].  E  D  C  B  A  @?  >  =  <  ;
بهذه المناقشــات العقلية المُضيئة والمُنيرة يخاطبهم القرآن، ليعمل 
على زحزحة هذه العقول الجامدة، كأنها الحجارة أو أشــد قســوة، فلم 

يُسلموا إلا بعد مشوارٍ طويل، سقط فيه من سقط، ونجا فيه من نجا.

ب ـ تحرير العقل من قَيْد السادة والكبراء:
كما دعا الإســلام إلى تحرير العقــل من قيود ضغــط تقاليد الآباء 
والأجداد، دعا أيضًا إلى تحرير العقل من اتباع السادة والكبراء، فالسيادة 
ة بمراحلها المختلفة ليست  الأبو كما أن ،والكبرياء ليســت معيارًا للحق

.معيارًا للحق
ولكن العرب كغيرهم اتبعوا ســادتهم وكبراءهــم، واعتبروهم أولى 

بالحق من غيرهم، كما اعتبر الآخرون آباءهم أولى بالحق من سواهم.
ومن المؤسف أنْ يظل الناسُ وراءَ هذا الباطل الصُراح، الذي لا سَنَدَ 
له من منطــق ولا علم، ولا هــدًى ولا كتــابٍ مُنير، إلى أن تنكشــف 

QaradawiBooks.com

                           18 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤١٣

٢١ موقف ا7سلام من العقل والعلم

الحقيقة، ويظهر وجهها علنًــا للناس، فاضحًا ما كانــوا عليه من هَذَيان 
هات، اتضح كذبُها، وبان زَيْفُها، وظهر انخداعُ الجميعِ بها. وتُر

ــات والمُخاصمات بين هذه  يظهر القرآن هذه المناقشــات والمُحَاج
الطوائف المُتَشَاكسِــة، من الكبــراء المَرْموقين والفقراء المُســتَضَعَفين، 

وما بينهما من مقولات ومصارحات ومصادمات.
 s  r  q  p  o ﴿ :انظرْ ما قاله القرآن بســرعة في سورة البقرة
 ¡ ے   ~  }  |  ❁  z  y  x  w  v  u  t
 ²  ±°  ¯  ®  ¬  «  ª  ©¨  §  ¦  ¥  ¤  £  ¢

¶ ﴾ [البقرة: ١٦٦، ١٦٧].  μ  ´  ³
 '  &  %  $  #  " وفي ســورة الأعراف يقــول ســبحانه: ﴿ ! 
 8  7  6  5  43  2  1  0  /  .-  ,  +  *  )  (
 G  F  ED  C  B  A  @  ?  >  =  <  ;  :  9
 U  T  S  R  Q  P  O  N  M  ❁  K  J  I  H

Z ﴾ [الأعراف: ٣٨، ٣٩].  Y  X  W  V
وفي سورة (ص) نرى مَشْــهدًا خاطفًا من مشــاهد أهل النار يُظهره 

 Í  ❁  Ë  Ê  É  ÈÇ  Æ  Å  ÄÃ  Â  Á  À ﴿ :فيقول لنا  القرآن 
 á  à  ß  Þ  Ý  Ü  Û  ❁  Ù  Ø  ×Ö  Õ  Ô  ÓÒ  Ñ  Ð  Ï  Î

å ﴾ [ص: ٥٩ ـ ٦١].  ä  ã  â
الون  وتَعْرِض لنا سورةُ سبأ مشهدًا أوسع، يختصم فيه المشركون والض
بعضُهم مع بعضٍ، ولو كان معهم أســلحة لقَتَلَ بعضُهم بعضًا، ولكنهم 

 »  º  ¹  ¸ ﴿ تعالــى:  يقول  وبالكلمات،  بالألســنة  يتقاتلون 
 É  È  Ç  Æ  Å  Ä  ÃÂ  Á  À  ¿  ¾  ½  ¼

QaradawiBooks.com

                           19 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤١٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٢ المحور  العاشر : 

 Ô  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï  Î  Í  Ì  Ë  Ê
 '  &  %  $  #  "  !  ❁  Ø  ×  Ö  Õ
 6  5  4  3  2  ❁  0  /  .  -,  +  *  )  (
 E  D  CB  A  @  ?  >  =  <  ;  :  9  8  7
 T  S  R  Q  P  ON  M  L  K  J  I  H  G  F

U ﴾ [سبأ: ٣١ ـ ٣٣].
لقد خلــع المســتضعفون والفقــراء عقولَهــم، وتركوها لســادتهم 
أ الضعفاء منهم،  ؤوا منهم. كما تبر وكبرائهم، فلم يُغنوا عنهم شيئًا، وتَبَر

 Q ﴿ :كما حكى لنا القرآن في هذه السورة (سبأ)، وفي سورة الأحزاب
 ^  ]  \  [  Z  ❁  X  W  V  U  T  S  R

a ﴾ [الأحزاب: ٦٧، ٦٨].  `  _
يهم، ويرفع من  ومازال القرآنُ وراءَ هؤلاء الفقراءِ والمستضعفين، يُقَو
شأنهم، ويُعلي من كرامتهم، ويُشــعرهم أنهم ليسوا أقل وزنًا من هؤلاء 
 المُنْتَفِخين بالباطل، المُسْــتَكْبرِين بأموالهم وسلطانهم وأتباعهم، ولكن
ر، وما في  بنفســه هو، بما في رأســه من عقل يُفَك الإنســان لا يعلو إلا
صدره من قلب يَخْفِق، وما في جوانحه من مشاعرَ صادقةٍ، لا تزييفَ فيها 

ولا مراءاة.

ج ـ تحرير العقل من سلطان الأساتذة والشيوخ:
ره  ر القرآن العقل من ســلطان الآباء وســلطان الكبراء، حَر كما حر
كذلك من سلطان الأساتذة والشيوخ، الذين استعبدوا عقله، وجعلوه ذيلاً 
ر بتفكيرهم، ويتكلم إذا نطقوا، ويصمت إذا سكتوا، ويؤمن إذا  لهم، يُفَك

آمنوا، ويكفر إذا كفروا.
QaradawiBooks.com

                           20 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤١٥

٢٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

، أما إذا فُرضت  ا مُسْــتَقِلا إذا كان حر والعقل لا يوجد ولا يعمل إلا
ــلاً، لا عمل له، ولا جُهد له،  ه يُصْبحُِ مُعَطعليه وصاية من الخارج، فإن
ولذا كان التقليد هــو آفة العقل الأولى، ولهذا حاربه الإســلام، وقاومه 
علماء المسلمين الأحرار، ورفضوا أن يكون العقل تابعًا لأي مخلوق غير 
صاحبه المؤمن باالله ورسوله، ولا يجوز له أن يتبع مخلوقًا من المخاليق، 

به فيما كذب به. قه فيما صدق به، ويُكَذ يُصَد

قال ابن الجوزي في كتابه «تلبيــس إبليس»: «دخل إبليسُ على هذه 
الأُمة في عقائدها من طريقَيْن:

أحدهما: التقليد للآباء والأسلاف.
والثاني: الخوض فيما لا يُدرَكُ غوْرُه، ويعجز الخائضُ عَن الوصول 

إلى عُمْقه، فأوقع أصحابَ هذا القسم في فنون من التخليط.

ل: فَــإِن إبليسَ زين للمُقَلديِن أن الأدلة قد تَشْــتبهِ،  َا الطريق الأو فأم
والصوابُ قد يخفى، والتقليد سليم.

 اس، فإنــة النفي هذا الطريق خلــقٌ كثير، وبه هلاك عام وقد ضل
اليهود والنصارى قلدوا آباءهم وعلماءهم فضلوا، وكذلك أهل الجاهلية.

واعلمْ أن العِلة التي بها مَدَحُوا التقليدَ، بهَِا يُذم؛ لأنه إذا كانت الأدلة 
تشتبه، والصواب يخفى، وجب هجر التقليد؛ لئلا يُوقعَِ في ضلال، وقد 
ذم االله ســبحانه وتعالى الواقفين مَعَ تقليد آبائهم وأســلافهم، فَقَالَ 8: 

 :  9  8  7  ❁  5  4  3  2  1  0  /  .  - ﴿
وَقَدْ  أتتبعونهم  المعنــى:  [الزخــرف: ٢٣، ٢٤].   ﴾ ?  >  =  <  ;
³ ﴾ [الصافات: ٦٩، ٧٠]».  ²  ±  °  ❁  ®  ¬  «  ª ﴿ :8  َقَال

QaradawiBooks.com

                           21 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤١٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٤ المحور  العاشر : 

قال: «اعلمْ أن المُقَلد على غير ثقة فيما قَلد فيه، وفي التقليد إبطالُ 
ـه إنما خُلق للتأمل والتدبر، وقبيح بمن أعُْطِيَ شــمعةً  منفعة العقل؛ لأنـ

يستضِيء بهَِا أن يُطْفِئها ويمشي في الظلمة»(١).
إن شــيخَ الإنســانِ ومُعَلمَه يجب أن يكون بمثابة حامل المصباح، 
عندما يُظلم الطريقُ عليه يُخرج له مصباحــه، ويُضِيئه له، ليُِنيِر الطريق، 
فيعرف يمينه من شــماله، وأمامه من خلفه، ويســير على هدًى، وليس 
ة الشيخ والمُعَلم أن يحمل التلميذ على كتفه، ويمشي به حيث يريد  مُهِم

هو، فليست هذه أستاذية، ولا هذه تلمذة.
لقد اعترض القرآن على الذين غلَوْا كل الغُلُو حينما جعلوا شيوخهم 
كأنهم أنبياء يُوحَى إليهم من االله، وهم ليســوا كذلك. إنهم بشرٌ يُصيبون 
ويُخطئون، ولأجل هؤلاء ذم االله أهل الكتاب، وما اعتقدوه في شيوخهم 

 ¬  «  ª  ©  ¨ ﴿ تعالــى:  فقــال  وأحبارهم، 
 ¸  ¶  μ  ´  ³  ²  ±  °  ¯  ®

Â ﴾ [التوبة: ٣١].  Á  À  ¿¾  ½  ¼  »  º¹
الثري المشــتهر بالجُود  العربــيّ  الطائي  وقد كان عدي بن حاتــمٍ 
روا في الجاهلية، وقد دخل على الرسول ژ وهو يقرأ  ن تنص والسخاء مم
هبان(٢)،  ث عن الأحبار والر تي تتحدسورة التوبة، وجاء إلى هذه الآية ال
موا عليهم  هم لم يَعْبُدُوهم! فقال ژ : «ألــم يُحَرفقال: يا رســولَ االله، إن

اهم»(٣). وا لهم الحرام، فأطاعوهم؟ فتلك عبادتهم إي الحلال، ويُحِل

تلبيس إبليس لابن الجوزي صـ ٧٤، نشر دار الفكر، بيروت، ط ١، ١٤٢١هـ ـ ٢٠٠١م.  (١)
 ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  «  ª  © هي قوله تعالى: ﴿ ¨   (٢)

Â ﴾ [التوبة: ٣١].  Á  À  ¿¾  ½  ¼  »  º¹  ¸  ¶  μ  ´
رواه الترمذي في التفسير (٣٠٩٥)، وقال: حديث غريب. والطبراني (٩٢/١٧)، والبيهقي في   (٣)

نه الألباني في الصحيحة (٣٢٩٣)، عن عدي بن حاتم. آداب القاضي (١١٦/١٠)، وحس

QaradawiBooks.com

                           22 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤١٧

٢٥ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ة: باع العام د ـ تحرير العقل من ات
وأخيرًا يسعى الإسلام بقرآنه وسُــنة نَبيِه، وبكل تعاليمه وتوجيهاته، 
ل له  ط عليه، ومُعَطما هو مُسَل من كل إلى تكملة تحرير العقل البشــري
ره نهائيا من سلطان اتباع الجماهير الغافلة،  عن الإنتاج النافع، وهنا يُحَر
من عامة الناس، الذين كثيرًا ما يسيرون وراء الآباء، أو وراء الكبراء، أو 
رون لهم، وأنهم كأنما  هم يُفَكذين اعتبروا أنوراء الأساتذة والشــيوخ، ال
روا، ولا أن يُناقشوا،  أعطَوْا عقولَهم إجازة طويلة، ليس عليهم فيها أن يُفَك

ولا أن يسألوا، ولا أن يُضيئوا هذه الشمعة وقتًا ما ليستفيدوا من نورها.
فمن العَجَــبِ العاجب أن تــرى بعض الناس فــي مجتمعاتنا تغلق 
عقولها، ولا تســمح لها بأنْ تنفتح يومًا للعمــل والتفكير؛ لأنه قد أراح 
مًا تحديدًا دقيقًا صارمًا، وهو أن  د موقفه مُقَد نَفْسَه من ذلك، حيث قد حد
يكون مع الناس، مع الأكثرية، إنْ قالوا فــي أمرٍ: نعم، قال: «نعم». وإن 
قالوا في أمرٍ: لا. قال بكُل بســاطةٍ: «لا». أما هو كإنسان له عقله وفكره 

وثقافته ودينه ورسالته فليس له في الحقيقة موقف.
وهــذا أمرٌ مؤســف حقــا: أن يتنازل النــاس عــن تفكيرهم، وعن 
شخصيتهم، وعن مسؤوليتهِم، مع أن كل إنسانٍ مسؤول عن نفسه، ليس 

Û ﴾ [المدثر: ٣٨].  Ú  Ù  Ø أحدٌ مسؤولاً عنه: ﴿ × 
عَة،  د ! ، فقال: «لا تكونوا إِم الإســلام مُحم ر منه نبي وهذا ما حذ
نوا أنفسكم،  ا، وإنْ ظلموا ظلمنا، ولكنْ وَط اس أحسنتقولون: إنْ أحسن الن

إنْ أحسن الناس أنْ تحُْسِنُوا، وإن أساؤوا فلا تظلموا»(١).

فه الألباني  رواه الترمذي في البر والصلة (٢٠٠٧)، وقال: حسن غريب. والبزار (٢٨٠٢)، وضع  (١)
في ضعيــف الجامع (٦٢٧١)، عــن حذيفة بن اليمان. ولكنه يتماشــى مــع القواعد العامة 

والمبادئ الكلية في الإسلام.

QaradawiBooks.com

                           23 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤١٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٦ المحور  العاشر : 

د،  بهذا ارتفع الإسلام بموقف الإنسان، بحيث يكون له موقفه المُحَد
، ويكــون له رأيــه المُعْلَن، ليــس تابعًا لفردٍ  ويكون له قــراره الخاص
ر عوضًا عنه، فتتخذ له  ولا مجموعة، بحيث تُفْقِدُه عقلَه ورُشْــدَه، وتُفَك

قراره هو، ولا يتخذه لنفسه.
يات العامة،  تي تُفْقد فيها الحُروهذا ما يَشــيع وينتشــر في البلاد ال
وبعض الناس فيها مَسُــوقون إلــى ما يُراد لهم، لا إلــى ما يريدون هم 
لأنفسهم، فكلهم غدَوْا «إمعاتٍ» مع ما يريده الفرعون، وليس مع ما يراه 
ق  ق الشيطانَ إذا صَد بهم السلطانُ، ويُصَد ب الأنبياءَ إذا كذ عقله هو، يُكَذ

الناسُ الشيطانَ.
ورحم االله شوقي حين عبر عن موقف هؤلاء في «مجنون ليلى» فقال 

على لسان بعض هؤلاء:
نـِـي وَلَكِن الحُسَــيْنَ،   مَعَهْأحــب عَلَيْــه، وقَلْبـِـي  لسَِــانيِ 
ِ البلاَِد اضْطَرَمَتْ في  الْفِتْنَةُ  عَةْ(١)إِذَا  إِم فَكُــنْ  جَاةَ،  الن ورُمْتَ 

ب بهذه الفئات، بل يُعاديها، ويُحارب كثرتها، فإنها  والإسلام لا يُرَح
ي. تهدم ولا تبني، وتُميت ولا تُحيي، وتُضعف ولا تُقو

وتقوم دعوة الإســلام، وتربية الإسلام، وتشــريع الإسلام، على أن 
يعيش الناس كما خلقهم االله، بعقولهــم ومواهبهم وضمائرهم، فقد أنزل 
االله كتابه، وبعث رُسُــلَه، وخلق كونه، ومنح قوانينــه، لـ «قوم يعقلون»، 

ولـ «أولى الألباب».

في مسرحيته مجنون ليلى على لسان بشر أحد شــخصيات المسرحية، انظر: أحمد شوقي   (١)
الأعمال الشعرية الكاملة ـ المسرحيات صـ ١١٢، نشر الهيئة المصرية للكتاب، ١٩٨٤م.

QaradawiBooks.com

                           24 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤١٩

٢٧ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ا��Rن:  ��ا��@�   <
� ُّl:� الإ*لام

ر من كل ما يُثَبطه ويحجزه عن  حرالإســلام العقل على الت بعد حث
ة إلــى النظر في هذا الكون  ر، يدعو الإســلام بقو ر والتفكالعمل والتدب
الفســيح من حولنا، فإنما خلقه االله لنــا؛ لنتأمله، ونعتبر به، وندرســه، 

ونستفيد منه.
، فهو ســبحانه غني عن  لم يخلق االله هذا العالــم لحاجته إليه، كلا

 ~  }  |  {z  y  x  w  v  u ﴿ :العالمين، كما قال تعالــى
 ﴾ ®  ¬  «  ª  ©  ❁  §  ¦  ¥  ¤  £  ¢  ❁ ے 

[فاطر: ١٥ ـ ١٧].

ومستحيلٌ أن يحتاج الخالق إلى مَنْ يخلقه، أو ما يخلقه، أو يحتاج 
اقُ إلــى مَن يرزقــه، وما يرزقه، أو يحتــاج المُدَبر إلى مــن يُدَبره  الرز

وما يُدَبره.
كل هذه الكائنات المُحْدَثة المخلوقة هي المحتاجة حاجة دائمة إلى االله 
تعالى، في بدايتها، وفي بنائها، وفي استمرارها، وفي إتمام خلقها وإعطائها 
ما تفتقر إليه من الإعداد والإمداد، كما قال ســبحانه، حين ســأل فرعون 
 ﴾ è  ç  æ  å  ä  ã  â  á  à  ❁  Þ  Ý  Ü  Û ﴿ موســى: 

[طه: ٤٩، ٥٠].

لع على ما يفتقر إليه كل شــيءٍ حي أو  تي تَطة، الانيوبهذه العناية الرب
، ناطقٍ أو غير ناطقٍ، عاقلٍ أو غير عاقلٍ، كل في حاجة إليه، ليقوم  غير حَي
بأمره، ويبلغ غايته، ويتطلع على ما يُراد منه، فيُمدّه ربه بكل حاجاته، من 

 l  k  j  i ﴿ :ولا بُخلٍ، كما قال تعالى غير فقرٍ ولا نقص، ولا شــح
w ﴾ [الإسراء: ١٠٠].  v  u  ts  r  q  p  o  n  m

QaradawiBooks.com

                           25 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٢٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٨ المحور  العاشر : 

هذا الكــون الكبير الواســع بأرضه وســماواته، بإنســانه وحيوانه 
الوحشــي، وزواحفه وطيوره، وحشــراته ونباتاته،  المستأنس، وحيوانه 
ا بأنواعها، والأسماك  تي لا نُحصيها عددة، ال وأشــجاره بفصائلها المُتعد
ن حوالي ثلاثة أرباع  ذي يُكَــوة، والماء الوالحيتــان، والحيوانات المائي
الأرض التي نعيش عليها، والسماوات الســبع من فوقنا، التي لا نعرف 
نْيا، أي القريبة من الأرض  معظمه من الســماء الد القليل، وكأن عنها إلا
ومِنا، ونرى شمســها وقمرهــا ونجومَها، وكل ما يحيــط بها من نجومٍ 
االله   إلا اتٍ، لا يعلم عددها ولا مقاديرهــا ولا آثارَها  ومجموعاتٍ ومجر

العلي الكبير.
ـذي يمكن أن يُبصَر، وهناك كــوْن لا يُبصر، وهذا  هذا في الكون الـ

 4  3 أوسع وأكبر وأعظمُ من هذا الكون المنظور، كما قال القرآن: ﴿ 2 
9 ﴾ [الحاقة: ٣٨، ٣٩].  8  7  ❁  5

هذا الكون فيه مخلوقات غيرُ مرئية، كالملائكة الذين بثهم االله تعالى 
 O ﴿ :بهم ه لا يراهم، ولا يُحِسفي هذا الكون، فهم مع الإنسان، ولكن

X ﴾ [الانفطار: ١٠ ـ ١٢].  W  V  ❁  T  S  ❁  Q  P
 ﴾ Y  X  W  V  UT  S  R  Q  P  O  N ﴿

[الزخرف: ٨٠].

 ﴾ A  @  ?  >  =  <  ;  :  ❁  8  7  6  5  4  3  2  1 ﴿
[ق: ١٧، ١٨].

 E  D  C  B  A  @  ?  >  =<  ;  :  9 ﴿
J ﴾ [الأنعام: ٦١].  I  H  G  F

Ø ﴾ [السجدة: ١١].  ×  Ö  Õ  Ô  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï  Î ﴿
QaradawiBooks.com

                           26 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٢١

٢٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

 z  y  x  w  v  u  t  s  r  q  p  o ﴿
© ﴾ [فاطر: ١].  ¨  §  ¦  ¥  ¤  £¢  ¡ ے   ~  }  |{

 q  p  o  n  m  ❁  k  j  i  h ﴿ :وقال تعالى عن القرآن
u ﴾ [الشعراء: ١٩٣ ـ ١٩٥].  t  s  ❁

> ﴾ [القدر: ٤].  ;  :  9  8  7  6  5  4 ﴿
 t  s  r  q  p  o  n  m ﴿  :8 وقــال 

x ﴾ [البقرة: ٩٨].  w  v  u
 «  ª  ©¨  §  ¦  ¥ ﴿ :وقال تعالى عن أهل الحق

² ﴾ [النحل: ٣٢].  ±  °  ¯  ®  ¬
 ¯  ®  ¬  «ª  ©  ¨  §  ¦  ¥ وقال سبحانه: ﴿¤ 
 ﴾ º  ¹  ¸  ¶  μ  ´  ³  ²  ±  °

[الزمر: ٧٣].

 ½  ¼  »  º  ¹  ¸ وقال تعالى عن النار وأهلها: ﴿ ¶ 
Â ﴾ [التحريم: ٦].  Á  À  ¿  ¾

< ﴾ [الزخرف: ٧٧].  =  <  ;:  9  8  7  6 ﴿
والملائكــة يبعثهم االله في المعــارك بين الإســلامِ والكفر، لتأييد 

 " المؤمنين وتثبيتهم، وإلقاءِ الرعبِ في قلوب الكافرين: ﴿ ! 
 -  ❁  +  *  )  (  '  &  %  $  #
 >  =  <;  :  9  8  7  6  54  3  2  1  0  /  .
 K  J  I  H  G  F  E  D  C  B  ❁  @  ?
 V  U  T  S  R  Q  P  O  N  M  L

QaradawiBooks.com

                           27 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٢٢

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٣٠ المحور  العاشر : 

 e  d  cb  a  `  _  ^  ]  \  [  Z  Y  ❁  W
 o  n  m  l  k  j  i  h  g  f
 }  |  {  z  y  x  wv  u  t  s  r  ❁  p

ے ﴾ [الأنفال: ٩ ـ ١٣].  ~
هذا الكون الكبير الذي نعيــش في جزءٍ صغيرٍ صغيــرٍ صغيرٍ منه، 
يُطالبنــا القرآن أن ننظــر فيه، ونتأمل بــكل ما لدينا من طاقــاتٍ ونعمٍ 

 ¹  ¸  ¶  μ ﴿ :وإمكانات، وهبها االله تعالى لنا، كما قال تعالى
 Ä  ÃÂ  Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º
 ÓÒ  Ñ  Ð  Ï  Î  Í  Ì  Ë  Ê  É  È  Ç  ❁  Å

Ù ﴾ [النحل: ٧٨، ٧٩].  Ø  ×  Ö  Õ  Ô
د بكل الأدوات والوســائل اللازمة  ه مُزَوفالإنســان خُلقِ جاهلاً، ولكن
للمعرفة، فوهبه االلهُ الســمعَ قبل كل الحواس، ثم البصــر، ثم الفؤادَ ـ وهو 
العقــل ـ وهذه هي نوافذ الإنســان على الكون الكبير مــن حوله، عليه أن 
ر  فها في معرفته، وقبل ذلك في معرفة نفسه: ما هو؟ ومن هو؟ فلا يُصَو يُوَظ
ر نفسَه إلهًا أو كالإله،  نفسَه حيوانًا، أو كالحيوان، قردًا أو غيرَ قرد، ولا يتصو

 >  =  <  ; وهو مخلوق من نُطفة، ومن ماءٍ مهين، كما قال تعالى: ﴿ : 
J ﴾ [الطور: ٣٥ ـ ٣٦].  I  H  GF  E  D  C  ❁  A  @  ?

على الإنسان المُسْــتَخْلَف في هذه الأرض: أن ينظر في هذا الكون 
الكبير، الذي يُحيط به، فهو عن يمينه وعن شــماله، ومن بين يديه ومن 
خلفه، ومن فوقه ومن تحته، وقد دعاه ربه وخالقُه وخالقُ الكون من قبله 
ر،  المُــرَادَ نظرُ العقل المُفَك د نظر العَيْن، ولكن أن ينظر فيه، ليــس مُجَر
الذي يتأمل ويتدبــر، ويُقارن ويُوَازن، ويُرَاجع ويُشَــاور، فقد عَلمِنا من 

QaradawiBooks.com

                           28 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٢٣

٣١ موقف ا7سلام من العقل والعلم

رْتَ فيها  ة في هذا الكون إنْ فكجزئي مُكتشــفات العلم الحديث: أنّ كل
وتأملتها، وجدتَ فيها آلاف الجزئيات الأخرى المبثوثة فيها.

فلو فكرتَ في الإنسان ـ في كل إنسان ـ لوجدت ألوفًا من البحوث، 
صه أو اهتمامه،  امرئ من جهة تخص لا تكاد تتناهى أمامك، يبحثهــا كل
فالعالــم البيولوجي يرى منــه ما لا يراه العالــم الفيزيائــي، أو العالم 
الكيميائي، أو العالم الجيولوجي، أو العالم الفلكي، أو العالم البحري، 

أو العالم الرياضي، أو العالم الديني.
لو نظرتَ في بداية خلق الإنسان، وهي النطفة التي خُلقِ منها الإنسان: 

b ﴾ [يس: ٧٧].  a  `  _  ^  ]  \  [  Z  Y  X ﴿

 ¡ ے   ~  }  ❁  {  z  y  x  w  ❁  u  t  s  r  q  p ﴿
ª ﴾ [القيامة: ٣٧ ـ ٤٠].  ©  ¨  §  ¦  ¥  ¤  ❁  ¢

 1  0  ❁  .  -  ,  ❁  *  )  (  '  ❁  %  $  #  "  ! ﴿
6 ﴾ [المرسلات: ٢٠ ـ ٢٤].  5  4  ❁  2

 C  ❁  A  @  ?  >  =  ❁  ;  :  9  8  ❁  6  5  4  3 ﴿
F ﴾ [الطارق: ٥ ـ ٨].  E  D

 i  h  g  f  e  d  c  b  a  `  _  ^  ]  \ ﴿
 x  w  vu  t  s  r  q  p  o  n  m  l  k  j
 ¦¥  ¤  £  ¢  ¡ ے   ~  }  |  {  z  y
 ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  «  ª  ©  ¨  §
 Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸¶  μ  ´

Æ ﴾ [الحج: ٥].  Å  Ä  Ã  Â
QaradawiBooks.com

                           29 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٢٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٣٢ المحور  العاشر : 

Ã ﴾ [الإنسان: ٢].  Â  Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º ﴿
إن الإنسانَ إذا نظر في نُطفته الأصلية، في هذا الماء المَهِين، أو الماء 
الدافق، الذي يخرج من بين الصلــب والترائب، وجد في هذه القَطَرات 
التي تنزل من الرجل ملايين أو مئــات الملايين من الحيوانات المنويّة، 
التي يصلح كل منها ليُخلق منه إنسانٌ كامل، فانظر في هذه الوفرة الهائلة 

التي وفرها االله لكل إنسان، وهو يحتاج إلى واحد منها.
نْف الآخر الذي تفرزه الأنثى،  ر لها بســرعةٍ الوصولَ إلى الص وهو يُيَس
وهو: «البويضة» المهيأة، أو هذه العروس المهيأة لهذا «المُعْرس»، كما يقول 
الخليجيون، ليُزف إليها، ليقوم بينهما حياة مشــتركة، ينقســمان فيها إلى 
ما شاء االله، وتكوّن مشروعَ الإنســانِ المرتقب، ويتعلق هذا الكائن الصغير 
 ،في بطن الأم ذي ســمّاه القرآن: «القرار المَكِيــن»، ليظلبجدار الرحم ال
ى من دمها، ويحيا بحياتها، ويعيش بها تســعة أشهر، حتى يأتي أوانُ  يتغذ
الولادة، فيخرج إلى الفضاء الفسيح، ليسمعه من حوله وهو يبكي ويصيح.

يقول الشاعر:
منِْ صرُوفها بــه  نْيا  الد تؤُذنُِ  يكونُ بــكاءُ الطفلِ ســاعةَ يُولَدُلمَِا 
وإنها منهــا؟  يُبْكِيــه  فمــا   ا كان فيــه وأرْغَدُ(١)!وإلا لأفْسَــحُ مم

ثوا كثيرًا،  تحد ِروا في هذا النطفــة أو القطرة من المَني ذين فكال إن
لوا كثيرًا في عظمــة خلق االله تعالى، وكيف يحتــوي هذا الكيان  وفص
الصغير كل مواريث الأبوين، والأجداد، والأسرة، والقبيلة، والفصيلة، 
ــول والعَرْض،  اللــونَ والجنس، والط البشــرى، كيف يرث  والجنس 

من شعر ابن الرومي، انظر: الإعجاز والإيجاز صـ ٢٢٠، نشر مكتبة القرآن، القاهرة.  (١)

QaradawiBooks.com

                           30 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٢٥

٣٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ــعْر، والذكاء  والبياض والســواد، وما بينهما، ولــون العَيْن، ولون الش
والغباء، والوجدان والانفعال، وأشــياء كثيرة أخــرى، تحكمها قوانين 
وقواعــد هائلة، كما دلت على ذلــك «البصمة الوراثيــة»، وغيرها من 

قوانين الوراثة.
الكلام يطول حول هذه النطفة، وما أودع االله فيها، وما يكتشــفه نظر 
الباحث، أو أنظــار الباحثين فيها، وكل يوم يكتشــفون لنــا جديدًا غير 

وه «الجينوم البشري». ى اكتشفوا لنا أخيرًا ما سمما كان من قبل، حت
منا لننظر في هيئة الإنسان وأعضائه الظاهرة، وأعضائه  فإذا سعينا وتقد

ه الخمس، وربما زادت على الخمس. الباطنة، وحواس
وح والضمير،  ة للإنسان، من العقل والرولو بحثنا عن القوى الباطني
رين، ومجالات فســيحة،  لوجدنا هناك مســاحات رَحْبــة، لبحث المُفَك
لتأملات المُتَأمَلين، وفرصًا واســعة لمختبرات العالميــن، ثم إذا تركنا 
الإنسان ـ وهو مجالُ بحثٍ واسع ـ وجدنا الكونَ من حوله، كله مجالاً 

مفتوحًا لفكر الإنسان، ونظر الإنسان، كما علمنا القرآن.
 Y  X  W  V  U  T  S  R  Q  P ﴿ القرآن:  يقول 
 i  ❁  g  f  e  d  c  b  a  `  _  ^  ]  ❁  [  Z
 w  v  u  t  s  r  q  p  o  ❁  m  l  k  j
 ©  ¨§  ¦  ¥  ¤  £¢  ¡  ❁  ~  }  |  {  z  ❁  x

ª ﴾ [ق: ٦ ـ ١١].
 c  b  a  `  _  ^  ]  \  [  Z  Y ﴿
 o  n  m  l  k  j  i  h  g  f  e  ❁

y ﴾ [آل عمران: ١٩٠ ـ ١٩١].  x  w  v  u  t  s  r  q  p
QaradawiBooks.com

                           31 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٢٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٣٤ المحور  العاشر : 

 +  *  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿
 <  ;  :  9  8  7  6  5  4  3  2  1  0  /  .  -  ,
 G  F  E  D  C  B  A  @  ?  >  =

K ﴾ [البقرة: ١٦٤].  J  I  H
وأحيانًا يطلب القرآن النظرَ في سَــيْر الخلْقِ وسُــنَنهِ، وسَــيْر الأمم 

 s ﴿ :راتها، وما أنزل االله بها من عقوبــات وآيات، كما قال تعالي وتطو
 ¥  ¤  £  ¢¡ ے   ~  }  |  {z  y  x  w  v  u  t

̈ ﴾ [العنكبوت: ٢٠].  §  ¦
فهو ينظر إلى ما يســتطيع أن يصل إليه من معرفــة تُتاح له عن بدء 

الخلق، وما ينتهي إليه من النشأة الآخرة.
 ﴾ B  A  @  ?  >  =  <  ;  :  9 ﴿

[الأنعام: ١١].

 q  p  o  n  m  l  k  j  i  h  g  f ﴿
r ﴾ [آل عمران: ١٣٧].

 §  ¦  ¥  ¤  £  ¢  ¡ ے   ~  }  |  {  z ﴿
² ﴾ [الأعراف: ١٨٥].  ±  °  ¯  ®¬  «  ª  ©  ¨

 e  d  c  b  a  `  _  ^]  \  [  Z  Y  X ﴿
f ﴾ [يونس: ١٠١].

هذه الدعوات المتكررة الصادرة من رب الســماوات والأرض، إلى 
الإنســان آمرةً له أن ينظر في هذه المخلوقات الكبــرى، التي تُحيط به، 
وإلى كل ما خلق االله من شيء، فليس هناك شيء محظورٌ عليه أن يتعامل 

QaradawiBooks.com

                           32 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٢٧

٣٥ موقف ا7سلام من العقل والعلم

معه، وينظر فيه بعقله ومواهبه ومعارفه، على أن يكون مرهونًا بإمكانات 
عقله، غير مُلْزَم بما وصل إليه غيرُه ما لم يقتنع به.

إن هذا النظر الذي أمر االله تعالى بــه المؤمنين في القرآن، هو النظر 
في هذا الكون، وفي أنفسنا، باعتبارنا جزءًا من هذا الكون، كما أشار إلى 

 ts  r  ❁  p  o  n  m ﴿ :ذلك القرآن بصراحة في قوله تعالى
v ﴾ [الذاريات: ٢٠، ٢١].  u

 É  È  Ç  Æ  Å  Ä  Ã  Â  Á  À ﴿ :8 وقــال
Ê ﴾ [فصلت: ٥٣].

 تي أوجبها القرآنُ على كلة، اليني هذا النظر أعْتَبرُِه من الفــروض الد
من آمن به، وكل من دخل في الإســلام؛ لأنه جاء بصِيَغٍ كلها تدل على 
الإيجاب والفرضية، فهي من حيث الثبوت قطعيــة متواترة، ككُل آيات 

 X ﴿ :القرآن، وهى من حيــث الدلالة قاطعة كذلك، فهــي آمرة كقوله
 [  Z  Y  X ﴿ [النمــل: ٦٩]،   ﴾ s  r  q  p  o ﴿  ،﴾ Y
ضــة بطريقــة أخــرى من طرق  [يونــس: ١٠١]، أو مُحَر ﴾ ]  \

 {  z﴿ :من الأمر المباشر، كما في قوله تعالى الخطاب، وهى أشد
¥ ﴾ [الأعراف: ١٨٥].  ¤  £  ¢  ¡ ے   ~  }  |

ين  تي لها في الدات»، الها تجعل هذه النصوص من «القطعيوهذه كل
مقام مَكِين، من وجوب الانصياع لها، وعدم التهاون فيها، فهي لا تسمح 

مِية. هْمُ من الر لمن يريد أن يمْرُقَ من الإسلام كما يمْرقُ الس بذلك، إلا

ا�7
L وا�7
��ء: الإ*لام ���� '�ر 

ر الإســلام العقل من كل القيود التــي يفرضها الناس عليه،  كما حر
وكما يحث العقلَ على النظر في الكــون كله: في الآفاق، وفي الأنفس، 

QaradawiBooks.com

                           33 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٢٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٣٦ المحور  العاشر : 

في العالم العلوي والســفلي، ليصل إلى ما يستطيع البشر أنْ يصلوا إليه 
بما لديهم من وســائلَ وطاقاتٍ، فإنه يرفع قدْر العلــم والعلماء، ويأمر 
بطلب العلم من مَظانه، وأخذه من أهله، والسعي إليه، والرحلة في طلبه، 

ب مع أستاذهِ المُعَلم. بَ التلميذ المُهَذ ب مع من يأخذه منه تأدوالتأد

 >  =  <  ;  :  9  8  7  6  5 وقد قال تعالــى: ﴿ 4 
? ﴾ [آل عمران: ١٨].

فانظرْ كيف بدأ ســبحانه بشــهادته هو، ثم ثنى بالملائكة، ثم ثلث 
بأولي العلم، قال الغزالي: «وناهيك بهذا شــرفًا وفضلاً، وجلاء ونبلاً»، 
وقد ذكر جملة من النصوص في كتاب العلم من «الإحياء»، الذي اعتبره 

ل كتاب من كتبه الأربعين، من ذلك: أو

 ﴾ â  á  à  ß  Þ  Ý  Ü  Û  Ú ﴿ :قال االله تعالــى»
[المجادلة: ١١].

̂ : للعلماء درجات فوق المؤمنين بسبعمائةٍ درجة،  قال ابن عباس 
ما بين الدرجتين مسيرةَ خمسمائة عامٍ.

Ì ﴾ [الزمر: ٩].  Ë  Ê  É  È  Ç  Æ  Å ﴿ :8 وقال

́ ﴾ [فاطر: ٢٨].  ³  ²  ±  ° وقال تعالى: ﴿ ¯ 

 /  .  -  ,  +  *  )  (  ' ﴿ تعالى:  وقال 
0 ﴾ [الرعد: ٤٣].

e ﴾ [النمل: ٤٠]. تنبيهًا   d  c  b  a  `  _  ^ وقال تعالى: ﴿ [ 
ة العلم. ه اقتدر بقوعلى أن

QaradawiBooks.com

                           34 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٢٩

٣٧ موقف ا7سلام من العقل والعلم

 _  ^  ]  \  [  Z  Y  X  W  V ﴿ :8 وقال
a ﴾ [القصص: ٨٠]. بين أن عِظم قدْر الآخرة يُعلم بالعلم.  `

 z  y  x  wv  u  t  s ﴿ تعالــى:  وقــال 
} ﴾ [العنكبوت: ٤٣].

 m  l  k  j  i  h  g  f  e  d ﴿ تعالــى:  وقال 
o ﴾ [النســاء: ٨٣]، رد حُكمــه في الوقائع إلى اســتنباطهم،   n

وألحق رُتبتهم برتبة الأنبياء في كشف حكم االله.

 ML  K  J  I  H  G  F  E  D ﴿ :وقيل في قوله تعالى
Q ﴾ [الأعراف: ٢٦]. يعني: العلم، و«ريشًا» يعني: اليقين،   P  O  N

و«لباس التقوى» يعني: الحياء.

& ﴾ [الأعراف: ٥٢].  %  $  #  " وقال 8: ﴿ ! 

b ﴾ [الأعراف: ٧].  a وقال تعالى: ﴿ ` 

k ﴾ [العنكبوت: ٤٩].  j  i  h  g  f  e  d  c ﴿ :8 وقال

وإنما  [الرحمٰــن: ٣ ـ ٤].   ﴾ P  O  ❁  M  L ﴿ :تعالى وقال 
ذكر ذلك في معرض الامتنان»(١).

وأما الأخبار، فقد ذكر الغزالي هنا جملة كبيرة من الأحاديث النبوية، 
جها الحافظ العراقي، وجدنا بعضها ضعيفًا، أو موضوعًا،  ولكنْ حينما خر

أو لا أصل له، ولذلك نكتفي بما هو صحيحٌ أو حسنٌ منها.

انظر: إحياء علوم الدين (٤/١، ٥)، نشر دار المعرفة، بيروت.  (١)

QaradawiBooks.com

                           35 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٣٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٣٨ المحور  العاشر : 

ين»(١). هْه في الد من ذلك قول رسول االله ژ : «من يُردِ االلهُ به خيرًا يُفَق
ثوا دينارًا،  الأنبيــاء لم يُوَر العلماء ورثة الأنبياء، وإن وقال ژ : «إن

ثوا العلم، فمن أخذه أخذ بحظ وافر»(٢). ما ورولا درهمًا، إن
ة، ولا شــرفَ فوق شرف الورِاثة لتلك  ه لا رتبةَ فوق النبوومعلوم أن

تبة. الر
وقال ژ : «يستغفر للعالمِِ ما في السماوات والأرض»(٣).

وأي منصبٍ يزيد على منصب من تشتغل ملائكة السماوات والأرض 
بالاستغفار له؟!

ا�7
L وأ��ا�]: أ'&�م 

الذي يطلبه الإسلامُ من المسلم أقسامٌ وأنواعٌ وألوانٌ، بعضُه  والعلم 
ا يُطلب من كل مسلمٍ  نيا، بعضُه مم ين، وبعضه من علوم الد من علوم الد
له  ا، بحيث يكون فرضًا عليه أن يطلبه، وبعضه يكفي أن يُحَصِطلبًا عَيْني

البعضُ إلى درجة الإتقان، ويكفي فيه العدد الذي يُلَبي حاجةَ الناس.
م على الإنسان أن يُنفق وقته وجهده وماله وعمرَه  وبعض العلم يُحَر
في طلبه، وليس من ورائه فائدة يســتفيدها طالبه في ديِنه، ولا في دُنْياه، 

لا له، ولا لمجتمعه، كما في علم السحر ونحوه.

متفق عليه: رواه البخاري في العلم (٧١)، ومسلم في الكسوف (١٠٣٧)، عن معاوية.  (١)
رواه أبو داود في العلم (٣٦٤١)، والترمذي في العلم (٢٦٨٢)، وابن ماجه في المقدمة (٢٢٣)،   (٢)

حه الألباني في صحيح ابن ماجه (١٨٢)، عن أبي الدرداء. وصح
حه  جوه حســن لغيره. وابن ماجه في المقدمة (٢٣٩)، وصح رواه أحمد (٢١٧١٥)، وقال مخر  (٣)

الألباني في صحيح ابن ماجه (١٩٥)، عن أبي الدرداء.

QaradawiBooks.com

                           36 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٣١

٣٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ص فيه  وبعضه يفيد القليلُ منه، ولا يفيد الكثيــر، ويكفي أن يتخص
عددٌ قليلٌ من الناس يُرجع إليهم، مثل العلــم بالأديان الوثنية، وما فيها 
من أباطيلَ وخرافاتٍ، وما لها من أوضاعٍ وتقاليدَ، وما وراءها من مصادرَ 

وكتبٍ، وأحبارٍ وكُهان.
وقد اعترف الإسلام بهذه الأقسام والأنواع في العلوم والمعارف التي 
ين، كما يزعم ذلك  العلم الوحيد هو علم الد اس، ولم يدّعِ أنيطلبها الن

ين. هم من علماء الدما بعض من يتّسمون بأننين، ورببعض المُتَدَي

٭ ٭ ٭

QaradawiBooks.com

                           37 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٣٢

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٤٠ المحور  العاشر : 

�� ِ�
Lُْ ا��ِّ L
أوَّل %� ُ�ْ�
gَ %� ا��&

٢

ين، وهو العلم الذي أساسه وحْيُ  بالد هناك علمًا يختص أن لا شك
االله تعالى إلى رسولٍ من رســله، كما أوحى إلى إبراهيم، وإلى موسى، 
د بن عبد االله، عليهم الصلاة  وإلى المسيح عيســى ابن مريم، وإلى مُحم

والسلام.
فتْ هذه الكتــب القديمة المنزلة على رســل االله 1 ، بل  وقد حُر
بعضُها لم يَعُدْ يُعرف أصله، كما في الإنجيل كتاب المســيح؛ إذ لم يعد 
نت ما كتبه البعض عن سيرة المسيح، وفيه  ترجمات تضم يُعرف منه إلا

ل من عند االله. كلمات قالها، ولكن ليس هو الكتاب المُنَز
كما أن التــوراة الأصلية التي أنزلها االله على موســى، قد دخل فيها 
التحريف والتغيير، كما أثبت ذلك الغربيــون الأحرار، وكتبوا في ذلك 

كتبًا شتى.

:�,&Aا��  L
�

والكتاب الوحيد الذي لم يزل كما هو منذ أنزله االله على رسوله، هو 
القرآن العظيم، الذي حفظه الصحابة، وكتبوه في عهد الرســول الكريم، 
عن طريق كُتاب الوحي المعروفين، وكُتبِ في عهد أبى بكرٍ في مصحفٍ 
واحــد، وفي عهد عثمانَ نُسِــخَ في مصاحفَ رســمية، كُتبَِــتْ بإجماع 

QaradawiBooks.com

                           38 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٣٣

٤١ موقف ا7سلام من العقل والعلم

الصحابة، وأرُسِل منها نســخٌ إلى الأمصار، وكانت هي عُمْدة الناس في 
الحفظ والنقل إلى يومنا هذا، وهذا ما حفــظ الكتاب العزيز، ولم يتغير 
منه كلمة، ولم تُضَف له كلمة، مكتوبٌ كما أمر بكتابته سيدنا عثمان بن 
ان، ومحفــوظ بقراءته وأصواتــه، وأنغامه ومدوده، كمــا كان يقرؤه  عف

 i  h  g ﴿ :ذي قالالصحابة رضي االله عنهم أجمعيــن، وصدق االله ال
m ﴾ [الحجر: ٩].  l  k  j

ل علم في الأُمة، وهو: علم تفســير القــرآن، بدأ بابن  ولهذا بدأ أو
عباس ترجمــان القرآن، وحبــر الأُمة، وتتلمذ عليه مــن تتلمذ من كبار 
العلماء، وكذلك وُجدَِ ابن عباس، ووُجدَِ أبي بن كعب، ووجد ابن عمر، 
بَيْر، ووجــدت المدارس  ووجد عبد االله بــن عمــرو، وعبد االله بــن الز
التفســيرية المعروفة، ولها رواتها، ولها مناهجها، ولها حديثٌ ضافٍ في 

علم التفسير، وطبقاته ورجاله، ومصادره وكتبه.
وكان هناك تفسير الرواية وتفسير الدراية، أو تفسير بالمأثور وتفسير 

رِيقَيْن. منهما رجاله، وآثاره، ومنهم من جمع بين الط بالرأي، ولكل

:l��:ا�  L
�

ينية التي اشــتهرت عند المســلمين: علم الحديث،  ومن العلوم الد
د ژ ، من قــولٍ، أو فعلٍ، أو  ق بما رُويَِ عن رســول االله مُحموهذا يتعل
موه إلى علم الحديث  تقريرٍ، أو وصف خلْقي أو خُلُقي أو سيرة، وقد قس

رواية وعلم الحديث دراية.
وعلم الحديــث رواية: هو ما يتصــل بالمصادر التــي جَمعت هذا 
الحديث، أو حاولت أن تجمعه من مظانه، من الكتب الصحاح والحسان 
والمسانيد والمُصَنفات والجوامع والأجزاء، وغيرها، وهي ذخائر هائلة، 

QaradawiBooks.com

                           39 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٣٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٤٢ المحور  العاشر : 

حاولت الأُمــة أنْ تجمعَها وتصُونهــا، وتُمَيز بيــن صحيحها وضعيفها 
وموضوعِها، وبذلتْ في ذلك جهودًا شتى قديمة وحديثة.

ـات وتنويعها  وعلــم الحديث درايــة: ما يبحث حول هــذه المرويـ
وتصنيفها وشــرحها، والاســتنباط منها، وما هو مقبولٌ، وما هو مردودٌ، 
مُخْتَلَف فيه، وما هو مكذوبٌ  وما هو صحيحٌ، وما هو ضعيفٌ، وما هو 
 ه، وما هو مستقلوموضوع، وما لا أصل له، وما هو مُشْتَرَكٌ بين ذلك كُل
بجنسٍ واحد، إلى تقســيمات شــتى تتصــل بالحديث وأهلـِـه ورجاله 
وأصنافهِم، حتى جعلوا كل قسمٍ منهم أو منها صِنْفًا بعَيْنه من الحديث، 

ل بعضُهم علومَ الحديث إلى تسعين. ى وصحت
أ مالك، ومســند أحمد،  ة، ومعها موطــت عندنا: الكتب الس ويكفي أن
وأضف إلى ذلك سنن الدارمي، وصحيح ابن خزيمة، وصحيح ابن حِبان، 
ومسند أبي يَعْلى، ومستدرك الحاكم، ومُعْجمات الطبراني، التي يعمل كثير 
ا فيها،  ة مممن المعاصرين لاستخراج صحيحها من ســقيمها، وإفادة الأُم
وحسْــبُنا ما يتبناه أخونا العالم والباحث السعودي الشيخ عبد الرحمٰن بن 
غ للعمل فيه عددٌ كبير من العلماء  ة، يتفرن عقيل من مشروعٍ كبيرٍ لخدمة الس

ة سنوات، ويُرجى أن يكون له أثرٌ كبير. بالقاهرة، وهم ينجزونه من عد

:[+Aا�  L
�

ــا ورد في القرآن العظيم،  عاة، مم وقد اســتفاد كثير من العلماء والد
نة المُطَهرة من أحكام، اتفقوا في بعضها، واختلفوا في بعضها، كما  والس
نظروا في كثير من النصوص والعلل، واستنبطوا عن طريق القياس وغيره 
أحكامًــا جديدة، وكذلك دخلــتْ كتب الفقه، ومراجعــه ومصادره إلى 

الساحة الإسلامية.
QaradawiBooks.com

                           40 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٣٥

٤٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ثُم بــدأت بعض المدارس الفقهيــة في بعض البــلاد، تتحلق حِلَقًا 
عِلْميــة، لها مدارجها، وأدلتهــا، ومصادرها،  ة في صورة مدارس  خاص

ا يُمَيزها عن غيرها. ا جعل لها فقهًا خاص ومواردها، مم
وهنا بــدأت تتميز المذاهــب، كالأوزاعي في الشــام، وأبي حنيفة 
ــافعي في بغداد ثم مصر،  والثوري في العراق، ومالك في المدينة، والش
ر وفقيه، له  ث ومُفَس خ ومُحَد وأحمد في بغداد، وكذلك الطبري، فهو مُؤَر
ون الطبرية، ثم انقرضوا، وكذلك مذهب الظاهرية الذين اشتهر  أتباع يُسَم
منهم داود، ثم ابن حزم، ثم انقــرض أتباعهم، ومذاهب أخرى في بلاد 
ة  أخرى من العالم الإسلامي، وظهر مذهب الخوارج من قديم، وبعد مد
يعة يظهرون في الأفق، ثُم بدؤوا يُظهرون  غير قليلةٍ من الزمن بدأ دعاة الش

مذاهبَهم ومؤلفاتهم في الفقه والأصول.
ـة كبيرة هائلة،  وقد أصبحــت المكتبة الفقهية الإســلامية، مكتبة ثَرِيـ
بعضها لا يُنْسَــب إلى مذهبٍ، مثــل فقه الصحابة، كالخلفاء الراشــدين، 
والعبادلة الأربعة(١) وغيرهم، وهم كثيرون، ومثل التابعين لهم بإحســان، 
ون إليه دون غيره، ومنهم  بعُِونه، أو ينضمن يتهم لم يُعرفوا بمذهبٍ مُعَيوكل

الفقهاء السبعة بالمدينة(٢)، وفقهاء الكُوفة ومصر والشام واليمن وغيرهم.
نية الخمسة، وعصر الخوارج، أو ورثتهم،  بدأ عصر المذاهب الس ثُم
، وهم قريبون في فقههم  ون، أتباع زَيْد بن عليلهم الزيدي يعة، وأو الش ثم
ــنة، وبعدهم نجد الشيعة الاثني عشــرية، ولهم فقهٌ عريضٌ  من أهل الس
طويل له أصوله، وله فروعه، وله مُوافَقَاته ومُخَالَفَاته، وله كتبه ومراجعه.

وهم: عبد االله بن عمر، وعبد االله بن عباس، وعبد االله بن عمرو، وعبد االله بن الزبير.  (١)
وهم: سعيد بن المسيب، وخارجة بن زيد، وسليمان بن يسار، وأبو بكر بن عبد الرحمٰن بن   (٢)

الحارث، وعبد االله بن عتبة بن مسعود، والقاسم بن محمد، وأبو سلمة بن عبد الرحمٰن.

QaradawiBooks.com

                           41 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٣٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٤٤ المحور  العاشر : 

وفي عصرنا ظهرت كتابات واسعة في خدمة الفقه الإسلامي، على 
رأسها «موسوعة الفقه الإســلامي»، التي أصدرتها وزارة الأوقاف في 
دولة الكويت، في أكثر من أربعين مُجَلدًا، ولا تزال تعمل على إخراج 
الموســوعات في علم الأصول وفــي غيره، وهناك الموســوعة التي 
تحاول مصر إصدارها، وقد صدر منها أعداد على المذاهب الثمانية، 

ة. ولا تزال مستمر

ا�,�م: ا���
�(� �لأُ%َّ�   [+Aا� أ��ان 

ونحن نريد من الأُمــة أن تُكَثف عنايتها بألــوان مُعَينة من الفقه، 
ص  تُغْفِلها، وأن تُخَص تَنا ألاُثنا عنها في كُتُبنا، ولا زلنــا نطالب أم تحد
مات  لها من رجالها، ومن مالها، ومن وقتها، ومن برامجها، ومن مُقَو
حياتها، ما ينهض بها كُلها، وعلى الوزارات والجامعات والجماعات، 
عْب والحكومة أن يقوم كل بما  أن تقوم بما عليها في ذلك، وعلى الش

يجب عليه.
ـذي أصبح له في عصرنــا كيَِانٍ  فقــد دعونا إلى «فقــه المقاصد» الـ
ون، ونرجو أنْ ينال ما هو  ملموس، وله مراكز ومواقع، وله رجال ومُخْتَص

أهل له، ونرى آثاره في كل موقع، وعلى كل طَرَف.
وهناك «فقه المآلات» الذي اهتم به بعــض فقهائنا القدامى، ويعنون 
بـ «المآلات»: النتائج والآثار المرتبطة به، فلا يجوز قطع الأمر عن مآلاته 

ا يُحْدثُِه فيما بعد. مفصولاً عم ونتائجه، والنظر إليه من موقعه الحالي
ألم تر إلى عدالة الذي علم االلهُ به موسى كيف خرق السفينة، ثم بين 

 k  j  i  h  g  f  e  d  c ﴿ :له لماذا خرقها، فقال
s ﴾ [الكهف: ٧٩].  r  q  p  o  n  m  l

QaradawiBooks.com

                           42 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٣٧

٤٥ موقف ا7سلام من العقل والعلم

أراد الرجل أنْ يُحْدثِ عيْبًا في الســفينة الصالحة، حتى يراها الملكُ 
الذين يعيشــون عليها،  فينصرفَ عنهــا، ويدعَها لأصحابها المســاكين 

فأحدث هذه الخسارة الصغيرة، تفاديًا للخسارة الكبيرة.
وهناك فقــه «فقه الموازنات»، وهــو الذي يتعلق بأمــرٍ مُتَعَاورٍِ عليه 

، فأيهما تُغَلب؟ مصالحُ ومفاسدُ، ومنافعُ ومضار
 ½  ¼  »  º  ¹¸  ¶  μ  ´ ﴿ يقــول:  والقرآن 

Ã ﴾ [البقرة: ٢١٩].  Â  Á  À  ¿  ¾
رَر أكبر من  ــرَر؟ أو كان الض ما الحكم إذا كان النفــع أكبر من الض

النفع؟ أو إذا تساويا؟
وهناك «فقه الأولويات» فإن الأمر قد تختلط بــه أمور، تُصَغر الأمر 
ر ما حقه  ه التأخير، أو تؤخم ما حق ر الأمر الصغير، أو تُقدالكبير، أو تُكَب
التقديم، ولا بد مــن النظر إلى هذا وأمثاله، لكــي تُعْطَى الأمور حقها، 
وليست الأشياء ثابتة دائمًا على ما هي عليه، فإن الزمان والمكان والحال 
والعُرف تحيط بالإنســان، ولها دلالتها، ولها آثارها وحكمها، فلا بد لنا 

أن ننتبه إلى ذلك.
يه «فقه الائتلاف»،  يُسَم الباحثين  وهناك «فقه الاختلاف»، وبعض 
وكل منهما يعمــل في ميدانٍ واحد، ولكن مــن الناس من ينظر إلى 
الاختلاف ليصل منــه إلى الائتلاف، وهذا هــو الواجب، ولا بد أن 
يكون هدفنا هــو تضييق دائرة الاختلاف ما اســتطعنا، وأنْ يكون لنا 
معايير نحتكم إليها، وإذا عجزنا عن الاتفاق، عَذَرَ بعضُنا بعضًا، ودعا 
ا، إلا إذا أردنــا نحن ذلك، أو  بعضُنا لبعض، فالاختلاف ليس شــر

لناه إلى ذلك. حو
QaradawiBooks.com

                           43 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٣٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٤٦ المحور  العاشر : 

و«فقه الواقع»، مطلوبٌ منا اليوم، فقه الأسواق، وليس فقه الأوراق، أنْ 
تعرف الواقع وتدرسه ونعرف الخلل الذي فيه، وما سببه، وكيف نعالجه، 
لع عليه ولو كان عند غيرنا، فلا حرج علينا أنْ  ما نط وكيف نستفيد من كل
الفُرْس  اقتبس الصحابــة والتابعون @ مــن  نقتبس من الآخرين، كمــا 
ا  أنْ نأخذ ما نأخذ ونحن واعون لما نفعل، ولسنا عَمِين عم وم، المهم والر

نصنع، والإسلام يعترف بنا ويوافقنا، ولا يغيب عنا.
وفي فقهنــا القديم ومصــادره الهائلة، ومناهجه الواســعة، ومذاهبه 
حْبة، ما هو أهلٌ لأن يعطينا ما نغترف منه، ونعب منه  دة، وآفاقه الر المتعد

ونرتوي.
ودعَوْنا إلى ألوان أخرى، وحســبنا ما ذكرنا، المهــم أنْ تكون الأُمة 
وحية والفِكْرية،  ة والرة والبشرية والمعنويي الماد بكل إمكاناتها وطاقاتها 
س، وتنشئ الجديد  ة لهذه المرحلة؛ لتبني وتؤس ة، معدة والنسائيالرجالي
والمفيــد، وتعلي البنــاء دورًا وراء دور، وما تبنيه على أســاسٍ مكين، 
فسيظل محفوظًا بعناية االله تعالى، ورعاية الأُمة، وعناية علمائها ودُعاتها، 
ر بها  تي بشة ونسائها اله: الطائفة المنصورة من رجال الأُمووراء ذلك كل
رسول االله ژ في أحاديثه المســتفيضة، والتي أشار إليها القرآن في قوله 

Z ﴾ [الأعراف: ١٨١].  Y  X  W  V  U  T ﴿ :تعالى
 ﴾ ¼  »  º  ¹  ¸  ¶  μ  ´  ³  ² وقوله سبحانه: ﴿ ± 

[الأنعام: ٨٩].

:[+Aا� 
L أ�bل �

الفقه والتأليف فيه، والاختلاف في مناهجه ومذاهبه،  وبعد استقرار 
د بن  اه هو الإمام مُحم ف فيه وســمل من أل ظهر علم «أصول الفقه»، وأو

QaradawiBooks.com

                           44 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٣٩

٤٧ موقف ا7سلام من العقل والعلم

إدريس الشــافعي 5 (ت: ٢٠٤هـ) الذي ألف كتابه الفريد «الرســالة»، 
ل كتابٍ في «أصول الفقه»، يقرؤه النــاس في العربية، وإن كان  فكان أو
عند المذاهب أصولٌ يتداولونها فيما بينهــم، ولكن لم يظهر فيها كتابٌ 

يقرؤه الناس.
كان علم أصول الفقه هو العلم الذي يضبط الاستدلال للأحكام من 
ــنة والإجماع والقياس، ثم أضيف  ة، من القرآن والسالمصادر الأساســي
إليها: المصلحة، والاستحســان، والعُرْف، وســد الذرائع، وأدلة أخرى 

اختلف الناس في إثباتها وعدمه.
وكان المسلمون هم شــيوخ هذا العلم ورجاله، الذين سبقوا غيرهم 

إلى ما لم يسبقهم إليه أحد، وأصبحوا هم أساتذة العالم في هذا العلم.
وقد ظهر فيه مدرستان: مدرسة علم الكلام، وهي المدرسة التي 
ينتســب إليها المالكية والشــافعية، والتي كتبت فيهــا مصادر كثيرة 
التي عُرف شــيوخها ومُؤَلفوها  شَــتى، ومدرســة الأحناف،  وكتب 

ومصادرها.
رِيعة، التي لم  ا عرف في هذا العلم، ما سمّي باســم مقاصد الش ومم
ـى بدأ إمام  يعطِها كثير مــن المتقدمين من المســاحة ما يليق بها، حتـ
الحرميــن، ثم تلميذه الغزالــي، يتحدثان عن هــذه الأصول ـ خصوصًا 
م  ات، وتحســينات، وقسات، وحاجيالغزالي ـ وتقســيمها إلى: ضروري

ين، والنفْس، والنسْل، والعقل، والمال. ات إلى خمسة: الدالضروري
ــاطبي،  جاء بعده الش د هذه القواعد، ثم وجاء القَرَافي بعد ذلك وقع
فأوســع القولَ فيها، في كتابه «الموافقات»، وبســط شــرحها وفصّلها، 

فوصل بها إلى درجة عالية.
QaradawiBooks.com

                           45 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٤٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٤٨ المحور  العاشر : 

مة الطاهر ابن عاشور التونسي، وغيره من  وجاء عصرنا فذهب العلا
علماء مصر، مثل الشــيخ شــلتوت والشيخ خلاف والشــيخ أبو زهرة 

عات كثيرةٍ في علم المقاصد. وغيرهم، إلى توس
وأنشأ الشــيخ أحمد زكي يَمَاني مركزه لدراســة المقاصد، وحضرنا 
ـذي انعقد من أجل ذلك، وكان له أطروحات  ل في لندن، الـ مؤتمره الأو
ولقاءات وثمرات، وأصدر دراسات واســعة، له أجرُها وأجرُ من استفاد 

منها إلى يوم القيامة.

ا�Rلام:  L
�

وهناك دراسات خاضها المسلمون، فيما عُرف بعد ذلك باسم «علم 
ـق بإثبات العقيدة  الــكلام»، أو «علم التوحيد»، وهــو العلم الذي يتعلـ

والدفاع عنها.
ــنة، في إثبات  لون يعتمدون على القرآن والس وكان المســلمون الأو

العقائد وتعليمها لمن يحتاج إليها، والدفاع عنها لمن يعارض فيها.
ثُم حدثتْ مناوشــات ومشاغبات، بين المســلمين بعضهم وبعض، 
وأحيانًا بين المســلمين وغير المســلمين، من اليهــود أو النصارى، أو 

غيرهم من الوثنيين أو الملاحدة، ومن لا ديِن لهم.
فاقتضى بعضهم أنْ يتسلح لهم بهذه المقولات، التي أخذتْ أساسًا 
من غير المسلمين، ليرد عليهم بنَفْس أســلحتهم، ويُلْجئُِهم إلى التسليم 

بما عنده من سواء الصراط المستقيم.
ر «علم الكلام»، وأصبح ضمن «العلوم الإســلامية»،  وبعد ذلك تطو
ص في علم العقيدة والدفاع عنها، والرد على مخالفيها، بأدلة  ذي يتخصال

QaradawiBooks.com

                           46 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٤١

٤٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ـة، الذين أصبحوا  العقل والنقل، وظهر ذلك عند الأشــعرية والماتُريديـ
نة في البلاد الإسلامية. لُون جمهور أهل السيُمَث

ومضى الحنابلة في خط مُغَايرِ لهؤلاء، معتمدين على النصوص من 
نة، وعلى رفض التأويل، وخصوصًا في الآيات المتشابهات،  القرآن والس
ة، ولهم دراســاتهم فــي هذا المَيْــدان، وخصوصًا  ولهــم كتبهم الخاص
مُؤَلفات شيخ الإسلام ابن تيمية، وتلميذه ابن القيم، وقد غدت معروفة 

لدى الباحثين.
وكذلك ظهر من الزيدية مُؤَلف كبير بلغ مرتبة الإمامة والاستقلال، 
له كتبه وبحوثــه الأصلية في مجــال العقيدة والفِكْر، وهــو الإمام ابن 
الوزير، صاحب «إيثــار الحق على الخَلْــق»، و«العواصم والقواصم في 

الذب عن سُنة أبى القاسم».
وكذلك كُتُبُ الباحثين مــن المعاصرين من كل المدارس، والأولى: 
دة، تجمع الأُمة على كلمةٍ سواء، دعا إليها  أن يخرج الجميع بصيغة مُوَح

القرآن أهل الكتاب:
 F  E  D  C  B  A  @  ?  >  =  <  ;  : ﴿

R ﴾ [آل عمران: ٦٤].  Q  P  O  N  M  L  K  J  I  H  G
وهو ما كتبنا فيه على النهج الوســطي المتــوازن، الذي دعونا إليه، 

ومشينا عليه، ونرجو الأُمة كُلها ألا تحيد عنه، ولا ترضى بغيره.

ا���Vُّف:  L
�

التي ظهرت آثارها في الســاحة الإســلامية: علم  ين  الد ومن علوم 
ف، وهو: علم الســلوك. وهو علم يتعلق بســلوك الإنسان الظاهر  التصو

QaradawiBooks.com

                           47 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٤٢

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٥٠ المحور  العاشر : 

ا يهتم بالظاهر، وإن كان الإســلام  بالباطن أكثر مم والباطن، وهو يهتــم
D ﴾ [الأنعــام: ١٢٠]، وقال   C  B ﴿ :يشــملهما معًا، كما قال تعالى

 P ﴿ ،[الأنعام: ١٥١] ﴾ Å  Ä  Ã  Â  Á  À  ¿ تعالى: ﴿ ¾ 
Y ﴾ [الأعراف: ٣٣].  X  W  V  U  T  S  R  Q

ل الأمر يُعنــى بأعمال الجــوارح، وأعمال  وكان علم الفقه فــي أو
القلوب، أمرًا ونهيًا، وإيجابًا وســلبًا، ولكن الناس بعد ذلك جعلوا علم 
الفقه في الصــلات الظاهرية، وما تقوم به الجــوارح، وجعلوا علمًا آخر 
يتصل بأعمال القلوب طاعاتٍ ومعاصٍ، مأمــورات ومنهيات. ومن هنا 

ف. ظهر علم التصو
ولا ريب أن هذا العلمَ هو الذي يقوم بمقام «الإحســان»، الذي سأل 
عنه جبريل ‰ الرســول الكريم، فقال: «أنْ تعبد االله كأنك تراه، فإن لم 

تكن تراه فإنه يراك»(١).
د أداء العمل، وإن لم يكن  والإحسان هنا: الإحكام والإتقان، لا مُجَر
لــه رُوح، ولا فيه نية، ولا له ثمــرة. مع أن أهم ما فــي العملِ في نظر 
ات، وإنما لكل امرگ ما نوى»(٢)،  ي ما الأعمال بالنة، «إنالإســلام هي الني

 o  n  m  l  k  j  i  h ﴿ :ولذا قال القرآن عن أهــل الكتاب
p ﴾ [البينة: ٥].

وهذا «الإحسان» الذي سأل عنه جبريل، وأجابه عنه الرسولُ ژ ، هو 
«التزكية» التي يُربي الرسولُ الكريم عليها أمُته، كما جاء ذلك في جملة 

متفق عليه: رواه البخاري في الإيمان (٥٠)، ومسلم في الإيمان (٩)، عن أبى هريرة.  (١)
متفق عليــه: رواه البخاري في بدء الوحي (١)، ومســلم في الإمــارة (١٩٠٧)، عن عمر بن   (٢)

الخطاب.

QaradawiBooks.com

                           48 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٤٣

٥١ موقف ا7سلام من العقل والعلم

 «  ª  ©  ¨ آيات من القرآن المجيد. قال تعالى: ﴿ § 
 ¶  μ  ´  ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬

¹ ﴾ [البقرة: ١٥١].  ¸
 G  F  E  D ﴿ :ه لهذه الأمة من بعده، فقالودعا إبراهيمُ رب
 S  R  Q  PO  N  M  L  K  J  I  H

T ﴾ [البقرة: ١٢٩].

 ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶  μ وقال في سورة آل عمران: ﴿ ´ 
 Æ  Å  Ä  Ã  Â  Á  À  ¿  ¾

Í ﴾ [آل عمران: ١٦٤].  Ì  Ë  Ê  É  È  Ç
 6  5  4  3  2  1  0  / وفي ســورة الجمعــة: ﴿ . 
B ﴾ [الجمعة: ٢].  A  @  ?  >  =  <  ;  :  9  8  7
ولا شــك أن هذا العلمَ كلفَ االله تعالى به رســولَه الأعظم محمّدًا، 
ي  تي بُعــث إليها، ويُطهّر قلوبَها، ويُنَمة الكبرى، الليُصلح به أنَْفُس الأُم
جانبها المعنوي والأدبي في حياتهــا. هذا العلم الذي يحرص عليه أهل 
كل دين أنْ يأخذوه عن نبيهم المرسل من ربّه، ويتوارثوه عنه، ويشرحوه 
ويقبلوه، ويعرفوا أصولَه وفروعَه، وثقافته المطلوبة، ما هو منها فريضة، 

وما هو منها نافلة.

وهو ما يجب أنْ نقوم به في حســن تثقيف الأمّة، وحســن تربيتها، 
التربيةَ القرآنية والنبوية المنشودة.

وحبّذا لــو اعتنينا بتنقية هذا التــراث التربوي، مــن الغبش الفكري 
والاصطلاحي، الذي أدُخل عليه، ومن لوثات الأفكار البشــرية في غلوها 

QaradawiBooks.com

                           49 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٤٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٥٢ المحور  العاشر : 

وتســيبها، أو إفراطها وتفريطها، والعودة به إلى اليســر والبســاطة، التي 
صورها بعضهم عند وصفه للتصوف في كلمتين، هما: الصدق مع الحق، 
والخُلُق مع الخلق، وهو ما أشار إليه القرآن، في التقوى مع االله، والإحسان 

Ø ﴾ [النحل: ١٢٨].  ×  Ö  Õ  Ô  Ó  Ò  Ñ﴿ :مع الناس
مُرعبة،  ومصطلحــاتٍ  غامضــة،  مصطلحــاتٍ  لإدخــال  فلا داعي 
ف  ومصطلحاتٍ أرُيدَ لها ألا تكون واضحةً وحاســمة، دخلت في التصو
ف الفلسفي، الذي دخلته كلماتٌ كثيرة مُخيفة، لا ضرورةَ  العام، والتصو
لها، لأنها تزعج عوام الناسِ وجمهورهم، فحَسْبنا أنْ يَبْقَوا على الإسلام 
ين. نأخذ  ــك به على أصل الد من تمس المســلمون كل ذي يُقِرال ،العام
ف، دون المبالغاتِ في الجانب الإلٰهي، التي  الجانب الأخلاقي من التصو
وفية الخط الوســط، مرتكزين نحن على الكتاب  تجاوز فيها بعض الص

نة الصحيحة، وأقوال الصحابة، ومن اتبعهم بإحسان. المُبيِن، والس
وبذلك تجتمــع الأمّةُ ولا تفْترق، وتحيا الأُمــة ولا تموت، وتعيش 
بقلوبها وأبدانها، لا بأبدانها وحدها، فلا يكونوا كالذين ذمهم االله بقوله: 

³ ﴾ [المنافقون: ٤].  ²  ±  ° ﴿
انُ بن ثابت يهجو قومًا: أو كما قال حس

ٍ العَصَافيِرِ(١)!لا بأس بالقومِ من طُولٍ ومن عظَِم وأحلامُ  البغَِالِ  جسِْــمُ 
 9  8 إنما نريد قومًــا كالذين أثنى االله عليهم بقوله: ﴿ 7 
 G  F  E  D  C  B  A  @  ?  >  =  <  ;  :
 ﴾ S  R  Q  P  ❁  N  M  L  K  J  I  ❁

[الأنفال: ٢ ـ ٤].

ديوان حسان بن ثابت صـ ١٢٩، شرح عبد أ. مهنا، نشر دار الكتب العلمية، بيروت، ط ٢، ١٩٩٤م.  (١)

QaradawiBooks.com

                           50 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٤٥

٥٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

,�ة وا���ر�� الإ*لا%�: ا�&ِّ  L
�

ومن العلوم الإسلامية، التي عرفها المسلمون من قديم: علم السيرة 
النبوية، وعلم التاريخ الإسلامي.

ــة: علمٌ يتعلق بحياة رســول االله، وشــخصيته،  بوي فعلم الســيرة الن
ة وبعدها، وقبل الهجرة وبعدها. وهي  وجوانب حياته المختلفة، قبل النبو
يرةَ  تي تتسع لما هو أكثر من ذلك، ولهذا يكتب السة، البوينة الن غير الس

ثين في نواحٍ كثيرة. فقوا مع المُحَدخون على طريقتهم، وإن ات المُؤَر
والسيرة هي بدايةٌ للتاريخ الإسلامي الطويل والكبير، الذي اهتمّ به 
رين أبي جعفر بن جرير الطبري، ومثل  علماءُ المسلمين مثل: شيخ المُفَس
ثين والفقهاء في زمنه: ابــن كثير، وغيرهما من  ــرين والمُحَد عَلَم المُفَس

علماء الأُمة.
خ لكثيرٍ من الأحداث والأشــخاص، وإن كان  والقرآن نفســه قد أر
لا يهتمّ بتعيين الشخص، وذكر اســمه أو مولده، أو سنة وقوع الحادث، 
أو موقعه، إلا ما يتعلق بالعبــرة والموعظة، وهذا ما لاحظناه في قصص 

 Â  Á  À  ¿  ¾ القرآن الكريم، الذي قال االله تعالى فيه: ﴿ ½ 
 Î  Í  Ì  Ë  Ê  É  È  Ç  Æ  Å  ÄÃ

Ô ﴾ [يوسف: ١١١].  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï
ة عددٍ من الأنبياء في سورة هود: ﴿ ?  وقال سبحانه بعد أن ذكر قص
 N  M  L  K  J  IH  G  F  E  D  C  B  A  @

P ﴾ [هود: ١٢٠].  O
ا  ة معرفة تواريخ الأمم والاســتفادة ممولقد هدى القرآنُ إلــى أهمي
حدث لها، والاعتبار بذلــك، كما قال تعالى بعد ما حــدث ليهود بني 

QaradawiBooks.com

                           51 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٤٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٥٤ المحور  العاشر : 

 ;  :  9 ﴿ تعالى:  وقال  [الحشــر: ٢]،   ﴾ ́  ³  ² ﴿ النضِير: 
B ﴾ [الأنعام: ١١].  A  @  ?  >  =  <

 ÃÂ  Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶  μ ﴿
Í ﴾ [الحج: ٤٦].  Ì  D  Ê  É  È  Ç  Æ  Å  Ä

المهم أنّ المســلمين عُنُوا بدراسة التاريخ والتأليف فيه، ولم يكتفوا 
بالتأليف فــي تاريخ الملوك والأباطرة والرؤســاء الكبــار، وبالفاتحين 

المشهورين منهم، كما اشتهر ذلك عند كثير من الأمم.
خوا للملوك والحكّام، دولييــن أو ملوك أقاليم، أو ولاة بلاد،  بل أر

من عَدَل ومن ظَلَم، ومن استمرّ ومن سقط في الطريق.
خــوا للرجال الفاتحين والعســكريين الكبار فــي تاريخهم، من  وأر
انتصر، ومن انهزم، ومن كان من أهل الظلم والقسوة، ومن كان من أهل 

البر والمرحمة.
خــوا للطبقات المختلفة من النــاس، الطبقات  خــوا للدول، وأر وأر
العِلْميــة، مثل: طبقات الفقهــاء، على اختلاف مذاهبهــم واجتهاداتهم. 
المتكلمين، وطبقات  المحدثين، وطبقات  المفسرين، وطبقات  وطبقات 
الفلاســفة، وطبقــات المتصوفــة، وطبقــات اللغوييــن، والنحوييــن، 

والبلاغيين، والشعراء، والأدباء، وما يدخل في هذا المجال.
وألفوا في رجال العلــوم الطبيعية، مثل: رجــال الفيزياء والكيمياء، 
والفلــك والطــب، والتشــريح والبحــار، وعلــم الأرض والجغرافيا، 

والرياضيات والجبر، وغيرها من أنواع العلوم.
وألّفوا في رجال الفلسفة أو الحكمة، المتعلّقة بالإلهيات، والوجود، 

QaradawiBooks.com

                           52 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٤٧

٥٥ موقف ا7سلام من العقل والعلم

والمعرفة، والقيم، والطبيعيات، وكذلك كثيرًا ما دُرستْ العلوم الطبيعية 
والرياضية ضمن علوم الفلسفة، حتى انفصلت حديثًا عنها.

وألفوا فــي تاريخ الصحابة والتابعين وأتبــاع التابعين، إلى مختلف 
الأنواع على توالي العصور.

ولم نجد صنفًا من الناس إلا وألفوا فيه: النساء، والصبيان، والعميان، 
والعرجــان، وأصحاب المهــن، والســحرة وغيرهم. وكذلــك الكرماء 
الطوائف على  والبخلاء، والأذكياء والأغبياء، والأغنياء والفقراء، وسائر 

اختلافها.

ولهذا يجب على من يريد أنْ يعرف تاريــخ الأُمة الحقيقي الجامع 
لع على هذه المصادر ما أمكنه، ليعلم سَعَة هذه المصادر،  المانع: أنْ يَط
حتى إن بعضهم كان يأخذ التاريخ من بعض كتب الفتاوى، وما فيها من 

أسئلة عجيبة.

وقد ذكرنا فــي كتابنا «ثقافــة الداعية» ما يجــب أنْ يهتم به دارس 
التاريخ، وما ينبغي أنْ يتحلى به، وخصوصًا في عصرنا، الذي ازدحمت 

فيه الثقافات، واختلط الحابل بالنابل، فلا بد من الرجوع إليه.

:�� ا��ِّ 
�م � �� geا��ا

ص فيها  تي تحدثنا عنها، بعضها يجب أنْ يتخصة اليني هذه العلوم الد
قوم إلى حد أنْ يكونوا عالمين بها، ومراجعَ بشــريةً لها، ولا يجوز أنْ 
يهملوا أي نوع منها، بحيث لا يكون فيــه رجال ثقات معتبرون، بحيث 
يصل بعضهم إلــى درجة الاجتهاد الممكن فيهــا. ودرجة الاجتهاد ـ أو 

ما يوازيها أو يقاربها ـ معروفة في كل علم من العلوم.
QaradawiBooks.com

                           53 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٤٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٥٦ المحور  العاشر : 

المهم ألا يكتفي فيها بمن ضحل علمُهم، وهبطتْ ثقافتُهم، ومشَــوْا 
في ذيول العلماء، يعيشــون على القليل، ولا يطمحون إلى الوفير. فهذا 

ما لا يرضاه الإسلام لأهله ولا لعلمائه.
لا بد من تدبير ذلك وترتيبه، وإعداد العُدة المطلوبة له، من المدارس 
والمعاهــد والجامعات، والدراســات العالية والعليا، وعقْد المســابقات، 
وإعداد الحلقــات والندوات والمؤتمرات والمخططــات والجداول، وكل 
ما يراه المختصون والدارسون معمولاً به في العالم المتقدم حولنا، لنقتبس 

منه، ونستفيد منه، والحكمة ضالة المؤمن، أنى وجدها فهو أحق بها.
ط للثقافة في الأُمة، بالنســبة  من عمل كبيــرٍ ومدروسٍ ومُخَط لا بد

للعلوم الإسلامية.
فهناك ثقافة عامة للأمّة كلهــا، لا بد أنْ تدرس، فتوضع لها الخطط، 
وكيف تصل إلــى الأُمة، والســبل التــي توصلها إليها، مــن مدارس، 
وجامعات عاديــة ومفتوحة، ومراكز، وكتب، ووســائل، وصحف يومية 
وأسبوعية وشهرية وفصلية وسنوية، ووسائل الإنترنت والإذاعة والتلفاز، 

وكل هذه الألوان الجديدة، التي أصبحت معروفة عند الناس.
وهناك ثقافة ضرورية يجــب تعميمُها على كل المســلمين بالطرق 
الممكنة، وهــي التي يعتبرها العلماء فرضَ عينٍ على كل مســلم، وهي 
الحد الأدنى مــن الثقافة المطلوبة مــن القرآن الكريــم، ومن الحديث 
الشــريف، ومن الســيرة النبوية، ومــن العقيدة الإســلامية، ومن الفقه 
ا لا بد من معرفته للمســلم، لا بد أنْ يشتغل بهذا الأمر  الإسلامي، ومم
كل من فكر في التربية والتعليم، والتثقيف العام للإنسان المسلم الناشئ، 

ذكرًا كان أو أنثى.
QaradawiBooks.com

                           54 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٤٩

٥٧ موقف ا7سلام من العقل والعلم

قين والنابهين حظ أعلى، يجب أن يُوفرَ لهم  ويجب أنْ يكون للمُتَفَو
أكثر من غيرهم.

وهذه كلها أمور في غايــة الأهمية، لا يجوز إغفالها، أو الســكوت 
عنها، أو تأجيلها إلى حيــن، أو الاهتمام بأمورٍ أخــرى قبلها، وكل أمُة 
ليِة لأبنائها، واالله  ة الأويني واعيةٍ لا يجوز لها أبدًا أن تتغافل عن الثقافة الد
 ﴾ μ  ´  ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬ يقــول: ﴿ »  تعالى 

[التحريم: ٦]، قال سيدنا علي في تفسير هذه الوقاية: علمُوهم الخير.

ه، وعلينا أن  توج عمل، أو أي علــم، أو أي والخير لا يخفى في أي
نطلبه، وعلينا أن نُعَلمه، وأن نتلقاه من أهله.

:�� ا��ِّ 
�م � g��e <إ�  �,ْ� ا��ُّ 
�م �

ين وحدَه، بل كلفهم  ف المســلمين بعلم الدولكن الإســلام لم يُكَل
ين. نْيا مع علوم الد بعلوم الد

لقد علمنا الإسلام أن الإنســانَ لا يمكن أنْ يعيش بالدين وحده، إنما 
يمكن أنْ يعيش بالدنيا فقط، أو بالدين والدنيــا معًا. كما حكى لنا القرآنُ 

 }  |  {  z  y ﴿ :اس في موسم الحج. قال تعالىأصنافَ الن
 ®  ¬  «  ª  ©  ❁  §  ¦  ¥  ¤  £  ¢  ¡ ے   ~
ولم  [البقرة: ٢٠٠، ٢٠١].   ﴾ ̧  ¶  μ  ´  ³  ²  ±  °  ¯
ين وحده، وكأن مِثْلَ هذا لا يوجد. يذكر القرآن من يطلب من االله تعالى الد

نيا، وحسنة  وهذه هي طريق الإســلام: طلب الحَسَنَتَيْن: حســنة الد
 Í  Ì  Ë ﴿ :الآخرة. كما أثــاب االله به المؤمنين الصالحيــن، فقال

Õ ﴾ [آل عمران: ١٤٨].  Ô  Ó  ÒÑ  Ð  Ï  Î
QaradawiBooks.com

                           55 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٥٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٥٨ المحور  العاشر : 

نيا، التي على المسلمين أنْ يطلبوها  لهذا يجب هنا أن ننوّه بعلوم الد
ويحصّلوها، ويتفننوا فيها، حتى يبلغوا درجــة إتقانهِا، ويتقنوا قوانينها، 
ويخترعوا ويبدعوا، كما فعلوا في أيام ازدهار الحضارة الإسلامية، حيث 
ترجموا علوم الأوائل، أي: الأمم القديمة، وأحسنوا تعلمها، وأحكموها، 
وبدؤوا ينتقدونهــا، ويضيفون إليهــا من عندهم ما لم يكــن فيها، كما 

اخترعوا علم «الجبر»، وقد أضافوه إلى الرياضيات.
وكان لهم دَوْرهم في علوم الفَلَك والفيزياء والكيمياء، وعلم الأرض، 
وعلم البحار، وعلم الجغرافيا وتقويم البلدان، وعلم الطب والتشــريح. 

وعلوم الفلسفة والحكمة، وقد كانت مختلطة بعلوم الطبيعة وغيرها.
المهــم أن هذه العلــوم فرضٌ على المســلمين فــي مجموعهم أنْ 
يتعلموهــا، وأن يُحْكِموها. وليــس صحيحًا ما قاله الإمــام الغزالي من 
وجوب الاقتصاد في تعلمها، وكراهة التوســع فيها، فربما قُبل مثل ذلك 
في عصره لظروف وملابسات كانت تقتضي ذلك، ولكن عصرنا لا يمكن 
أن يبلغ المرء مبلغه من هذه العلوم ما لم يتوســع فيها، ويصل إلى حد 

ق على الآخرين، واكتشاف الجديد منها، وتوسيع آفاقها. التفو
وقد كُنا نرى الســباق المحموم بين العملاقَيْن الكبيرَيْن في الأرض: 
رْقية بزعامة الاتحاد السوفييتي،  ة بزعامة أمريكا، والكتلة الشالكتلة الغربي
ــرْقية، ومحاولة كل مــن العملاقين  وخصوصًا بعد ســقوط ألمانيا الش

اكتساب ما عندها من أسرارٍ نووية وغيرها.
العالم الإسلامي، فكان خارج هذا السباق، وهذا الصراع، كان  أما 
 تي تُباع فيها أشياؤهم وأســلحتهم، بعد أن يأخذوا الأهموقَ ال هو الس

منها لأنفسهم.
QaradawiBooks.com

                           56 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٥١

٥٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

نْيا أسماءً كبيرة إسلامية، كان لها وزنها  لقد عرفنا في ساحة علوم الد
وثقلها فــي تاريخ العلــم والفكر العالمي، فقد ســمعنا عــن الكِنْدي، 
النفِيس،  هْراوي، وابن  والفارابي، وابن سينا، وابن رشد، والرازي، والز
والخوارزمي، وابن حبان، والبَيْرُوني، والفخر الرازي، وغيرِهم وغيرهم.

كوا،  عدنا إلى الوراء، ونمِْنا وهم اســتيقظوا، وقعدْنــا وهم تحر ثم
مــوا، وركبنا إبلنا بعد أنْ ضعُفَــت وعيتْ، وركبوا هم  رْنا وهم تقد وتأخ

السيارات والقطارات، ثم الطائرات والصواريخ والغواصات.
ولا زلنا إلى اليوم نحاول أن ننهض فلا نكاد ننهض، إلا وعن أيماننا 
يُثَبطنــا، ويضرب بعضُنا  وعن شــمائلنا ومن بين أيدينا ومن خلفنا مَن 
ببعض، ويلهينا بعلمٍ لا ينفع، وبأدعية لا تُسمع، وبأعمال لا تُرفع؛ لأنها 

نْيا لا تشبع. صادرة من قلوب الله لا تخشع، ومن أنفس من الد
 ﴾ 2  1  0 لنــا: ﴿ /  إننــا لكــي نكــون كمــا أحــب االله 
A ﴾ [البقرة: ١٤٣]، وأن نُحَقق قول   @ [آل عمران: ١١٠]، ولكي نكون: ﴿ ? 

 ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  «  ª  © االله تعالى: ﴿ ¨ 
ة العِلْمية  لنــا: أن نصل بين القــو [الأنفــال: ٦٠]، لا بد ﴾ ¶  μ  ´
ة البشــرية  ق فيه على عدونا، من القو ـذي نتفو والتكنولوجية إلى الحد الـ
عــات، والدبابات،  بة، ومن ربــاط الخيل، وهــو الآن: رباط المُدَر المُدَر
قين في علوم  أن نكون مُتَفَو حات، والطائرات وغيرهــا؛ لهذا لا بد والمُصَف
نيا، لنكون أقوى من غيرنا، إن كنا نريد أن نحيا أعزاء كما كتب االله لنا:  الد

k ﴾ [المنافقون: ٨].  j  i  h  g  f  e  d ﴿

٭ ٭ ٭

QaradawiBooks.com

                           57 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٥٢

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٦٠ المحور  العاشر : 


����ان+� ��ا�+&�م ا�7
�م إ�> %� 

�
+� ��و%� 

٣

وقد قسّــم أهل العلم في الإســلام العلوم التي يتداولها الناسُ في 
مختلف الأمم، وفي شتى الأعصار، إلى علوم نقْلية، وعلوم عقلية.

يني أو الشــرعي، الذي أساســه ومحوره  فالعلم النقْلي هو العلم الد
الوحي الإلٰهي، الذي ينزله االله على رسوله، بواسطة الوَحْي الجلي، مثل 

 j  i  h  ❁  f  e  d  c ﴿ :ـذي قال االله فيــه الـ القرآن الكريم، 
u ﴾ [الشعراء: ١٩٢ ـ ١٩٥].  t  s  ❁  q  p  o  n  m  ❁  k

د ژ باللســان العربي  ل به جبريل ‰ على قلب مُحم ذي تنزفهو ال
المُبيِن.

، الذي يوحي االلهُ به إلى قلب رسوله، بواسطة  وهناك الوحي الخَفِي
 Ì  Ë ﴿ :رؤيا في نوْمــه، أو نَفْثٍ في رُوعه في اليقظــة، كما قال تعالى
 Ü  Û  Ú  Ù  Ø  ×  Ö  Õ  Ô  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï  Î  Í

á ﴾ [الشورى: ٥١].  à  ß  ÞÝ
ومثل ذلك الوحي الحُكْمي، وهو ما اجتهد فيه الرسول الكريم برأيه، 

ولم ينزل وحْي يُصوّبه، فهذا يُعتبر نوعًا من الوحْي بالإقرار.
QaradawiBooks.com

                           58 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٥٣

٦١ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ل الأمر،  ة في أوة أو النقلييني وفي الديانات المختلفة تبدأ العلومُ الد
 علم الفقه، وعلم القراءات، ثم كما بدأ علم التفسير، وعلم الحديث، ثم
علم السيرة النبوية، وعلم التاريخ الإسلامي، وأخذت هذه العلوم النقلية 
تتعمّق وتتّسع وتُشرح، بامتداد الزمن، يُضيف كل جيلٍ إلى ما قبله، حتى 
دخل فيها «علومٌ آلية»، أيْ: هي وســيلة لفهم العلوم الشرعية، مثل: علم 

اللغة، وعلم النحو والصرف والبلاغة، وغيرها.

ولا تزال هذه العلوم تتسع، حتى يدخل العقلُ في توصيفها وتوسيعها 
وتنويعها وتقســيمها، وما زال العقل يدخل فيها شيئًا فشيئًا، حتى يصبح 
ل، فنجد التفسير ينقسم  هو الجوهر الأو مســيطرًا عليها، وإن كان النص
إلى التفســير بالرواية، وآخر بالدراية، ونرى الفقه ينقســم إلى مدرســة 
 الحديث، ومدرسة الرأي، ونرى في مدارس العقيدة من يلجأ إلى النص

يستوحيه، ومن يلجأ إلى العقل يستجديه.

حتى تجد عند أصحاب العلم النقلي أنفُسِــهم، من يُحْسَــبُون على 
المجال العقلي، لدخولهم في كثيرٍ من مجالات العلوم العقلية.

فهناك علوم ترتكز على العقل وحده، مثل العلوم الرياضية، والفلسفة 
ة، وهنــاك علوم ترتكــز على الملاحظــة والتجْرِبة، مثــل العلوم  الحُر
الطبيعية، كالفيزياء والفلك والكيمياء، وعلوم الأرض والبحار، والحيوان 
والنبات (علم البيولوجيا)، وسائر العلوم التي امتد إليها نطاق المسلمين 
والحضارة الإسلامية، ونقلوها من الأمم الأخرى التي عرفتها قبلهم، مثل 

اليونان والرومان والفرس والهنود وغيرهم.

وهناك علوم غير علوم النقل، مثل العلوم الإنسانية والاجتماعية.
QaradawiBooks.com

                           59 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٥٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٦٢ المحور  العاشر : 

وهناك علوم تقوم على الاستقراء، مثل العلوم اللغوية واللسانية.

وقد نقل المسلمون الكثير من علوم الأمم، وتأثر بها بعضُهم، وكانت 
الفلســفة هي الغالبة عليها، وكانت الفلسفة تشــمل الجانب الإلٰهي من 
التفكير الإســلامي، كما تشــمل الجانب العلمي من الطبيعــة والفيزياء 

والفلك ونحوها.

ونحب هنا أن نذكر أن المسلمين فتحوا الأبواب لهذين النوعين من 
مجالات العلم، فكان للعلم النقلي الشرعي رجالُه وحماته، وكان للعلم 
العقلي رجاله وحماتُه أيضًا، وكثيرًا ما وجدنا رجالاً يجمعون بين الأمرين 
معًا، فهم رجال نقل، ورجال عقل، ينظرون في المصحف الناطق، وهو 
الذي  القرآن العظيم، وفي المصحف الصامت، وهو هذا الكون الكبير، 

أقسم االله به وبعظمته على حَقية هذا القرآن.

 ×  Ö  Õ  Ô  Ó  ❁  Ñ  Ð  Ï  Î ﴿ :يقول تعالى
 0  /  .  ❁  ,  +  *  )  ❁  '  &  %  ❁  #  "  !  ❁

1 ﴾ [الواقعة: ٧٥ ـ ٨٠].

ا�7
�م:  �% �
ا��+
� وا�7+  �,) ��e �% �����
� �%

ونقول هنا: إن من علمائنا الكبــار من جمع بين الصنفين المتقابلين 
نْيَوي. يني والد من العلوم: النقلي والعقلي، أو الد

تجد الكثيرين من هؤلاء من اشتغل بعلم التفسير والحديث، وبعلم 
الفقه والأصول، وبعلم العقائد والدفاع عنها، وخاض بحارَ هذه العلوم، 
وجادَل وجالَد، وحاوَر وجاهَد، وأبلى بلاءً حسنًا في الرد على الأباطيل، 

وكَشْف الحقائق.
QaradawiBooks.com

                           60 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٥٥

٦٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

من هؤلاء الإمــامُ الشــافعي (ت: ٢٠٤هـ)، والثــوري (ت: ١٦١هـ)، 
يب (ت: ٢٨٦هـ)، والطبري  د بن الحســن (ت: ١٨٩هـ)، وابن الط ومُحَم
(ت: ٣١٠هـ)، والباقلاني (ت: ٤٠٣هـ)، وابــن فُورَك (ت: ٤٠٦هـ)، وابن 
العربــي (ت: ٤٥٣هـ)، و الإســفراييني (ت: ٤٧١هـ)، وإمــام الحرميــن 
(ت: ٤٧٨هـ)، والراغب الأصبهاني (ت: ٥٠٢هـ)، والغزالي (ت: ٥٠٥هـ)، 
رُشــد  وابــن  (ت: ٥٤٨هـ)،  هْرِسْــتاني  والش (ت: ٥٣٦هـ)،  والمَــازَري 
الــرازي (ت: ٦٠٦هـ)، وأبو الحســن الآمُــدي  (ت: ٥٩٥هـ)، والفخــر 
ــاطِبي (ت: ٧٩٠هـ)، وابن  (ت: ٦٣١هـ)، والقَرَافــي (ت: ٦٨٤هـ)، والش
خَلْــدون (ت: ٨٠٨هـ)، وابن الوزيــر (ت: ٨٤٠هـ)، والكمال بن الهُمَام 
(ت: ١١٧٦هـ)،  هْلَــوي  والد (ت: ٩٧٠هـ)،  نُجَيــم  وابــن  (ت: ٨٦١هـ)، 
رجال  من  وكثير  (ت: ١٢٨١هـ)،  ــوْكاني  والش (ت: ١١٨٢هـ)،  والصنعاني 

النقل والعقل، والإيمان والحكمة.
من نظر في التراث الإسلامي الكبير، وقرأ ما أنتجه العقل الإسلامي 
في مختلف العلــوم والمعارف، من شــرعية وعقلية، ونظــر إليها نظر 
الباحث المنصف الذي لا يهمه إلا المعرفــة، ولا يبحث إلا عن الحقّ، 
فإنه ســيجد كبار العلماء في أمّة الإســلام يحتضنون الجمْع بين العلوم 
ينية الشرعية، ووجد أنّ نظرة الجميع لا ترى بينهما  ة، والعلوم الدالعقلي
في الحقيقة تعارُضًــا، وأن ما جاء به العقل الخالــص الموزون، جاء به 
الشــرع الخالص الموزون أيضًــا، فالحق لا يُعارض الحــق، بل يُؤَيده، 
ده، ويأخذ بيده إلى الصراط المستقيم، ولذلك نرى الإمام الراغب  ويُسَد
الأصفهاني، صاحب «مفردات القرآن» يرى أن صاحب العلوم الشــرعية 
ة،  ةً على قو ة، وأنّه يســتفيد منها قــور العلوم العقلي في حاجة إلى تصو

ونورًا على نور.
QaradawiBooks.com

                           61 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٥٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٦٤ المحور  العاشر : 

رِيعة»: ريِعة إلى مكارم الش يقول 5 في كتابه «الذ
ة: ب في العلوم العقلي ة على من لم يتهذ ر إدْراك العلوم النبوي تَعَذ»

ة، والشرعيات تجري  المعْقولاتُ تجري مجرى الأدَْويِة الجالبة للصح
ة، وكما أن الجســم متى كان مريضًا لم  مجرى الأغذيــة الحافظة للصح
ينتفع بالأغذية، ولم يســتفد بها، بل يتضرر بها، كذلك من كان مريضَ 
U ﴾ [البقرة: ١٠] ـ لم ينتفع بســماع   T  S ﴿ :النفس ـ كما قال تعالى
ا له، مضرّة الغذاء  ذي هو موضوع الشرعيّات، بل صار ذلك ضارالقرآن ال

 :  9  8  7  6  5  4 للمريض، ولهذا قال تعالــى: ﴿ 3 
 H  G  ❁  E  D  C  B  A  @  ?  >=  <  ;
 ﴾ R  Q  P  O  N  M  L  K  J  I

[التوبة: ١٢٤، ١٢٥].

وأيضًا فالقلب بمنزلة مزْرعة للمعتقدات، والاعتقادُ فيه بمنزلة البذْر، 
ا، وكلام االله تعالى بمنزلة الماء الذي يسقيه، ولذلك  إنْ خيرًا، وإنْ شــر
م ذكره، فكما أن الماء إذا ســقى الأرض يختلف  اه ماءً على ما تقد ســم
نباتُه بحســب اختلاف بذورهِ، كذلك القــرآن إذا وَرَد على الاعتقادات 
الراســخة في القلوب، تختلف تأثيراته، وإلى ذلك أشــار بقوله تعالى: 

 y  x  w  v  u  t  s  r  q  p  o  n ﴿
£ ﴾ [الرعد: ٤].  ¢  ¡ ے   ~  }  |  {  z

 ,  +  *  )  (  '&  %  $  #  "  ! ﴿ تعالى:  وقال 
- ﴾ [الأعراف: ٥٨].

وأيضًا فالجهل بالمعقــولات جارٍ مجرى سِــتْرٍ مُرْخًى على البصر، 
وغشــاءٍ على القلب، ووقرْ في الأذن، والقرآن لا تُدرَك حقائقُه إلا لمن 

QaradawiBooks.com

                           62 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٥٧

٦٥ موقف ا7سلام من العقل والعلم

 {  z ﴿ :كُشِف غطاؤه، ورُفع غشاؤه، وأزيل وَقرْه، ولهذا قال تعالى
 ©  ¨  ❁  ¦  ¥  ¤  £  ¢  ¡ ے   ~  }  |
 »  º  ¹  ¸  ¶  μ  ´  ³  ²±  °  ¯  ®  ¬  «  ª

½ ﴾ [الإسراء: ٤٥، ٤٦].  ¼
التي بها الأبصار والأســماع، والقرآن  وأيضًا فالمعقولات كالحيــاة 
كالمُدرَك بالســمع والبصر، وكما أنه من المُحال أنْ يُبصر ويَسمع الميتُ 
وح، ويجعل له السمع والبصر، كذلك من المُحال  قبل أنْ يجعل االله فيه الر
أنْ يدرك من لم يحصل المعقولات حقائق الشرعيات؛ ولهذا قال تعالى: 

 :  9  8  7  ❁  5  4  3  2  1  0  /  .  -  ,  + ﴿
الآيتان،  [الروم: ٥٢، ٥٣].   ﴾ E  D  C  B  A  @  ?  >  =<  ;

يعني: آيات السماوات والأرض وغيرها»(١).

:C+وا�� C+7ا� ا�X=ا�� (,�   K'�%

وأوْضحُ من هذا وأوثق، هو موقف الإمام حجّة الإسلام الغزالي من 
العقل والنقل.

ا ـ عمّقه ووسّــعه ابنُ تيمية بعدُ(٢)، على  يؤكد الغزالي هنا مبدأً مُهم
اختلافٍ بينهما في تطبيقه ـ وهو أنّ العقل والشرْع لا يتعارضان تعارضًا 

حقيقيا:

الذريعة إلى مكارم الشريعة للراغب الأصفهاني صـ ١٥٨، ١٥٩، تحقيق د. أبو اليزيد أبو زيد   (١)
العجمي، نشر دار السلام، القاهرة، ١٤٢٨هـ ـ ٢٠٠٧م.

في كتابه الكبيــر: درْء تعارض العقل والنقل، وقد نشــرته جامعة الإمام محمد بن ســعود   (٢)
الإسلامية بالرياض في عشرة أجزاء، تحقيق د. محمد رشاد سالم، وهو الكتاب الذي عُرف 

حينًا باسم: موافقة صحيح المنقول لصريح المعقول.

QaradawiBooks.com

                           63 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٥٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٦٦ المحور  العاشر : 

ـة؛ لأن كليهما نور من عنــد االله، فلا ينقضُ  ـ لا من الناحية النظريـ
أحدُهما الآخر.

ـ ولا من الناحية العملية، فلم يثبت أن اصطدمت حقيقة دينية بحقيقة 
عقلية، بل يرى الغزالي أنّ أحدَهما يؤيّد الآخر ويصدّقه(١).

بل نراه في «المُسْــتَصْفَى»، وهو من أواخر ما صنّفــه، يعتبرُِ العقل 
يباجة: قاضيًا، والشرع شاهدًا، حيث يقول بعد الد

ـذي لا يُعزل  «أما بعــد، فقــد تناطق قاضــي العقل ـ وهــو الحاكم الـ
نْيا دارُ غُرور،  ل: بأنّ الد ى المُعد ولا يُبدل ـ وشاهدُ الشرع، وهو الشاهد المُزك
لا دارُ ســرورٍ ومحل تجارة، لا مســكن عمارة، ومَتْجــر بضاعتها الطاعة، 
والطاعة طاعتان: عمل وعلم، والعلم أنْجحُها وأربحُها، فإنه أيضًا من العمل، 
ولكنه عمل القلب، الذي هو أعز الأعضاء، وســعي العقل، الذي هو أشرف 
الأشياء؛ لأنه مرْكَب الديانة، وحامل الأمانة، إذ عُرضتْ على الأرض والجبال 

والسماء، فأشفقْنَ من حمْلها، وأبَيْنَ أنْ يحملْنَها غاية الإباء»(٢).

 العقل لن يهتدي إلا في معارج القدس ـ وهو يُنســب إلى الغزالي ـ نقرأ هذه الفقرة: «اعلــم أن  (١)
بالشرع، والشرع لم يتبيّن إلا بالعقل، فالعقل كالأُسّ، والشرع كالبناء، ولن يغني أسُ ما لم يكن 
». وأيضًا، فالعقل كالبصر، والشرع كالشعاع، ولن يغني البصرُ  ُبناءٌ، ولن يثبت بناء ما لم يكن أس
مالم يكن شعاع من خارج، ولن يغني الشــعاع ما لم يكن بصر. فالشرع عقل من خارج، والعقل 
شرع من داخل، وهما متعاضدان، بل متّحدان. معارج القدس صـ ٥٧، نشر دار الآفاق الجديدة، 
بيروت، ط ٢، ١٩٧٥م. والكلام هنا شبيه بكلام الغزالي، ولكنى أشكّ كثيرًا في صحة نسبة الكتاب 
إليه، فنَفَسُه غير نَفَس الغزالي في كتبه، وطريقة تقسيمه وترتيبه غير طريقة الغزالي، ولم يذكره أحد 
في كتبه ممن ترجموا له ـ كما أنه لا يُحيل ولا يشير إلى أي كتاب آخر له، كما هو شأنه في كتبه 
الأخرى، كما لم يشر إليه في أي كتاب من كتبه، وجعله د. بدوي، في جملة الكتب المشكوك في 

صحة نسبتها للغزالي. مؤلفات الغزالي صـ ٢٤٤، رقم (٧٦) نشر وكالة المطبوعات، الكويت.
المستصفى صـ ٣، تحقيق محمد عبد السلام عبد الشافي، نشــر دار الكتب العلمية، ط ١،   (٢)

١٤١٣هـ ـ ١٩٩٣م.

QaradawiBooks.com

                           64 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٥٩

٦٧ موقف ا7سلام من العقل والعلم

وها هــو في «الإحياء» نــراه يدعو إلــى المَزْج بين العلــوم العقلية 
ينية، وبين الحاجة إلــى كلٍ منهما، ويقرر أنه لا غنى بالعقل  والعلوم الد

مْع، ولا غنى بالسمع عن العقل: عن الس

«فالداعي إلــى مَحْضِ التقْليد ـ مــع عزل العقــل بالكُلية ـ جاهلٌ، 
نة مغرورٌ، فإيّاك أنْ تكون  د العقل عن أنوار القرآن والس والمكتفي بمجر

من أحد الفريقين، وكُنْ جامعًا بين الأصلين.

فإن العلوم العقلية كالأغذية، والعلوم الشــرعية كالأدوية، والشخص 
المريض يســتضر بالغذاء متى فاتــه الدواء، فكذلك أمــراض القلوب، 

رِيعة»(١). بالأدوية المستفادة من الش لا يمكن علاجها إلا

ــة تناقضًا بين العقليات  أن ثم ة على من يظن ثم يحمل الغزالي بقو
والشــرعيات، فيقول: «وظن من يظُنّ أنّ العلــوم العقلية مناقضةٌ للعلوم 
الشــرعية، وأن الجمع بينهما غير ممكن، وهو ظن صادر عن عمًى في 

عين البصيرة، نعوذ باالله منه.

بل هذا القائل ربما يناقض عنده بعضُ العلوم الشرعية لبعض، فيعْجز 
عن الجمْع بينهمــا، فيظنّ أنه تناقُضٌ في الدين! فيتحيّر به، فينســلّ من 
الدين، انسلال الشعرة من العجين! وإنما ذلك لأن عجْزه في نفسه خيّل 

إليه نقْضًا في الدين، وهيهات»(٢)!

وهو يصف عصابة الحق وأهل السنة في مقدمة كتاب «الاقتصاد في 
الاعتقاد» بأنهم وحْدهم الذين اهتدوا إلى أسرار ما أنزل االله على رسوله، 

إحياء علوم الدين (١٧/٣).  (١)
المصدر السابق نفسه.  (٢)

QaradawiBooks.com

                           65 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٦٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٦٨ المحور  العاشر : 

واطّلعوا على طريق التلفيق(١) بين مقتضيات الشرائع وموجبات العقول، 
 وتحققوا أن لا معاندة بين الشــرع المنقول، والحق المعقول، وعرفوا أن
من ظن من الحشــوية وجوبَ الجمــود على التقليد، واتبــاع الظواهر، 
ما أتُوا (به) إلا من ضعــف العقول، وقلة البصائــر، وأن من تغلغل من 
الفلاســفة و(غلاة) المعتزلة في تصرف العقل، حتى صادموا به قواطع 
الشرع(٢)، ما أتوا (به)(٣) إلا من خبث الضمائر. فميل أولئك إلى التفريط، 
وميل هؤلاء إلــى الإفراط، وكلاهمــا بعيدٌ عن الحــزم والاحتياط، بل 
الواجب المحتوم في قواعد الاعتقاد ملازمــة الاقتصاد، والاعتماد على 

الصراط المستقيم.
ويذكر الغزالي هنا مثالاً للعقل والشرع، فمثال العقل: البصر السليم 
عن الآفــات، ومثال القرآن: الشــمس المنتشــرة الضياء، ولا يســتغني 
بأحدهما عن الآخر، إلا من كان في غمار الأغبياء فالمُعرض عن العقل 
مكتفيًا بنور القــرآن، مثاله المتعرّض لنور الشــمس، مغمضًا للأجفان، 
فلا فرق بينه وبين العميان، فالعقل مع الشرع نور على نور، والملاحظ 

بالعين العوراء لأحدهما على الخصوص متدل بحبل غرور(٤).

كلمة (التلفيق) يعنى بها ما نعنيه بكلمة (التوفيق) الآن، وليس يعنى بها ما يوحي به اللفظ   (١)
في عرفنا اليوم من الاحتيال على الجمع بين متنافرين.

أنكر د. عادل العوا في تقديم كتاب: الاقتصاد في الاعتقاد على الغزالي ضمه المعتزلة إلى   (٢)
الفلاسفة في العزوف عن الاستضاءة بنور الشــرع، وقال: إنهم متكلمون، والمتكلمون هم 
حراس العقيدة بالعقل، ولكن عبارة الغزالي لا تشمل كل المعتزلة، بل الغلاة منهم، فلا وجه 

للاعتراض. انظر: الاقتصاد في الاعتقاد صـ ٢٤، نشر دار الأمانة، ط ١، ١٣٨٨هـ ـ ١٩٦٩م.
أظن كلمة (به) هنا وفى الموضع الســابق لا ضرورة لها، وهي حشو، ربما كانت من زيادة   (٣)

ناسخ.
مقدمة الاقتصاد في الاعتقاد صـ ٧٠.  (٤)

QaradawiBooks.com

                           66 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٦١

٦٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ا  ا للشــرْع، ولا نصب الشــرع عدو فلا يجوز إذنْ نصب العقل عدو
للعقل.

ر أن يُثبتِ الشرعُ ما ينفيه العقل (أي ما يقطع باستحالته)،  ولا يُتصو
ولا أن ينفي ما يُثبته العقل، أي ما يُقيم البراهين اليقينية على وجوده.

والعكس ثابت أيضًا، بمعنى أن العقــلَ لا يتصور أن يُثبتِ ما يقطع 
رعُ بنفيه، ولا أن ينفي ما يقطع الشرعُ بثبوته. الش

وبعبارة موجَزة يرى الغزالــي: أن العقل لا يمكــن أن يثبت حقيقةً 
ينفيها الشرع، وأن الشرع لا يمكنه أن يأتي بعقيدةٍ يُحيلها العقل.

وإذا وقع شــيءٌ من ذلك، فلا بد أن يكون مــن جاهل متوهّم على 
العقل، أو مُتَوَهم على الشرع.

وما كانت حملته في «التهافت» على الفلاسفة إلا لأنهم توهموا على 
العقل، فأثبتوا باسمه، ما لا برهان عليه، ونفَوْا تحت مِظَلته ما لا دليل على 

نفيه، وجاؤوا بما لا يُقبل في العلوم الظنيّة، فكيف يُقبل في العقليات؟!
اه (الصديق  وقد رأينا حملته في «المُنْقِذ من الضلال» على من ســم
الجاهل) للإســلام الذي أنكر ـ باســم الشــرع ـ ما قاله الفلاســفة في 
ا يتصل بالعلوم الرياضية والفلكية،  الكسوف والخسوف، ونحو ذلك مم
من شُــعَب الفلســفة القديمة، مع أنّ أدلتها برهانية يقينية، لا سبيل إلى 
مجاحدتها، وهي في عصرنا جزْءٌ من العلوم الكونية والطبيعية التي تقوم 

على مبدأ الملاحظة والتجْرِبة.
ومع تقرير هذا المبدأ ـ عدم تعارض العقل والشرع ـ أوضح أنّ لكلٍ 

من العقل والشرع اختصاصًا، أو دائرةً ينفذ فيها سلطانه، ولا يتجاوزه.
QaradawiBooks.com

                           67 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٦٢

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٧٠ المحور  العاشر : 

وجعل الغزالي من اختصاص العقل إثبات أعظم قضيتين من قضايا 
ة». الفلسفة، وأخطر قضايا الدين، وهما: «وجود االله»، «وثبوت النبو

فوجــود االله وقدرتُه وإرادته وعلمُه إنما يثبــت بالعقل، وما لم يثبت 
ذلك بالعقل لم يثبت بالشرع»(١).

فوجود الكون، ووجود الإنســان، ووجود الحياة على هذا الكوكب، 
دل على أن وراءها خالقًا قديرًا مريدًا عليمًا، وإلا ما قام هذا الكون البديع 

المنتظم، ولا هذا الإنسان، ولا هذه الحياة!
وكذلك بيان أن هذا العالَم مِن فعْلهِ الجائزِ في حقه، وأن بعْث الرسل 
من أفعاله الجائزة، وأنه قادر عليــه، وعلى تعريف صِدْقهِم بالمُعجزات؛ 

لأنه تعالى لا يُضل عبادَه، وأن هذا الجائزَ واقعٌ.
، ثم يعزل العقلُ نفسَــه عندئذٍ،  العقلُ علــى صدق النبي وبهذا يدل
فــه، ويعترف بأنه يتلقى من النبــي بالقبول ما يقوله في االله  وينتهي تصر
ا لا يستقلّ العقلُ بإدراكه، ولا يقضي أيضًا باستحالته(٢). واليوم الآخر، مم
وبهذا يرى الغزالــي أن من وظيفة العقل إثبات الشــرع، عن طريق 
ة، التي يمنحها لمن يصطفي من عباده،  إثبات خالق العالم، وإثبات النبو
فإذا ثبت الوحي من االله، كان مــن واجب العقل بعد ذلك أن يتلقى منه، 
لا أن يعترض عليــه، وبتعبير الغزالي: «يعزل العقل نفسَــه» من منصب 
قنا، ويقول في  ا وصد ين، ليقول فــي الاعتقاديات: آمن القضاء في أمر الد

العمليات: سمعْنا وأطعْنا.

الاقتصاد في الاعتقاد صـ ١٩٨.  (١)
انظر: المستصفى صـ ٦.  (٢)

QaradawiBooks.com

                           68 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٦٣

٧١ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ة ووحي االله إلى  ى من مشكاة النبوما عزَلَ العقلُ نفسَــه هنا ليتلقوإن
نبيه؛ لأن الوحي معصوم، والعقل لا عصمةَ لــه، والعقل وإن كان نورًا، 
ة فوق هداية العقل، أو هي  ة، فهداية النبو ففرق كبير بينه وبين نور النبــو
ـ على حــد تعبيره ـ طــوْرٌ من وراء العقــل، تنفتح فيه عيــنٌ يدرك بها 
مدركات، والعقل معزول عنها، كعزل السمع عن إدراك الألوان، والبصر 

عن إدراك الأصوات، وجميع الحواس عن إدراك المعقولات(١).
وفيــة: لأنّهم ـ فــي نظره ـ فــي حركاتهم  وهو قــد آثر طريــق الص
وســكناتهم، وظاهرهم وباطنهم، مقتبسون من نور مشكاة النبوّة، وليس 

ة على وجه الأرض نور يستضاء به(٢). وراء نور النبو
وعزلُ العقلِ نفسَــه بعد ثبوت النبوة بالوحــي، لا يعني إلغاء دوره 

ة الإسلام. ة، فهذا لم يقل به الغزالي، ولا أحد من أئم بالمر
ا  فالعقل هو المكلف بتفسير النصوص، واستنباط الأحكام منها، ومم
لا نص فيه، ووضع الأصول الضابطــة لذلك، وتأويل ما يحتمل التأويل 
منها، إذا تعارضــتِ الظواهر مع القواطع العقليــة، وإزالة التعارض بين 

ا يعمل فيه العقل. بعضِها وبعض... إلى غير ذلك مم
يقول الغزالي: كلما ورد السمْع به يُنظر:

ـ فإن كان العقل مجوّزًا له وجب التصديق به قطعًا، إنْ كانت الأدلّة 
الســمعية قاطعةً في متنها ومُســتندها، لا يتطرق إليها احتمال، ووجب 

التصديق بها ظنا إن كانت ظنية.

المنقذ من الضلال صـ ١٩٨، ١٩٩، نشر دار الكتب الحديثة، مصر.  (١)
المرجع السابق صـ ١٧٨.  (٢)

QaradawiBooks.com

                           69 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٦٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٧٢ المحور  العاشر : 

ـ وأمّا ما قضى العقل باستحالته، فيجب فيه تأويل ما ورد السمْع به، 
ولا يتصور أن يشمل السمع على قاطعٍ مخالفٍ للمعقول.

ـ فإن توقف العقل في شــيء من ذلــك، فلم يقض فيه باســتحالة 
ولا جــواز، وجب التصديــق أيضًا لأدلة الســمع، فيكفــي في وجوب 

التصديق انفكاكُ العقل عن القضاء بالإحالة(١).
فهذا هو موقف العقل في مجــال «العقائد».. وربما اتهِم الغزالي مِن 
بعض خصومه ـ ولا سيما من المدرسة السلفية ـ بأنّه استخدم العقل في 
ا ينبغي، وربّمــا كان عذره أنه يرد علــى العقلانيين  التأويل» أكثــر مم»

«الخُلص» من الفلاسفة وأمثالهم من غلاة المعتزلة.

ا��7
,�ت): (أو  ا����,َّ�ت  �� %��ل  C+7ا� دوْر 

وللعقــل دوْر كذلك لا يُنكــر في مجــال «العمليات» فــي الفقه 
والأصول، التي يجتمع فيها العقل والشرع في نظر الغزالي، وهي أفضل 

العلوم فيما يرى.
يقول في مقدمة كتابه «المُسْــتَصْفَى» ـ وقد صنفــه قبل وفاته بنحو 
ــم العلوم إلى عقلي محض، كالحســاب والهندسة،  عامين ـ بعد أن قس

وإلى ديِنيِ مَحْض كالحديث والتفسير، قال:
وأشــرف العلوم: ما ازدوج فيه العقل والسمع، واصطحب فيه الرأي 
والشرع، وعلم الفقه وأصوله من هذا القبيل، فإنه يأخذ من صفْو الشرع 

والعقل سواء السبيل(٢).

الاقتصاد في الاعتقاد صـ ١٩٨، ١٩٩.  (١)
مقدمة المستصفى صـ ٣، ٤.  (٢)

QaradawiBooks.com

                           70 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٦٥

٧٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

مة»  هناك «منطقةً مُحَر ــات» أن الغزالي يرى في مجال «العملي ولكن
يجب على العقل، أنْ يعزل نفسَــه عنها وهــي: إدراك الحِكَم التفصيلية 
للعبادات الشرعية التي ينظر إليها الغزالي على أنها ـ بحدودها ومقاديرها 
المحددة المقدرة من جهة الأنبيــاء ـ أدْوية ربّانية «لا يُدْرَك وجهُ تأثيرها 
ببضاعة عقل العقلاء، بل يجب فيها تقليــد الأنبياء، الذين أدركوا تلك 

ة، لا ببضاعة العقل...». بنور النبو الخواص
فلا يســتطيع العقل أن يدرك لماذا كان الســجود في الصلاة ضعف 
الركوع، وصلاة الصبح نصف صلاة العصر، ونحو ذلك... فهذا من قبيل 

ة. بنور النبو تي لا يُطّلع عليها إلاال الخواص

ا مَن أراد أنْ يستنبط ـ بطريق العقل ـ  قال: «ولقد تحامَق وتجاهل جد
لها حِكمةً، أو ظــن أنها ذُكرتْ علــى الاتفاق، لا عن ســر إلٰهي فيها، 

ية»(١). يقتضيها بطريق الخاص

وما عدا ذلــك فإن العقل يصول ويجول، في اســتنباط الأحكام من 
ا لا نصّ فيه  تي تختلف فيها الأفهام، وتتفاوت العقول، أو ممالنصوص ال
أدوات الاجتهــاد، والاستحســان،  القيــاس وغيــره مــن  عن طريــق 

والاستصلاح، والاستصحاب، ورعاية العُرف، وسدّ الذرائع، وغيرها.

وقارئ فقه الغزالي أو أصوله، أو كلامه، أو تصوفه، أو منطقه، يرى 
أنه لم يتخــلّ عن العقــل يومًا، ولكنــه العقل الذي يعــرف حدودَه، 
ولا يحرم نفسَه من نورٍ أعظم منه، وهو نور الوحي الإلٰهي، الذي قطع 

العقل نفسُه بثبوته.

المنقذ من الضلال صـ ١٨٩.  (١)

QaradawiBooks.com

                           71 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٦٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٧٤ المحور  العاشر : 

بهذا ظل الغزالي وفيا للعقل، مؤمنًــا بمهمته في الدين، كمهمته في 
نيا، داعيًا إلى الجمع بين مقررات الشرائع، وموجبات العقول، أو بين  الد
الشــرع المنقول، والحق المعقول، مع الاعتراف بأنّ لكل منهما سلطانًا 

لا يتعدّاه.
وبهذا نتبين، أنّ الغزالي بهجمته على الفلســفة الإلهية التقليدية، لم 
ى  ة، حين تصدة أصلير للعقل، ولا حرم المسلمين من فلسفة حقيقي يتنك
ى،  ة كما تُسَمة أو الإسلامية، في صورتها العربيلنقض الفلســفة اليوناني

والذين يقولون هذا غالطون أو مغالطون.
فما كانت فلسفة الفارابي وابن سينا، أو فلسفة (إخوان الصفا) فلسفة 

إسلامية حقا، كما يقول الباكون أو المتباكون عليها.
إن منابعها لم تكن من الإســلام، ومُنْطَلَقها لم يكن هو الإســلام، 

ومقاييسها لم تُبْنَ على الإسلام، فكيف تُنْسَب إليه وتُحْسَب عليه؟!
كل ما يصلها بالإســلام: أنها إنتــاج بعض أبنائه، وأنها نشــأت في 

أرضه، وكُتبت بلغته، أعنى لغة كتابه، وهي العربية.
ولا نريد أن نصل إلى حد القول بأنها الفلسفة اليونانية، كُتبت باللغة 

العربية.

٭ ٭ ٭

QaradawiBooks.com

                           72 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٦٧

���ان

٧٥

�َّ� ا�7
L ا��9<�ر �� ا�+�آن وا�&ُّ

�,ْ� �� و�
L ا��ُّ 
L ا��ِّ� C���

٤

رْعِيين في بعض البلاد ـ عفا االله عنهم ـ  وقد كتب بعض إخواننا الش
كلامًــا أثبتوا فيه أن العلــم الذي جاء ذكره ومدحه فــي نصوص القرآن 
ــنة النبوية، كله في العلم الشــرعي والديني وحده، ولا مجال فيه  والس
نْيا والحيــاة. قالوا: ولا يجوز لنــا نحن علماء  لمدح علم مــن علوم الد
ــنة من آيات  المســلمين ودعاتهــم: أن نأخــذ ما جاء في القــرآن والس
وأحاديث، لعلوم العقيدة والشريعة، إلى مجالات أخرى؛ لأن هذا يعتبر 

د لكتاب االله تعالى، ولكلام رسوله! نوعًا من التحريف المتعم
نشــر هذا الكلام في بعض الصحف، فأزعج إخواننا المهتمين بأمر 
العلم وأصوله في «المنظمة الإســلامية للعلوم الطبية» بالكويت، وعلى 
رأســها رئيســها القوي الدكتــور عبد الرحمٰن العوضــي، وأمينها العام 
المســاعد، الدكتور أحمد رجائــي الجندي، والدكتــور خالد المدكور، 
ن اتصلوا بــي، وحدثوني في الأمر، وقلت لهم: إن كلامهم  وغيرهم، مم
خاطئ مائة في المائة، ولي ردود عِلْمية عليه، من كتاب ربنا، ومن سُنة 
نبينــا. فقالوا لي: إننا نرجــوك ونلح عليك أن تســارع بكتابة هذا الرد، 
وترسله إلينا بغاية السرعة، لننشره، ونعمم نشره، لنوحد ثقافة المسلمين، 

QaradawiBooks.com

                           73 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٦٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٧٦ المحور  العاشر : 

ونصححهــا، فميــزة الأمة المســلمة أنها أمــة ينصح بعضهــا لبعض، 
ولا يستكبر بعضها عن السماع لبعض.

وقد أرســلت ردي إلى الإخوة فــي الكويت، ونشــروه في الحال 
بوسائلهم الميسورة والموفورة، ولهم في ذلك أجرهم ونيتهم.

وهأنذا أضع ردي هنا في هذه الرسالة الثقافية للمسلمين.

ا�+�آن: �� �&�ن  [���Eو L
ا�7 ��Pل 

دعوة الإســلام إلى العلم والتعلّــم، وتنويهه بفضــل العلم، ومنزلة 
نة النبوية  ا لا يختلف فيه اثنان، ونصوص القرآن الكريم والس العلماء، مم
في ذلك غزيرة مســتفيضة، ولا يوجد دين من الأديان أفاض في الثناء، 
ل آيات نزلت من القرآن نوّهتْ  على العلم وأهله كالإسلام، وحسبنا أن أو

 W  V  ❁  T  S  R  Q  ❁  O  N  M  L  K ﴿ :بشأن العلم والتعليم
b ﴾ [العلق: ١ ـ ٥].  a  `  _  ^  ❁  \  [  Z  ❁  X

ه به الرسول الكريم،  ذي نوّه به القرآن، وحفلتْ به آياته، ونووالعلم ال
وأحاديثه الشريفة، يشمل كل معرفة تنكشف بها حقائق الأشياء، وتزول 
بها غشــاوة الجهل والشــك عن عقل الإنســان، ســواء أكان موضوعه 
الإنسان، أم موضوعه العالم، أم موضوعه الوجود والغيب، وسواء أكانت 
وسيلة معرفته الحسّ والتجْرِبة، أم وســيلته العقل والبُرهان، أم وسيلته 

ة. الوحي والنبو

فليس صحيحًا ما شــاع عند الغربيين ومن دار في فلكهم: «أن العلم 
أيضًا  مقصور على ما قام على الملاحظــة والتجْرِبة»، وليــس صحيحًا 
رونه من أن «العلم» في  يُصَو المُتَدَينين أو  ره بعض المســلمين  ما يتصو

QaradawiBooks.com

                           74 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٦٩

٧٧ موقف ا7سلام من العقل والعلم

يني» ولا شــيء غيره، وحاول بعض أهل  ة يعني «العلم الدن القرآن والس
العلم الدفاع عن هذه الدعوى!

ففي القــرآن الكريم آيات أثنــت على العلم وأهلــه، من حيث هو 
(علم)، أي: معرفة تنكشف بها حقائق الأشياء، دون النظر إلى كونه علمًا 
 ﴾ Ì  Ë  Ê  É  È  Ç  Æ  Å ﴿ :ا، مثل قوله تعالىا أو دنيويديني
[الزمر: ٩]. فهنا لم يذكر مفعــول ﴿ É ﴾ أي لم يقل: الذين يعلمون علم 

ــرِيعة أو الطبيعة أو غيرها، بل نــزّل الفعل المتعدي ـ وهو  الدين أو الش
(يعلم) ـ منزل الفعل اللازم، فكأن المعنى: هل يستوي العالم والجاهل؟ 

، على معنى أنهما لا يستويان. والاستفهام إنكاري

 <  ;  :  9  8  7  6  5  4 ﴿ تعالــى:  قوله  ذلك  ومثل 
F ﴾ [آل عمران: ١٨]، فالمفهوم من   E  D  C  B  A  @?  >  =
هذه الآية: أن (أولي العلم) الذين عطفهــم االله تعالى على الملائكة في 
الذين اســتنارت بصائرهم بالعلم والمعرفة،  الشهادة الله بالوحدانية، هم 
سواء أكان علمهم دينيا أم طبيعيا، وكم رأينا في علماء الكون من شهد الله 
د بالقــدرة والجلال والكمال، كما في كتاب (أ.  ة والتفرتعالى بالوحداني
إلى  يتُرجم  الذي  بنيويورك،  العلوم  أكاديمية  كريسي موريســون) رئيس 
العربية بعنوان «العلم يدعو إلى الإيمــان»، ومثله كتاب «االله يتجلى في 
عصر العلم» بأقلام ثلاثين عالمًا متخصصًا في العلوم الكونية والإنسانية.
ولكن الذي عجبتُ له أن بعض علماء الدين في عصرنا جنحوا إلى 
هذا الرأي الغريب، وذهبوا إلــى أن كل النصوص التي وردت في آيات 
القرآن العظيم، وأحاديث الرسول الكريم، في فضل العلم والعلماء، إنما 

يني وحده، وعلماء الدين دون غيرهم. يُقصد بها العلم الد
QaradawiBooks.com

                           75 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٧٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٧٨ المحور  العاشر : 

وقد يكون هذا صحيحًا في قليل من النصوص الواردة في الأصلين 
نة)، ولكن أغلب نصوصهما وردت  العظيمين في الإسلام: (القرآن والس
عامة ومطلقة، تشمل كل علم ديني أو دنيوي، وبعضها لا يمكن أن يفهم 
منه إلا أنه العلم الدنيوي: العلم بالكون والحياة والإنســان، وما يجري 

عليها من سُنَن.
وهذا ما نحاول أن نلقي عليه بعض الأشــعة الكاشفة لما قد يلتبس 

على بعض الباحثين في هذا المَيْدان.

:�$
آدم الأ*��ء <  L,
7E

ل، أبي البشر آدم ‰ ، الذي قص القرآنُ علينا  نبدأ هنا بالإنسان الأو
ته في أكثر من سورة، ومنها سورة البقرة، التي انفردت بهذا الموقف  ِقص
العجيب، وهو مشاورة االله تباركت أســماؤه لملائكته في استخلاف آدم 

 +  *)  (  '  &  %  $  #  " فــي الأرض: ﴿ ! 
 87  6  5  4  3  2  1  0  /  .  -  ,

< ﴾ [البقرة: ٣٠].  =  <  ;  :  9
وأراد االله تعالــى أن يُظهر للملائكــة فضل آدم وما خصّــه االله به من 
مواهب وقدرات ترشّحه للخلافة في الأرض، فعقد ما يشبه (المسابقة) أو 
ق آدم على الملائكــة في العلم، قال  (الامتحان) بينه وبينهــم، فظهر تفو

 J  I  H  G  F  E  D  C  B  A تعالى: ﴿ @ 
 [  Z  Y  XW  V  U  T  S  R  Q  P  ❁  N  M  L  K
 k  j  i  h  g  f  e  d  c  ba  `  _  ^  ❁  \

t ﴾ [البقرة: ٣١ ـ ٣٣].  s  r  q  p  o  n  m  l
تُرى أي نوع من العلم كان عند آدم؟ أهو علم ديني أم علم دنيوي؟

QaradawiBooks.com

                           76 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٧١

٧٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

لا يمكن أن يكون علما دينيا؛ لأن آدم لم يكن قد أنُزل عليه وحْي، 
، إنما هو علم بأســماء الأشــياء، التي  ن من ورائه علم ديني ى يتكوحت

أودعها االله في الأرض، والتي سيحتاج آدم إلى التعامل معها.

 ـ: العلــم بخصائصها وفوائدها،  والعلم بأســمائها يعني ـ واالله أعلم 
وما يتّصل بذلك من مهماتها في الحياة، وهذا ـ بالقطع ـ ليس علمًا دينيا 
 ا، لكان الملائكة أولى بالعلــم به من آدم؛ لأنولعله لو كان علمًــا ديني

الملائكة هم الذين ينزلون بالوحي على رسل االله 1 .

:lالأ-�د� Cو�DE K*�� L
�

ة آدم أن العلم الذي علمــه االلهُ آدمَ، وظهر به فضله  وإذ تبيّنا في قص
ة يوســف ‰ أن العلم  ا، فنجد في قصعلى الملائكة، ليــس علمًا ديني
ـذي علمه االله وخصّه به، وهــو تأويل الأحاديث، ويعنــي بها: الرؤى  الـ

والمنامات، هو كذلك ليس بعلمٍ ديني.

 7  6  5  4  3  2 ﴿ يوسف:  لابنه  يعقوب  قال  فقد 
8 ﴾ [يوسف: ٦].

وقال تعالى ـ بعد أن ذكر أن الذي اشــتراه من مصر، وهو العزيز قال 
 ³  ² ﴿ ...﴾ ̄  ®  ¬  «  ª  ©  ـ: ﴿ ¨  لامرأته 

« ﴾ [يوسف: ٢١].  º  ¹  ¸  ¶  μ  ´
وقال يوسف بعد أنْ جمع االله شمله بأبيه وإخوته، ودخلوا مصر بمشيئة 

 ¼  »  º¹  ¸  ¶  μ  ´  ³  ²  ±  ° ﴿ آمنين:  االله 
 ﴾ Ç  Æ  Å  Ä  ÃÂ  Á  À  ¿  ¾  ½

[يوسف: ١٠١].

QaradawiBooks.com

                           77 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٧٢

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٨٠ المحور  العاشر : 

ومن الواضح أن علم تأويل الأحاديث الذي علمه االله ليوسف، ليس 
علمًا دينيا، بل هو علم يقوم على الفِطْنة والفِرَاسة والحَدْس، فهو أقرب 

ين. نْيا منه إلى علوم الد إلى علوم الد
ولذا عبّر القرآن عنه بالظن في قوله عن أحد السجينين، اللذَيْن دخلا 
معه السجن، وأوّلَ رؤياه بأنه سينجو ويخرج من السجن، ويسقي سيده 

 ©  ¨  §  ¦  ¥  ¤ خمرًا، كما كان يفعل، قال تعالى: ﴿ £ 
» ﴾ [يوسف: ٤٢].  ª

 Î  ÍÌ  Ë  Ê  É  È  Ç ﴿ :ة يوسف وقال تعالى في قص
Ð ﴾ [يوسف: ٢٢].  Ï

وهذا العلم آتاه االله ليوســف مع الحُكْم ـ أي الحِكمة ـ ليس هو 
ة، فلم يكن قــد أوتيها بعْدُ، ولا علــم الدين، فلم يكن في  علم النبو
مصر في ذلك الوقت علم للدين يحصّلــه أو يطلبه، إنما هو المعرفة 
والبصيرة بالأمور، والاعتماد على العقل في الاستنتاج واختيار البدائل 
ونحوها، وهذا العلم هو الذي اعتبره يوســف ‰ مرشحًا أساسيا له 

لمنصب الولاية على خزائن أرض مصــر، حين قال له ملكها: ﴿ < 
 ﴾ L  K  J  IH  G  F  E  D  ❁  B  A  @  ?

[يوسف: ٥٤، ٥٥].

فذكر يوســف ‰ ســببَين يؤهلانه للمنصب، وهما الحفظ والعلم. 
والمراد بـ «الحفظ»: الأمانة التي تجعله يحفظ ما اؤتُمن عليه من أموال 
وأعمال، و«العلم»: يراد به المعرفة، والخبرة بما يحتاج إليه هذا المنصب 
المالــي الاقتصــادي الإداري، مــن خبرة بأمــور الماليــة، والاقتصاد، 
والزراعــة، والإدارة، والتخطيط، والتمويــن، وخصوصًا في زمن الأزمة 

QaradawiBooks.com

                           78 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٧٣

٨١ موقف ا7سلام من العقل والعلم

الاقتصادية الكبيرة التي تتوقعها مصر بعد سبع سنوات، وكيف يدّخر من 
سنوات الخصب لسنوات القحط.

ولا يمكن أن يُراد من صفة «عليم» التي ذكرها يوســف: أنها تتعلق 
بعلم الدين ـ إذ لا دخل له في الترشيح للولاية على خزائن الأرض.

ه وا*��ى: َّ�Pأ �
) �%��� <*�% L
�

ه آتاه «حُكْما  ـه عندما بلغ أشُــد وكما ذكر االله تعالى عن يوســف أنـ
وعلمًا»، ذكر ذلك عن موســى ‰ ، حينما قص علينا نشــأته وطفولته 

 &  %  $  #  " وشبابه في سورة القصص، فقال تعالى: ﴿ ! 
+ ﴾ [القصص: ١٤].  *  )  ('

فالعلم الذي أوتيه موسى هنا، كالعلم الذي أوتيه يوسف هناك، وإن 
ه واستوى، أي:  االله آتاه هذا العلم بعد أنْ بلغ أشُد زاد موســى هنا بأن
نضج واكتمل، وصهرته المِحن والشــدائد منذ طفولته، وصناعته على 

عين االله تعالى.


L داود و*
,��ن:�

ا ذكره القرآن في شــأن العلم: ما آتاه االله داود وسليمان 6 ،  ومم
 9  8  7  6  5  4  32  1  0  /  . ﴿ تعالى:  قال  فقد 

= ﴾ [النمل: ١٥].  <  ;  :
يني المحض؟  علم آتاه االله داود، وابنه سليمان؟ هل هو العلم الد فأي
أو هو علم آخر؟ لقد بينتْ لنا الآيــات التالية طبيعة هذا العلم، كما قال 

 K  J  I  H  G  F  E  D  C  BA  @  ? ﴿ تعالــى: 
R ﴾ [النمل: ١٦].  Q  P  O  N  ML

QaradawiBooks.com

                           79 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٧٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٨٢ المحور  العاشر : 

ل به على كثير من عباد االله المؤمنين،  ذي فُضالعلم ال ن سليمان أنبي
هو: «علم منطق الطير»، أي: لغة الطير والحشــرات، وقد ذكر لنا القرآن 

 Y  X  W  V  U  T ﴿ قال:  ة حيث  القص في  منها  نموذجًا 
 h  g  f  e  d  c  b  a  `  _  ^  ❁  \  [  Z
 u  t  s  r  ❁  p  o  n  m  l  k  j  i
 ¤  £  ¢  ¡ ے   ~  }  |  {  z  y  x  w  v

ª ﴾ [النمل: ١٧ ـ ١٩].  ©  ¨  §  ¦  ¥
ة ســبأ،  وكذلك ما ذكره القــرآن عن قصته مع الهدهد، وكيف أنبأه بقص
وملكتهم بلقيس، فهذا هو العلم الذي علمه االله سليمان، ولم يكن علم الدين.

ا�,��:  �% x,+
ا�9َّي أ-�d ��ش (  L
�

ة سليمان مع ملكة ســبأ، نجد واحدًا من ملئه استطاع أن يأتي  وفي قص
بعرش بلِْقِيس ملكة سبأ من اليمن إلى الشام في لمْح البصر، بوساطة «علم 
ر أن يكون هذا العلم علمًا دينيا محضًا، يتعلق  عنده من الكتاب»، ولا يتصو
بالعقيدة والشريعة، فإن مهمة هذا العلم لا علاقة لها بنقل الأشياء من مكان 
ة سليمان:  تي قصّها علينا القرآن في قصإلى آخر، بمثل هذه السرعة الهائلة، ال

 P  O  N  M  L  K  ❁  I  H  G  F  E  D  C  B  A  @ ﴿
 e  d  c  b  a  `  _  ^  ]  ❁  [  Z  Y  X  WV  U  T  S  R  Q
 w  v  u  t  s  r  q  p  o  n  m  l  kj  i  h  g  f

¦ ﴾ [النمل: ٣٨ ـ ٤٠].  ¥  ¤  £  ¢  ¡ ~ے   }  |  {  z  yx
ولا يمكن أن يكون هذا العالمِ من الملائكة؛ لأن المفروض أنه من 
E ﴾ فكان   D  C  B  A ﴿ :ه خاطبهم بقوله(ملأ) ســليمان، فإن
رهم االله له، ولم يكن الملائكة من ملئه قطْعًا،  الجن من ملئه، فقد ســخ

QaradawiBooks.com

                           80 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٧٥

٨٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

فإذا لم يكن من الجن فلا بد أنه من الإنــس، آتاه االله من العلم الطبيعي 
ما أمكنه أنْ يأتي بالعرش بمثل هذه السرعة العجيبة.


L ���3ت:�

ا ذكره القــرآن عن العلم: ما آتاه االله طالــوت، الذي ذكر القرآن  ومم
ة الملأ من بني إسرائيل  قصته في ســورة البقرة، فقد قال تعالى في قص
روا أرضهم:  ذين أخرجوا من ديارهم وأبنائهم، وكتب عليهم القتال ليحرال

 i  h  g  fe  d  c  b  a  `  _  ^  ]  \ ﴿
 y  x  w  vu  t  s  r  q  p  o  n  m  l  k  j

¡ ﴾ [البقرة: ٢٤٧]. ے   ~  }  |  {  z
فما نوع العلم الذي زاد االله طالوت بســطة فيــه؟ لا يمكن أن يكون 

 b  a  ` علم الدين؛ لأن علم الدين عند نبيّهــم الذي قال لهم: ﴿ _ 
الســياق  ده  العلم هنا يحد  [البقــرة: ٢٤٧]، ولكــن  ﴾ e  d  c
والمقام، وهو العلم بشؤون الحرب والفنون العسكرية، وإدارة المعارك، 

ا تتطلبه القيادة الحربية. ونحوها مم
وبهذا يتضح لنا تمــام الوضوح أن «العلم» حينمــا يذكر في القرآن 

ر كثيرٌ من أهل العلم الشرعي. يني وحده، كما يتصو ليس هو العلم الد

ا�����:  L
ا�7  �,| �� �$E�+��%و «L
«ا�7  �@A� ا*�4�ام

ر: اســتخدام لفظــة: «العلم»  التصو ا يدل علــى بطلان ذلــك  ومم
يني، كما تدل على ذلك آيات القرآن. اتها في غير العلم الدومشتق

 M  L  K  J  I  H  G  F  E ﴿ :انظر إلى قوله تعالى
U ﴾ [الأنعام: ٩٧].  T  S  R  Q  PO  N

QaradawiBooks.com

                           81 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٧٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٨٤ المحور  العاشر : 

ــل لهم الآيات،  ذين فصذي وصف االله به هــؤلاء القوم الفالعلم ال
 <  ;  :  9  8 ـذي جاء ذكره بعــد قولــه: ﴿ 7  والـ
C ﴾ [الأنعــام: ٩٦]، لا يمكن إلا أن يكون   B  A  @  ?>  =

هو العلم الكوني، الذي يدخل فيه علم الفلك وما يتعلق به.

 t  s  r  q  p  o ﴿ :ومثل ذلك قوله تعالى
| ﴾ [الروم: ٢٢].  {  z  y  x  wv  u

ف على آيــات االله في الكون،  ـذي به يتعر فالعلم المراد هنا: هو الـ
علويه وسفليه، وفي ســر اختلاف الألســنة والألوان، فهو يشمل علوم 

الكون، وعلوم الإنسان.

واختلاف الألسنة والألوان قد يُراد به: اختلاف الأمم والشعوب في 
. ع لا اختلاف تضاد لغتها وألوانها بعضها عن بعض، وهو اختلاف تنو

وقد يُراد به اختلاف الأفراد في أصواتهــم، حتى إن لكل فرد منهم 
ة به، لا يشــاركه فيها غيره. كما  تميزًا في صوته يجعل له «بصمة» خاص

 n  m  l  k  j ﴿ :تي أشــار إليها قولــه تعالىفي «بصمة» البنان، ال
o ﴾ [القيامة: ٤]، ومثلــه الاختلاف في الصورة، فــكل واحد له صورته 

المستقلة المتميزة، مهما يكن شبهه بغيره.

 y  x  wv  u  t  s﴿ :ومثل ذلك قوله تعالى
} ﴾ [العنكبوت: ٤٣].  z

وفي القرآن بضعــة وأربعون مثلاً، وكان بعض الســلف يبكي على 
 x ﴿ :بمثل من القرآن ولم يفهم مغزاه، ويقول: قال تعالى نفسه إذا مر
} ﴾ فأنا لستُ من العالمين! فالعالمون هنا هم: الذين   z  y

QaradawiBooks.com

                           82 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٧٧

٨٥ موقف ا7سلام من العقل والعلم

يعقلون الحكمة من وراء ضرب الأمثال للناس، فهم الذين يغوصون في 
الأعماق ولا يقفون عند السطوح.

 zy  x  w  v  u  t  s  r  q  p  o  n  m ﴿ تعالــى:  ويقول 
 ¨  §  ¦  ❁  ¤  £  ¢  ¡ ے   ~  }  |  {

́ ﴾ [فاطر: ٢٧، ٢٨].  ³  ²  ±  °  ¯  ®¬  «  ª  ©
فالعلماء هنا ـ كما يبدو من الســياق ـ ليســوا هم علماء الدين، وفقهاء 
ــرِيعة، ـ على فضلهــم ومكانتهم ـ وإنما هــم الذين يعرفــون آيات االله،  الش
ويكتشفون سنته في خلقه، فيما ذكر من السماء، والنبات والجبال، والناس، 
والدواب، والأنعــام، أي الذين يعرفون عظمة االله من خــلال معرفتهم بعلوم 
الإنســان، وعلوم الحياة من نبات وحيوان وأرض، ومن خلال هذه المعرفة 
الحقيقية يخشون االله، إذ لا يخشى االله ويخاف مقامه حقا إلا من عرفه سبحانه.
 °  ¯  ®  ¬  «  ª  ©  ¨ وقــال تعالــى: ﴿ § 
 À  ¿  ¾  ½¼  »  º  ¹  ¸  ¶  μ´  ³  ²  ±

Á ﴾ [يونس: ٥].
فتفصيل الآيات هنا إنما ينتفع به الذين يعلمون أسرار االله في الظواهر 
الكونية، من جعل الشمس ضياء، فيها النور والحرارة، والقمر نورًا؛ لأنه 
يســتمد نورَه من الشــمس، ومن تقدير القمر منازل لمعرفة عدد السنين 

والحساب.
 i  h  g ﴿ :ة الرهط التســعة من ثمود وقال تعالى في قص
 u  t  s  r  q  p  o  ❁m  l  k  j
 ¤  £  ¢  ¡ ے   ~}  |  {  z  y  ❁  w  v

¥ ﴾ [النمل: ٥٠ ـ ٥٢].
QaradawiBooks.com

                           83 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٧٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٨٦ المحور  العاشر : 

فالذين يعلمون هنا هــم: الذين يعرفون سُــنَن االله تبارك وتعالى في 
بين والظالمين، وأن مكــره تعالى أعظم من مكرهم،  التعامل مع المُكَذ
ـه يأخذهم وهم  وكيده أقــوى من كيدهــم، وأنه يُمْهــل ولا يُهْمل، وأنـ

ا يعملون. ك بغافلٍ عملا يشعرون، وما رب
وفي كثيــرٍ من الآيات يأتــي العلم فيهــا بمعنى المعرفــة الواعية، 
والإدراك الراشد للأمور، فهو ضد الجهل والغباء بصفة عامة، لا بمعنى 
نيا، وهذا فــي الحقيقة أكثر  ين أو الد ن من علــوم الدتحصيــل علم مُعَي

ما جاء في القرآن بصيغة «يعلمون» أو «تعلمون» مُثْبَتة أو مَنْفِية.
 <  ;  :  9  8  7  6  5  4 خذْ مثلاً قوله تعالى: ﴿ 3 
 L  K  J  IH  G  F  E  D  C  B  A  @  ?  >=

N ﴾ [الأعراف: ٣٢].  M
فالذين يعلمون تفصيل الآيات هنا: هم أولو المعرفة الراشدة، الذين 
يميزون بيــن ما يعلم بطريق الحس، وما يعلم بطريــق العقل، وما يعلم 
بطريق الشــرع، فيأخذون كل علم من طريقــه المخصوص به، وهم هنا 
يعلمون أن ما حرمــه االله على عبــاده لا يعرف إلا مــن طريق الوحي، 
فلا يفترون على االله الكذب ويقولون: هذا حلالٌ وهذا حرامٌ بغير برهان 

من االله.
وقد جاءت هذه الآية في ســياق نَعْيِ القرآن على أهل الجاهلية، 
ـه أمر بكذا أو حرم كــذا، من غير  دعاواهم علــى االله بغير الحق، أنـ

 ~  }  | ســلطان أتاهم، فقبل ذلك بآيات قــال تعالى: ﴿ } 
 ±  °  ¯  ®¬  «  ª  ©  ¨  §  ¦¥  ¤  £  ¢  ¡ ے 

́ ﴾ [الأعراف: ٢٨].  ³  ²
QaradawiBooks.com

                           84 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٧٩

٨٧ موقف ا7سلام من العقل والعلم

وفي سورة الأنعام مناقشة تفصيلية للذين حرموا أنواعًا من الأنعام بغير 
 &  %  $  #" برهــان من االله، ومن ذلــك قوله تعالــى: ﴿ ! 
 3  2  1  0  /  .  -  ,  +  *)  (  '
 BA  @  ?  >  =  <  ❁  :  9  8  7  6  54
 O  N  ML  K  J  I  H  G  F  E  D  C
 ]  \  [  Z  Y  X  W  V  UT  S  R  Q  P

g ﴾ [الأنعام: ١٤٣ ـ ١٤٤].  f  e  d  c  b  a`  _  ^
 ê  é  è  ç ﴿ :ومثل ذلك قوله بعد ذكر بعض أحكام الأسرة

ì ﴾ [البقرة: ٢٣٠].  ë
 االله لا يشرع إلا هم يعلمون بما لديهم من فقه ورشد: أنفالمراد هنا: أن

ما فيه الخير والصلاح لهم، فهم أهلُ علمٍ ووَعْي، لا أهل جهالة وبلادة.
 X  W  V  U  T  S ﴿ :تعالــى قوله  ومثل 

Z ﴾ [الأنعام: ١٠٥].  Y
فليس المراد هنا أنهم يعلمــون علمًا معينًا من علوم النقل أو العقل، 

بل المراد أنهم ليسوا من أهل الجهل والغباء.
وهذا ما نجــده أيضًا في حــالات نفي العلم، كما فــي قوله تعالى: 

 ÅÄ  Ã  Â  Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸ ﴿
Ê ﴾ [التوبة: ٦].  É  È  Ç  Æ

فليس المقصود نفي علم معين عنهم من علوم الشرع أو الكون، بل 
المقصود نفي العلم من حيث هو، أي أنهم ليسوا بأهل علم ومعرفة.

 É  È  Ç  Æ  Å  Ä  Ã  Â  Á ﴿ تعالى:  قوله  ونحوه 
Ì ﴾ [التوبة: ٩٣].  Ë  Ê

QaradawiBooks.com

                           85 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٨٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٨٨ المحور  العاشر : 

 Ï  Î  Í  Ì  Ë  Ê  É ﴿ :ومثلــه فــي ســورة أخــرى
Ð ﴾ [الروم: ٥٩].

 r  q  p  o  n  m  l  k  j  i  h  g ﴿ وقوله: 
s ﴾ [الجاثية: ١٨].

فالناظر في هذه الآيات وما شــابهها، يتبين: أنها لا تنفي علمًا معينًا 
نيا، إنما تنفي العلم من حيث هو، فهؤلاء ليسوا من  ين أو الد من علوم الد
أهل العلم الذين يقام لهم وزن أو يحســب لهم حساب، بل هم من أهل 

الجهل الذين لا يعلمون، وكفى بالجهل وصمة وعارًا.
 h  g  f  e  d ﴿ تعالــى:  قولــه  ذلك  ونحو 

k ﴾ [المنافقون: ٨].  j  i
فقد يكون المراد نفي العلم عنهم ودمغهم بالجهل المطلق، أو نفي 
العلم بهذه القضية المتحدث عنها، فهــم لا يعلمون أن العزة الله جميعًا، 
لأنه الخالق، ومالك الملــك، وصاحب الأمر، ومــن بيده ملكوت كل 
شــيء، وهو يجير ولا يُجار عليه، وأن العزة لرســوله، فهو الذي أرسله 
بالهُدى وديِنِ الحق، فهو يتكلم باســم االله، وينفذ أمر االله، ويبلغ رسالة 
ة االله، وحبلُهــم موصول بحبله،  تهم من عِــز االله، ومعه المؤمنــون، فعِز
وقوتهم مســتمدة من قوته، فلا يملك أحد أنْ يذل نفوســهم، أو يحني 

رؤوسهم، وهم منسوبون إلى القوي العزيز.

ا��َّ�س لا �7
��ن: أ<�� 

 ﴾ k  j ﴿ همة البشــر بأنولقد حكم القرآن في آيات كثيرة على أكثري
ة التي يتحدث عنها،  هم ينقصهم العلم الحقيقي بهذه القضايا المهمبمعنى: أن

QaradawiBooks.com

                           86 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٨١

٨٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ونعني بالعلم الحقيقي: الإدراك الواعي الجازم المطابق للواقع الناشــئ عن 
دليل، وهو أمر مؤسف حقا، مع أن االله تعالى نصب الأدلة لعباده، من الكون 

المنظور، ومن الوحي المسطور، لكي يعلموا ويعرفوا، فما لهم لا يعلمون.

وإنما قلنا: الإدراك الجازم، لأن ما ليس بجــازم لا يكون علمًا، بل 
ظنا إذا كان راجحًا، ووهمًا إذا كان مرجوحًا، وشكا إذا استوى الطرفان، 

 P  O  N  ML  K  J  I  H ﴿ :ولهذا قابل القرآن بين العلم والظن في قوله
Q ﴾ [الجاثية: ٢٤].

ووصفنا الإدراك الجازم بـ «المطابق للواقع»؛ لأن غير المطابق ليس 
علمًا، بل هو جهل وغباء. وكذلك قلنا: الناشــئ عن دليل، لأن ما ليس 
ة، وقد  كذلك ليس علمًا، بل هو تقليد، بمعنى اعتماد قول الغير بلا حُج

أجمعوا على أن التقليد ليس بعلم.

 j  i  h ﴿ :القــرآن نتتبع هــذه الصيغة في  ولو أردنا أن 
 ،﴾ ¶  μ  ´ à ﴾، أو ﴿ ³   ß  Þ  Ý ﴿ أو ،﴾ k

ونحوها، لاتسع بنا المجال، وطال بنا المقال.

الأُ%َّ�:  K
* ��� L
ا�7

والعلم عند سلف الأمة يشمل علوم الشــرع، وعلوم العقل، وعلوم 
اللسان، أو قل: هو يشمل علم الدين وعلم الدنيا.

قال الإمام أبو عمر ابن عبد البر 5 في كتابه الشــهير «جامع بيان 
العلم»: حد العلم عند العلماء والمُتَكَلمين في هذا المعنى هو ما استيقنتُه 
وتبينتُه، وكل من استيقن شيئًا وتبينه فقد علمه، وعلى هذا من لم يستيقن 

الشيء، وقال به تقليدًا، فلم يعلمه.
QaradawiBooks.com

                           87 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٨٢

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٩٠ المحور  العاشر : 

والتقليد عند العلماء غير الاتباع؛ لأن الاتباع هو أن تتبع القائل على 
ة مذهبه. ما بان لك من فضل قوله وصح

والتقليد أن تقول بقوله، وأنت لا تعرف وجه القول ولا معناه، وتأبى 
من سواه، أو أنْ يتبين لك خطؤه، فتتبعه مهابة خلافه، وأنت قد بان لك 

مٌ القولُ به في ديِنِ االله سبحانه وتعالى. فسادُ قوله، وهذا مُحَر
والعلم عند غير أهل اللســان العربي ـ فيما ذكروا ـ يجوز أنْ يُتَرْجَم 

باللسان العربي علمًا، ويُتَرْجم معرفة، ويُتَرْجم فهمًا.
والعلوم تنقسم قسِْمَيْن: ضروري، ومُكْتَسَب.

ك فيه نفسه، ولا يدخل  الضروري: ما لا يمكن العالم أن يُشَــك فحد
فيه على نفســه شــبهة، ويقع له العلم بذلك قبل الفكرة والنظر، ويدرك 
كًا  والعقل، كالعلم باســتحالة كون الشــيء مُتَحَر ذلك من جهــة الحس

ساكنًا، أو قائمًا قاعدًا، أو مريضًا صحيحًا في حالٍ واحدة.
 ومن الضــروري أيضًا وجه آخر يحصل بســبب من جهــة الحواس
الخمس، كذوق الشيء يعلم به المرارة من الحلاوة ضرورة، إذا سلمت 
الجارحة من آفةٍ، وكرؤية الشــيء يُعْلَم بها الألوان والأجســام، وكذلك 

السمع يُدْرَك به الأصوات.
ــة والهند ومصر  نْيا مك في الد اس أنومن الضروري أيضًا علــم الن

والصين وبلدانا قد عرفوها، وأممًا قد خلت.
ا العلم المكتســب، فهو ما كان طريقه الاســتدلال والنظر، ومنه  وأم
، فما قرب منه من العلوم الضرورية كان أجلى، وما بعد  والجلي الخفي

منها كان أخفى.
QaradawiBooks.com

                           88 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٨٣

٩١ موقف ا7سلام من العقل والعلم

والمعلومات على ضربَيْن: شاهد، وغائب.
فالشاهد ما علم ضرورة، والغائب ما علم بدلالة من الشاهد، والعلوم 

عند جميع أهل الديانات ثلاثة: علم أعلى، وعلم أسفل، وعلم أوسط.
فالعلم الأســفل هو: تدريــب الجوارح فــي الأعمــال والطاعات، 
التي هي  كالفروسية والسباحة والخياطة، وما أشــبه ذلك، من الأعمال 

أكثر من أن يجمعها كتابٌ أو يأتي عليها وصف.
ـذي لا يجوز لأحد الكلام فيه  ين الـ والعلم الأعلى عندهم: علم الد
بغير ما أنزل االله في كتبه وعلى ألســنة أنبيائه صلوات االله عليهم أجمعين 
ا جاء نبينا ژ عن ربه 8، وسَنه لأُمتهِ  ا ومعنًى، ونحن على يقين مم نص
ـذي جاء به هو القرآن هدى للنــاس وبينات من الهدى  من حكمته، فالـ
ة؛ فكان ذلك  والفرقان، شــفاء ورحمة للمؤمنين، آتاه االله الحكــم والنبو

 g  f  e  d  c  b ﴿ :يُتْلَى في بيوتــه. قال االله تعالــى
j ﴾ [الأحزاب: ٣٤].  i  h

عيه اليهود والنصارى  ا يد ة، ولســنا على يقين ممن يريد: القرآن والس
في التوراة والإنجيل؛ لأن االله قــد أخبرنا في كتابه عنهم أنهم ﴿ 9 
 ﴾ E  D  C  B  A  @  ?  >  =  <  ;  :

 :  9  8  7  6  5  4  3  2  1  0  /  . ﴿ [البقــرة: ٧٩]، 

= ﴾ [آل عمران: ٧٨]. فكيف يُؤمَن من خان االله، وكذب عليه   <  ;
 «  ª  ©  ¨  § وجحد واستكبر؟! قال االله تعالى: ﴿ ¦ 
® ﴾ [العنكبــوت: ٥١]، وقــد اكتفينا والحمد الله بمــا أنزل االله على   ¬

نبينا ژ من القرآن، وما سنه لنا ‰ .
قال أبو عمر: «من الواجب على من لا يعرف اللسان الذي نزل به 

QaradawiBooks.com

                           89 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٨٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٩٢ المحور  العاشر : 

القرآن، وهي لُغَــة النبــي ژ أنْ يأخذ من علم ذلــك ما يكتفي به، 
ولا يستغني عنه حتى يعرف تصاريف القول وفحواه، وظاهره ومعناه، 
وذلك قريبٌ على من أحــب علمه وتعلمه، وهو عــونٌ له على علم 
ـذي هو أرفع العلــوم وأعلاها، به يُطاع االله ويعبد، ويشــكر  ين الـ الد
ــنة  ويحمد؛ فمن علم من القــرآن ما به الحاجة إليه، وعرف من الس
ما يعول عليه، ووقف من مذاهب الفقهــاء على ما نزعوا به وانتزعوه 
من كتاب ربهم وسُــنة نبيهم، حصل على علم الديانة، وكان على أمُة 
نبيه مؤتمنًــا حق الأمانة، إذا اتقــى االله فيما علمه، ولــم تمل به دُنْيا 
شــهوته، أو هوى يرديه، فهذا عندنا العلم الأعلى الذي نحظى به في 

الآخرة والأولى.
نْيا التي يكون معرفة الشيء منها  والعلم الأوسط هو: معرفة علوم الد

بمعرفة نظيره، ويستدل عليه بجنسه ونوعه، كعلم الطب والهندسة»(١).
ومن هنا ذهب الإمام أبو حامد الغزالي، وغيره من علماء الأُمة، إلى 
نيا، فإن تعلمه وإتقانه فرض كفاية على  يــن أو الد علم به قوَِام الد كل أن

الأُمة مثل الطب والهندسة وغيرهما.

فإذا قام في الأُمة عددٌ كافٍ يُلَبي مطالبها، ويسد حاجتها، ويُغْنيِها أنْ 
تكون كَلا على غيرها في النواحي المدنية والعســكرية، فقد سقط الإثم 
والحرج عن سائر الأُمة، وإن لم يقم هذا العدد الكافي في كل اختصاص 
تحتاج إليه، فالأُمة كلها آثمة، لتضييعها هذه الفريضة الجماعية، الواجبة 
عليها بالتضامن، على تفاوتٍ في مستوى المسؤولية، فمسؤولية الجاهل 

جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر (٧٨٧/٢ ـ ٧٨٩)، تحقيق أبي الأشبال الزهيري، نشر   (١)
دار ابن الجوزي، نشر السعودية، ط ١، ١٤١٤هـ ـ ١٩٩٤م.

QaradawiBooks.com

                           90 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٨٥

٩٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ليست كمســؤولية العالم، ومسؤولية ذوي الشــأن وأولي الأمر، ليست 
كمسؤولية غيرهم من المغمورين.

بل ذهب الغزالي وغيــره إلى أن تعلم أصــول الصناعات المختلفة 
فرض على الأُمة، من الحدادة والنجارة والنسيج والخياطة، وغيرها من 

كل ما لا يستغني عنه المجتمع المدني(١).

رت بها  تي طوال «التكنولوجيــة»  وفي عصرنا تدخل كل الصناعات 
الحضارة المعاصرة الحياة تطويرًا هائلاً، فطوى الإنسان المكان، واختصر 
الزمان، ووفر جهد الإنســان، وغدونا نتحدث عن ثــورة «التكنولوجيا» 
وثورة «البيولوجيا» وثورة «الاتصالات»، وثورة «المعلومات» وغيرها من 
الثورات التي غيرت وجه الحياة، ويجب على أمُة الإسلام أن يكون لها 
ك،  جة والعالــم يعمل ويتحر دورها في هــذه الثورات، وألا تقــف مُتَفَر

مة القافلة، لا في ذيلها. ودينها يوجب عليها أن تكون في مُقَد

وقد أشار القرآن إلى صناعاتٍ شتى، مثل صناعة الحديد في الجانب 
 . العسكري، والجانب المدني، وإليه الإشارة بقوله تعالى: ﴿ - 
يشير   ﴾ 1  0  / ﴿ فقوله:  [الحديد: ٢٥].   ﴾ 3  2  1  0  /
3 ﴾ يشــير إلى الصناعات  إلى الصناعات الحربية، وقوله: ﴿ 2 

 «  ª المدنية، وقد علم االله نبيــه داوود صناعة الدروع: ﴿ © 
 d  c  ❁  a  `  _ ﴿ [الأنبيــاء: ٨٠].   ﴾ °  ¯  ®  ¬
e ﴾ [ســبأ: ١٠ ـ ١١]، ومثل ذلــك: الصناعات الغذائيــة كما في قوله: 

N ﴾ [النحل: ٦٧].  M  L  K  J  I  H  G  F ﴿

انظر: إحياء علوم الدين (١٦/١).  (١)

QaradawiBooks.com

                           91 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٨٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٩٤ المحور  العاشر : 

 ,  +  *  )  ( ومنها: الصناعات المُتخَذة من الأنعام: ﴿ ' 
 6  5  4  3  21  0  /  .  -

: ﴾ [النحل: ٨٠].  9  8  7
 ²  ±  °  ¯  ®  ¬ ومنها: صناعات التجميل والزينة: ﴿ » 

̧ ﴾ [النحل: ١٤].  ¶  μ ¶ ﴾ [الرعد: ١٧]. ﴿ ´   μ  ´  ³
 Â  Á  À ومنها: صناعة السفن، وقد أجادها نوح ‰ : ﴿ ¿ 
 '  &  %  $  #  " Å ﴾ [المؤمنون: ٢٧]. ﴿ !   Ä  Ã

* ﴾ [هود: ٣٨].  )  (
ومنها: صنعة البناء، وقد تعلمها إبراهيم وابنه إسماعيل، وهما اللذان بنيا 
' ﴾ [البقرة: ١٢٧].  &  %  $  #  " ل بيتٍ وُضِعَ للناس: ﴿ !  أو
 ÚÙ  Ø ومنها: صناعة السدود العظيمة كما فعل ذو القَرْنَيْن: ﴿ × 
 ﴾ ë  ê  é  è  ç  æ  å  ä  ã  âá  à  ß  Þ  Ý  Ü  Û

[الكهف: ٩٦].

والقِطْر: هو النحاس المُذَابُ، وهو إذا أضيف إلى الحديد زاده صلابةً 
ة. وقو

 ¸  ¶  μ  ´ ومنها: الصناعات التي عملها الجن لسُليمان: ﴿ ³ 
 º  ¹  ¸ ﴿ [سبأ: ١٣].   ﴾ ¾  ½  ¼  »  º  ¹

« ﴾ [ص: ٣٧].
ة  بني الإنسان لا يقدرون عليها، ففي قص وعمل الجن لها لا يعني أن
ن عنده علم من الكتاب يقدر على ما لم  اس ممســليمان رأينا بعض الن
، إلى غير ذلك من الصناعات التي أشــار  يقدر عليه العِفْريت من الجن

إليها القرآن.
QaradawiBooks.com

                           92 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٨٧

٩٥ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ا�+�آن:  �� �َّ,�ْ
ا�7ِ  �َّ,
ا�7+  ���RE

ومن أعظم ما عُنيَِ به القرآن في مجالنا: هو تكوين «العقلية العِلْمية» 
فهناك ما يمكن أن نطلــق عليه «العقلية العاميــة» أو «العقلية الخُرَافيِة»، 
ق كل ما يُقال لها أو يعــرض عليها، ولا تضعه موضع  تي تُصَــدوهي ال
امتحان، بل تأخذه قضية مُسَــلمة، ولا سيما إذا جاء من قبل من تعظمه، 
مثل الأجداد والآباء، أو السادة والكبراء، فتقول: إنا وجدنا آباءنا كذلك 

يفعلون. أو وجدنا سادتنا على ذلك يسيرون.

وفي مقابل هذه العقليــة المُتبعة، توجد عقلية أخــرى مخالفة، لها 
هة  عة والمُوَج تي عمل القرآن بآياته المُشَرمواصفاتها وخصائصها، وهي ال

على إنشائها، وصياغتها، وإبرازها لتقوم بدورها في الحياة.

ل  ـه لا يمكن أن يزدهر العلــم، وتتأص ر المعلوم: أنـ ومن المُقَــر
جذوره، وتمتد فروعه، بل لا يمكن أن ينشأ علمٌ صحيح إلا في مناخ 
ر، وللأفكار أن تتفتح، وللآراء أن  ئ للعقول أن تُفَكيُهَي وفكِْرِي نفسي
تهِ، وهذا ما يعمل القرآن على  ة أن يُدْليِ بحُج تناقش، ولصاحب الحُج
إيجاده في الحياة الإســلامية، وبعبارة أخرى: يعمــل القرآن بدعوته 
القوية، وبتوجيهاته المتكررة على تكوين «العقلية العِلْمية» المتحررة، 
التي لا ينهض علم إلا على عاتقها، فهــو يرفض «العقلية الخُرافية»، 
صة» ويرفض  ــة المُتَخَردة» ويرفــض «العقلية المُقَلويرفــض «العقلي

«العقلية المُتبعة للهوى».

حه  ة، فهذا ما نُوَضة العِلْمين القرآن بتعاليمه هذه العقلي ا كيف يُكَوأم
مات هذه  وجد مُقَو ، ره بحــقفي هذه الصحائف، ومــن قرأ القرآن وتدب

مة فيه. ة مُجَسالعقلي
QaradawiBooks.com

                           93 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٨٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٩٦ المحور  العاشر : 

١ ـ رفض الظن في موضع اليقين:
ل ما توصف به هذه العقلية كما بين القرآن: أنها ترفض الظن في  وأو
كل موضع يطلب فيــه اليقين، كما في مقام تأســيس العقائد التي تقوم 
عليها نظرة الإنسان إلى الوجود، أعني: إلى االله والكون والإنسان والحياة 
ـ فهذه القضايا الكبرى لا يكفي فيها الظن، بل لا بد فيها من العلم، أي 
العلم اليقيني ـ قد يكفي الظن في قضايا الفروع والجزئيات، التي تقوم 
عليها تعاملات الناس بعضهم ببعض، ولهذا تُقْبَل شــهادة الشــهود مع 
احتمال الخطأ والكذب، ويُقْبَل حديث الواحد، مع احتمال ذلك، أما في 

القضايا الكُلية الكبرى، فلا يُستغنى فيها عن اليقين.
ومن هنا أنكر القرآن على المشركين اتباعهم الظن في هذه القضايا، 

 g  f  e  d  cb  a  `  _  ^  ]  \  [Z  Y  X  W  V ﴿ :8 وقال 
h ﴾ [يونس: ٣٦].

 8  7  6  54  3  2  1  0/  .  -  , وفي ســورة أخــرى: ﴿ + 
 6  5  4  3  2  1  0  / ﴿ [النجــم: ٢٨].   ﴾ <  ;  :  9
 D  C  B  A  @  ?  >  =<  ;  :  9  8  7
 U  T  S  R  Q  P  O  NM  L  K  J  I  H  G  FE

V ﴾ [الأنعام: ١٤٨].
وقال في شأن المشــركين عمومًا ودعوتهم للأصنام من دون االله: 

 \  [  Z  YX  W  V  U  T  S  R  Q  P ﴿
 i  h  g  f  e  d  c  ba  `  _  ^  ]

j ﴾ [يونس: ٦٦].
بل جعل القرآن اتباع الظن والخَرْص وراء ضلال أكثرية أهل الأرض 

QaradawiBooks.com

                           94 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٨٩

٩٧ موقف ا7سلام من العقل والعلم

 ¯  ®  ¬  «  ª وإضلالهم عن ســبيل االله، يقول تعالى: ﴿ © 
½ ﴾ [الأنعام: ١١٦].  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶  μ  ´³  ²  ±  °

 كل ـ: إن  وحقيقة الخرص ـ كما قال الراغب فــي «مفردات القرآن» 
قول مقول عن ظن وتخمين يقال: خرص، ســواء أكان مطابقًا للشيء أو 
مخالفًا له، من حيث إن صاحبه لم يَقُلْه عن علمٍ ولا غلبة ظن ولا سماع، 
بل اعتمد فيه على الظن والتخمين، كفعل الخارص في خَرْصه، وكل من 
ى كاذبًا، وإن كان قوله مطابقًا للمقول  قال قولاً على هذا النحو قد يُسَــم

المُخْبَر عنه(١).
 F  E  D  C  B  A الكتاب: ﴿ @  القرآن عن أهل  ويقول 
 Y  XW  V  U  T  S  R  Q  PO  N  M  L  K  J  I  H  G
i ﴾ [النساء: ١٥٧، ١٥٨].  h  g  f  ❁  d  c  b  a`  _  ^  ]  \  [  Z

 á  à  ß ﴿ :ويقول عن المشــركين وعلاقتهم بالآخرة وقيام الساعة
 ó  ò  ñ  ð  ï  î  í  ì  ë  ê  é  è  ç  æ  å  ä  ã  â

ô ﴾ [الجاثية: ٣٢].

باع الأهواء والعواطف في مجال العلم: ٢ ـ عدم ات
ولا ترفض العقليــة العِلْمية الظن فقط، بل ترفــض الهوى والعاطفة 
، واتباع العواطف قد يُضَلّل الإنســان عن  أيضًــا، فالهوى يُعمِي ويُصِــم
الحق، وخصوصًا العواطف الهوج، مثل الحب الشديد، والكُرْه الشديد، 

والغضب الشديد.

المفردات في غريب القرآن للأصفهاني مادة (خ. ر. ص).  (١)

QaradawiBooks.com

                           95 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٩٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٩٨ المحور  العاشر : 

القاضي وهو  «لا يقضــي  الحديــث الصحيح:  ولا غرو أن جاء في 
غَضْبَانُ»(١)، لأن انفعال الغضب يسد عليه منافذ الإدراك الصحيح لجوانب 

القضية المختلفة، فيظهر حكمه غير سليم.
ولهذا عاب القرآن على المشركين هذين الأمرين: اتباع الظن وهوى 
ى،  خذوها آلهة (اللات، والعُزتي اتالأنفس معًا، فقال في شأن أصنامهم ال

 ¼  »  º  ¹  ¸  ¶  μ  ´  ³  ² ومناة الثالثة الأخرى): ﴿ ± 
 ﴾ Ì  Ë  Ê  É  È  ÇÆ  Å  Ä  Ã  Â  Á  À  ¿¾  ½

[النجم: ٢٣].

 Ñ  Ð  Ï  Î  Í  Ì  Ë  Ê  É ﴿ :وقال االله تعالى لداود
 â  á  à  ß  Þ  Ý  Ü  Û  ÚÙ  Ø  ×  Ö  Õ  Ô  Ó  Ò

ç ﴾ [ص: ٢٦].  æ  å  ä  ã
 ¿  ¾  ½  ¼  »  º وقال فــي خطــاب رســوله: ﴿ ¹ 

Ê ﴾ [القصص: ٥٠].  É  È  Ç  Æ  Å  Ä  Ã  Â  ÁÀ
 (  '  &  %  $  #  " وقال تعالى في ذم اتباع الهوى: ﴿ ! 
 8  76  5  4  3  2  1  0  /  .  -  ,  +  *  )
 Ä  Ã  Â  Á  À ﴿ :9 ﴾ [الجاثية: ٢٣]. وفي سورة أخرى يقول
 )  ('  &  %  $  #  "  !  ❁  È  Ç  Æ  Å

1 ﴾ [الفرقان: ٤٣، ٤٤].  0  /  .  -,  +  *
ولأجل ذلك قال ابن عباس: «شر إلهٍ عُبدِ في الأرض: الهوى»(٢)!

متفق عليه: رواه البخاري في الأحكام (٧١٥٨)، ومسلم في الأقضية (١٧١٧)، عن أبي بكرة.   (١)
بلفظ: «لا يقضين حكم...».

انظر: المدخل لابن الحاج (١١٦/٣)، نشر دار التراث.  (٢)

QaradawiBooks.com

                           96 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٩١

٩٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ي الأهــواء والانفعالات والعواطف  تُنَح التي  العِلْمية هــي  فالعقلية 
جانبًا، وتنظر إلى الأمر نظرة موضوعية محايدة.

٣ ـ رفض التقليد الأعمى للآباء والأسلاف:
والعقلية العِلْمية في نظر القرآن: هي التي ترفض الجمود على ما كان 
مون،  لَف المُعَظ عليه الآباء والأجداد، أو التســليم المُطْلق لما عليه الس
ولا تقبل أن تُقَلد هؤلاء أو أولئك فيمــا اعتقدوه أو فعلوه، بل لا بد من 
 ، وضعه موضع الاختبار، والنظر إليه في ضوء العقل، وبميزانه المستقل
فليس مــن المعقول أن يفكــر لنا الأمــوات ونحن أحيــاء، وأن يلزمنا 
الأقدمون بنتائج عصور مضت، إنما نحن ملزمون بما تهدي إليه عقولنا، 

وما ينتهي إليه تفكيرنا.
فإن من الخطــل والخطر أن نفكر برؤوس غيرنــا، وقد خلق االله لنا 
ة بنا! ولهذا شــن القرآن حملة عنيفة على الجمود والتقليد  رؤوسًا خاص

 &  %  $  #  " في كل صوره، ففي سورة البقرة يقول تعالى: ﴿ ! 
 5  4  3  2  1  0  /.  -  ,  +  *  )  (  '
 F  ED  C  B  A  @  ?  >  j  <  ¸  :  9  ❁  7  6

K ﴾ [البقرة: ١٧٠، ١٧١].  J  I  H  G
 (  '  &  %  $  #  " وفي سورة المائدة يقول سبحانه: ﴿ ! 
 7  6  5  4  3  2  10  /  .  -  ,  +  *  )

9 ﴾ [المائدة: ١٠٤].  8
ففي ســورة البقرة بين أنهم ينقصهم العقل، وهنا بين أنهم ينقصهم 

العلم، وفي كلتا الحالتين بين أنهم ينقصهم الاهتداء إلى الصواب.
QaradawiBooks.com

                           97 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٩٢

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٠٠ المحور  العاشر : 

 *  )  ('  &  %  $  #  " وفي سورة هود يقول تعالى: ﴿ ! 
6 ﴾ [هود: ١٠٩].  5  4  3  2  10  /  .  -  ,  +

 Ô  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï  Î ﴿ :وفي ســورة الزخرف يقول تعالى
 -  ,  +  *  )  (  '  &  %  $  #  "  !  ❁  Ö  Õ
 <  ;  :  9  8  7  ❁  5  4  3  2  1  0  /  .

F ﴾ [الزخرف: ٢٢ ـ ٢٤].  E  D  C  B  A  @?  >  =
فبين االله تعالى أن هذا هو موقف المترفين من أهل الشرك من قديم: 

الاتكاء على ما كان عليه الآباء.
وكذلك ذكر القرآن الكريم في جملة ســور هذا الجمود المقلد، أو 

التقليد الجامد، من الأبناء للآباء.
 H  G ﴿ :ة هود بعد دعوته البليغة وحواره القوي، نقرأ ففي قص

P ﴾ [الأعراف: ٧٠].  O  N  M  L  K  J  I
 ¡ ے   ~  }  |  {  z  y  x  w ﴿ :ــة إبراهيــم وفــي قص
 °  ¯  ®  ¬  «  ª  ❁  ¨  §  ¦  ¥  ¤  ❁  ¢

² ﴾ [الأنبياء: ٥٢ ـ ٥٤].  ±
 z  y  x  w  v  u  t ﴿ :ــة شــعيب وفي قص

¤ ﴾ [هود: ٨٧].  £  ¢  ¡ ے   ~  }  |  {
وفي قصص الرســل عامة مــع أقوامهم يقــول االله تعالى: ﴿ £ 
 °  ¯  ®  ¬  «ª  ©  ¨  §  ¦  ¥  ¤
 ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶μ  ´  ³  ²  ±

Ç ﴾ [إبراهيم: ١٠].  Æ  Å  Ä  Ã  Â  Á  À  ¿
QaradawiBooks.com

                           98 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٩٣

١٠١ موقف ا7سلام من العقل والعلم

يعنون بالســلطان المبين: الآيــات الكونية الخارقــة، وكلها تعلات 
فارغة، فقد جاءت الرسل من قبل بهذه الآيات فكذبوا بها، كما فعلوا مع 

صالح وغيره.
مة ابن الجوزي: في التقليد إبطال منفعة العقل، فقد خلق  يقول العلا
للتدبر والتأمل، وقبيح بمن أعطي شمعة أن يطفئها ويمشي في الظلمة(١)!

٤ ـ رفض التبعية للسادة والكبراء:
ولم تَقَفْ حملة القرآن على الجمود العقلــي الذي يتمثل في تقليد 
الأبناء للآباء، والأحفاد للأجداد، بل شمل الجمود الذي يتمثل في تبعية 
الشــعوب والجماهير للســادة والكبراء والجبابرة وأصحاب الســلطان 

والثراء.
لقد ذم القــرآن هذه التبعية العميــاء، وحمل الشــعوب وزِْرَها، مع 

ة أهل النار. المتبوعين من أئم
 l  k  j  i  h  g  f  e ﴿ : ‰ يقول القرآن على لسان نوح

o ﴾ [نوح: ٢١].  n  m
 ~  }  |  {  zy  x ﴿ :ة هود وقومه عــاد وقال في قص

¥ ﴾ [هود: ٥٩].  ¤  £  ¢  ¡ ے 
 Æ  Å  Ä  Ã  Â ﴿ :ة موســى وفرعون وقال في قص
 ﴾ Ó  Ò  Ñ  Ð  ÏÎ  Í  Ì  Ë  Ê  É  ❁  Ç

[هود: ٩٦، ٩٧].

تلبيس إبليس صـ ٧٤.  (١)

QaradawiBooks.com

                           99 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٩٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٠٢ المحور  العاشر : 

 u  t  s  rq  p  o ﴿ :وقــال في ســورة أخــرى
v ﴾ [الزخرف: ٥٤].

وقد عرض القرآن لنا من مشاهد الآخرة ما يجسد لنا تلاوم المتبوعين 
ؤ بعضهم مــن بعض، ومحاولة كل فريقٍ إلقاء  والأتباع يوم القيامة، وتبر

التبعَِة على الآخر.
 Q  ❁  O  N  M  L  K  J  I  H  G  F  E ﴿
 ^  ]  \  [  Z  ❁  X  W  V  U  T  S  R

a ﴾ [الأحزاب: ٦٦ ـ ٦٨].  `  _
 y  x  w  v  u  t  s  r  q  p  o ﴿
 ª  ©¨  §  ¦  ¥  ¤  £  ¢  ¡ ے   ~  }  |  ❁  z

¶ ﴾ [البقرة: ١٦٦ ـ ١٦٧].  μ  ´  ³  ²  ±°  ¯  ®  ¬  «
 Å  Ä  ÃÂ  Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸ ﴿
 Ð  Ï  Î  Í  Ì  Ë  Ê  É  È  Ç  Æ
 #  "  !  ❁  Ø  ×  Ö  Õ  Ô  Ó  Ò  Ñ
 2  ❁  0  /  .  -,  +  *  )  (  '  &  %  $
 >  =  <  ;  :  9  8  7  6  5  4  3
 L  K  J  I  H  G  F  E  D  CB  A  @  ?

U ﴾ [سبأ: ٣١ ـ ٣٣].  T  S  R  Q  P  ON  M
 1  0  /  .-  ,  +  *  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿
 ?  >  =  <  ;  :  9  8  7  6  5  43  2
 O  N  M  ❁  K  J  I  H  G  F  ED  C  B  A  @
Z ﴾ [الأعراف: ٣٨، ٣٩].  Y  X  W  V  U  T  S  R  Q  P

QaradawiBooks.com

                         100 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٩٥

١٠٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ل القرآن الأتباع تبعة ضلالهم، فقد منحهم االله من المواهب  وهنا حم
لوا ذلك، وساروا في  باع الهدى، فعطوالقدرات والآلات ما يمكنهم من ات

ركاب المُضِلين، فما أغْنَوْا عنهم من االله شيئًا.
صحيح أن المتبوعين المضلين يحملون من الأوزار أكثر من الأتباع، 

لأنهم يحملون وزر الضلال، ووزر الإضلال، كما قال تعالى: ﴿ » 
 ¼  »  º  ¹¸  ¶  μ  ´  ³  ²  ±°  ¯  ®  ¬

½ ﴾ [النحل: ٢٥].
° ﴾ [العنكبوت: ١٣].  ¯  ®  ¬  « ﴿

ولكن هذا لا ينقص من أوزار الأتباع الذين ألغوا عقولهم، وداروا في 
فلك المضلين.

٥ ـ التعبد بالنظر العقلي:
ومن مقومات هذه العقلية العِلْمية التي ينشئها القرآن: أنها عقلية تقوم 

ر لديها عبادة. ر، فالنظر عندها فريضة، والتفك على النظر والتفك
ر،  علــى النظر، وتدعو إلى التفك تي تحضوالقرآن حافل بالآيات ال

عة. ى، وصور مُتَنَوبأساليب شت
والمراد بالنظر: النظر العقلي، وهو الذي يســتخدم الإنسان فيه فكره 
في التأمل والاعتبار، بخلاف النظر البصري، فهو الذي يستخدم الإنسان 

فيه عينه.
قال الإمــام الراغب: «النظر: تقليب البصر والبصيرة لإدراك الشــيء 
ورؤيته، وقد يراد به التأمل والفحص، وقد يراد به المعرفة الحاصلة بعد 

. الفحص، وهو الرؤية، يقال: نظرت فلم تنظر: أي لم تتأمل ولم تترو
QaradawiBooks.com

                         101 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٩٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٠٤ المحور  العاشر : 

فعلى الإنســان أن يبدأ بالنظر في نفســه أولا، ثم في أقرب الأشياء 
 ?  >  =  ❁  ;  :  9  8  ❁  6  5  4  3 ﴿ تعالــى:  يقــول  إليه، 

F ﴾ [الطارق: ٥ ـ ٨].  E  D  C  ❁  A  @
 ´  ³  ❁  ±  °  ¯  ®  ❁  «  ª  ©  ¨  ❁  ¦  ¥  ¤  £ ﴿
 Å  Ä  ❁  Â  Á  ❁  ¿  ¾  ❁  ¼  »  ❁  ¹  ¸  ❁  μ

Æ ﴾ [عبس: ٢٤ ـ ٣٢].
ثُم ينتقل بنظره إلى ما حوله متأملاً متدبــرًا معتبرًا، لينتقل من 
المصنوع إلــى الصانع، ومن الأثــر إلى المُؤَثر، ومــن الكون إلى 

ن. المُكَو
 ¢  ¡ ے   ❁  }  |  {  z  y  x ﴿ القــرآن:  يقول 
® ﴾ [الغاشية: ١٧ ـ ٢٠].  ¬  «  ª  ❁  ¨  §  ¦  ¥  ❁  £

 ❁  [  Z  Y  X  W  V  U  T  S  R  Q  P ﴿
 j  i  ❁  g  f  e  d  c  b  a  `  _  ^  ]

m ﴾ [ق: ٦ ـ ٨].  l  k
 e  d  c  b  a  `  _  ^]  \  [  Z  Y  X ﴿

f ﴾ [يونس: ١٠١].
 ﴾ ¥  ¤  £  ¢  ¡ ے   ~  }  |  {  z ﴿
ة إلى  ر شامل، يشمل كل ما خلق االله، من الذ [الأعراف: ١٨٥]. فالنظر هنا عام

ة. المَجَر
 ذي لا يعلم سعته إلاومن داخل النفس إلى آفاق الكون الفســيح، ال

v ﴾ [الذاريات: ٢٠، ٢١].  u  ts  r  ❁  p  o  n  m ﴿ :خالقه
QaradawiBooks.com

                         102 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٩٧

١٠٥ موقف ا7سلام من العقل والعلم

وأحيانًا يأمر القرآن بالسير في الأرض للنظر في آيات االله في الكون، 
 ﴾ z  y  x  w  v  u  t  s ﴿ :وفي الحياة، وفي التاريخ

[العنكبوت: ٢٠].

w ﴾ [النمل: ٦٩].  v  u  t  s  r  q  p  o ﴿
 ﴾ B  A  @  ?  >  =  <  ;  :  9 ﴿

[الأنعام: ١١].

 q  p  o  n  m  l  k  j  i  h  g  f ﴿
r ﴾ [آل عمران: ١٣٧].

 ON  M  L  K  J  I  H  G  F  E  D ﴿
 \  [  Z  YX  W  V  U  T  S  R  Q  P

a ﴾ [النحل: ٣٦].  `  _  ^  ]
 _  ^  ]\  [  Z  Y  X  W  V  U  T  S  R ﴿
 kj  i  h  g  f  e  d  c  b  a  `

s ﴾ [الروم: ٩].  r  q  p  o  n  m  l
ة مرات: الحث على الســير في  ر هذا المعنى في القرآن عد وقد تكر
ليِن ومسيرتهم، وكيف نفذت فيهم سنن االله  الأرض والنظر في سيرة الأو

ة العُدد. ف، رغم ما كان لديهم من كثرة العَدد، وقوتي لا تتخلال
ر،  تُفَك وا على آثــار القوم وما خلفوه وراءهــم بعقولٍ  أن يمر المهم

 »  º  ¹  ¸  ¶  μ ﴿ تعالــى:  قال  تُبْصِر، كما  أعين  د  لا بمُجَر
 Ê  É  È  Ç  Æ  Å  Ä  ÃÂ  Á  À  ¿  ¾  ½  ¼

Í ﴾ [الحج: ٤٦].  Ì  D
QaradawiBooks.com

                         103 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٩٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٠٦ المحور  العاشر : 

وبهذا شــمل هذا النظر العقلي كل ما يقبل النظر: الإنســان نفســه 
~ ﴾ [ق: ١٠]. وحيوان،   }  |  {  z ﴿ :وما حوله من نبــات

 ¬  « ﴿ وجماد:  [الغاشــية: ١٧].   ﴾ }  |  { ﴿ وخصوصًــا: 
£ ﴾ [الغاشية: ١٨]. وكل ما في العالم   ¢ ® ﴾ [الغاشية: ٢٠]. و﴿ ¡ 

 ~  } علويه وسفليه بهذا الشمول الذي نبهت عليه الآية: ﴿ | 
¥ ﴾ [الأعراف: ١٨٥].  ¤  £  ¢  ¡ ے 

ولم يكــن النظر مقصورًا على الأشــياء، بل تعداهــا إلى الأحداث 
نَن التي تدل عليها، مثل: سنن االله في عقوبات المكذبين، وفي تغيير  والس
ما بالناس من نعم إذا غيروا ما بأنفسهم من خير، وسنته في سقوط الأمم 

رغم عمارتها للأرض وكثرة أعدادها.
ومثل النظر العقلي: الرؤية العقليــة، فقد حث القرآن في آياتٍ كثيرةٍ 
على هذه الرؤية التي يقصد بها رؤية العقــل لا رؤية العين، وهي رؤية 
ا يبين عظمة خالقها،  المخلوقات في الأرض أو في السماء مم تشمل كل
وروعة تدبيره، وبالغ حكمته، وسابغ نعمه على عباده، كما تشمل الوقائع 
والأحداث، التي تبرز قدرة االله تعالى وهيمنتــه على الكون وحده، كما 

تبرز عدالته وأنه يُمْليِ ويُمْهِل، ولكنه لا يغفل ولا يهمل.
 Î  Í  Ì  Ë  Ê  É  È  Ç ﴿ :تقرأ مثل هذه الآيات

Ù ﴾ [النحل: ٧٩].  Ø  ×  Ö  Õ  Ô  ÓÒ  Ñ  Ð  Ï
 v  u  t  sr  q  p  o  nm  l  k  j  i  h  g ﴿

w ﴾ [الملك: ١٩].
 /  .  ❁  ,  +  *  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿
; ﴾ [يس: ٧١ ـ ٧٣].  :  98  7  6  5  ❁  3  2  1  0

QaradawiBooks.com

                         104 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٤٩٩

١٠٧ موقف ا7سلام من العقل والعلم

وينتقل من الطير والأنعــام، إلى الأرض ومياههــا ونباتاتها وعلاقة 
السماء بها، والظواهر المُتَعَلقة بها من الليل والنهار، يقول سبحانه:

Z ﴾ [الشعراء: ٧].  Y  X  W  V  U  T  S  R  Q  P ﴿
 ¤  £  ¢  ¡ ے   ~  }  |  {  z  y  x  w ﴿

© ﴾ [السجدة: ٢٧].  ¨  §¦  ¥
 º  ¹  ¸¶  μ  ´  ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  « ﴿

¼ ﴾ [الحج: ٦٣].  »
¬ ﴾ للنبي ژ ، ولكل مُكَلف  والخطاب في مثل هذه الصيغة: ﴿ » 

في الأُمة:
 /  .  -  ,  +  *  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿

> ﴾ [الحج: ٦٥].  ;  :  9  8  76  5  4  3  2  1  0
 Ü  Û  Ú  Ù  Ø  ×  Ö  Õ  Ô  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï  Î ﴿
 ë  ê  é  è  çæ  å  ä  ã  â  á  à  ß  Þ  Ý

í ﴾ [الزمر: ٢١].  ì
 .  -  ,  +  *  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿

9 ﴾ [لقمان: ٢٩].  8  7  6  5  4  3  2  1  0  /
 º  ¹  ¸  ¶  μ´  ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  « ﴿

¼ ﴾ [النمل: ٨٦].  »
 |  {  zy  x  w  v  u  t  s  r  q  p  o  n  m ﴿
 ¨  §  ¦  ❁  ¤  £  ¢  ¡ ے   ~  }

́ ﴾ [فاطر: ٢٧، ٢٨].  ³  ²  ±  °  ¯  ®¬  «  ª  ©
QaradawiBooks.com

                         105 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٠٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٠٨ المحور  العاشر : 

 B  A  @  ?  >=  <  ;  :  9  8  7  6  5  4  3 ﴿
Q ﴾ [سبأ: ٩].  P  O  N  M  L  K  JI  H  G  F  E  D  C
 o  n  m  l  k  j  i  h  g  f  e  d  c  b ﴿

r ﴾ [النحل: ٤٨].  q  p
وتشمل هذه الرؤية تاريخ القرون الماضية، وصنع االله في أهلها، من 
الطغاة والمتجبرين، الذين أفسدوا في الأرض بعد إصلاحها، وطغوا في 

البلاد فأكثروا فيها الفساد.
 x  w  v  u  t  s  r  q  p  o  n  m  l  k  j ﴿
 ¤  £  ¢  ¡ ے   ~  }  |  {  z  y

© ﴾ [الأنعام: ٦].  ¨  §  ¦  ¥
لم يغنِ هؤلاء ما أنشؤوا من عمارة شاهقة، وما أبدعوا من آثار مادية، 
بوا الإنسان، وأصلحوا الأرض، وأفسدوا البشر،  البنيان، وخر فقد شادوا 
وعُنوا بالطين ونســوا الدين، وعاشــوا للدنيا وأغفلوا الآخرة، فلم تغنِ 

 ?  ❁  =  <  ;  ❁  9  8  7  6  5 عنهم دنياهم من االله شيئًا: ﴿ 4 
 ❁  N  M  L  ❁  J  I  H  G  F  ❁  D  C  B  A  @
 ❁  ]  \  [  Z  Y  ❁  W  V  U  ❁  S  R  Q  P

a ﴾ [الفجر: ٦ ـ ١٤].  `  _
ية المحضــة أنها غير قابلة  بهذا حكم القــرآن على الحضارات الماد

للبقاء والاستمرار، وأن عاقبتها إلى دمارٍ وتبار.

٦ ـ لا تقبل دعوى بغير برهان:
عى  دعوى تُد ها لا تقبل أية في القرآن: أنة العِلْميومن معالم العقلي

QaradawiBooks.com

                         106 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٠١

١٠٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

تها وصدقها، وما لم يوجد  على صِح بغير برهان علمي، يشهد لها، ويدل
دليلٌ يثبت الدعوى أو القضية المطروحة، فهي في نظر العقل المســلم 

مرفوضة ساقطة.
وهذه الرؤية التي دعا إليها القرآن شملت العالم العلوي كالعالم السفلي:
 n  ml  k  j  i  h  g  f  e  d  c ﴿

v ﴾ [الأنبياء: ٣٠].  u  ts  r  q  p  o
 ﴾ q  p  o  n  m  lk  j  i  h  g  f  e  d ﴿

[العنكبوت: ١٩].

هــم االله به من نعم  وهذه الرؤية ينبغي أن تشــمل النظــر فيما خص
 O  N  M  L ﴿ :ة ــة خاص لا تتوافر لغيرهم، وهذا خطاب لأهل مك
 ﴾ [  Z  Y  X  W  VU  T  S  R  Q  P

[العنكبوت: ٦٧].

ا تشــمل هذه الرؤية آثار فعل االله في النــاس والمجتمعات، من  ومم
 Z  Y  X ﴿ :بسطٍ وقبض، ورفعٍ وخفض، وإعزازٍ وإذلال، يقول تعالى

g ﴾ [الروم: ٣٧].  f  e  d  c  b  a`  _  ^  ]  \  [
 ÍÌ  Ë  Ê  É  È  ÇÆ  Å  Ä  Ã  Â  Á  À  ¿ ﴿

Ð ﴾ [الرعد: ٤١].  Ï  Î
 ﴾ Ä  Ã  ÂÁ  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º ﴿

[الأنبياء: ٤٤].

ومعنى نقص أطــراف الأرض: أن االله يُديل من دولةٍ لأخرى، ويأخذ 
من الدولة الكبيرة لحساب دولة صغيرة، وتلك الأيام نداولها بين الناس.

QaradawiBooks.com

                         107 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٠٢

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١١٠ المحور  العاشر : 

لقد رفض القرآن ما شــاع لدى كثير من أرباب الديانات السابقة من 
قبول الدعاوى العريضة، والمعتقدات الموروثــة، دون برهان يدل على 
صحتهــا، ولم يرضَ بمســلك الذين قالــوا: «اعتقدْ وأنــت أعمى!» أو 

«أغمِضْ عينيْك ثم اتْبَعْني!».
إن كل مؤمن بعقيدة مطالب بإقامة البرهان على صدقها، أو التسليم 

ة. دها الدليل والحُجلمن يدعوه إلى عقيدةٍ غيرها، يؤي
وبهذا قرر القــرآن هذه القاعدة الجليلة الكبيــرة: «أنْ لا دعوى بغير 
برهان»! نقرأ في ذلك حديث القرآن عــن دعاوى أهل الكتاب، وتعقيبه 

 ÆÅ  Ä  ÃÂ  Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º عليها: ﴿ ¹ 
Ì ﴾ [البقرة: ١١١].  Ë  Ê  É  È  Ç

ونقرأ كذلك حديثه مع المشــركين الذين عبدوا مع االله آلهة أخرى، 
 (  '  &  %  $  #  " وحواره معهم في قضية الوحدانية: ﴿ ! 

5 ﴾ [النمل: ٦٤].  4  3  2  1  0  /.  -  ,  +*  )
 ﴾ Ï  Î  Í  ÌË  Ê  É  È  Ç ﴿ :وفي سورة أخرى يقول

[الأنبياء: ٢٤].

 ®¬  «  ª  ©  ¨  §  ¦  ¥  ¤  £  ¢  ¡ ے   ~  }  |  { ﴿
« ﴾ [الأحقاف: ٤].  º  ¹  ¸  ¶  μ  ´  ³  ²  ±  °  ¯

وفي قضية التحريم والتحليل، التي تجاوزوا فيها حدودهم، فحرموا 
، أو بمجرد التقليد الأعمى، يناقشــهم  وحللوا بالهوى، أو بالوهم والظن

 ,  +  *)  (  '  &  %  $  #"  ! ﴿ القرآن: 
 9  8  7  6  54  3  2  1  0  /  .  -

: ﴾ [الأنعام: ١٤٣].
QaradawiBooks.com

                         108 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٠٣

١١١ موقف ا7سلام من العقل والعلم

 =<  ;  :  9  8  7  6  5  4  3  2  1  0  / ﴿
 K  J  I  H  G  FE  D  C  B  A  @  ?  >

V ﴾ [الأنعام: ١٤٨].  U  T  S  R  Q  P  O  NM  L
فأبطل بذلك دعوى الجبرية، الذين يزعمون أن ما هم فيه من ضلال 
إنما هو بمشــيئة االله تعالى، يقصدون: المشيئة  الشرك وتحريم الحلال، 
التي لا يملكون معها اختيــارًا ولا إرادة، وكذبوا، ما لهم  المُلْجئِة لهم، 

على هذا من دليلٍ، فإن كان لديهم علم فليخرجوه.
ة الله، وأنه ســبحانه اتخذ ولــدًا من الملائكة  عاء البنوــة ادوفي قضي
ـ الذين زعموا أنهم بنات االله! ـ أو من البشــر، مثل المســيح الذي قال 
النصارى فيه: ابــن االله، ومثل عزير الذي قال اليهــود فيه: ابن االله، نقرأ: 

 ®  ¬  «  ª  ©  ¨  §¦  ¥  ¤£  ¢¡ ے   ~  } ﴿
 ﴾ ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶μ  ´  ³  ²  ±  °¯

[يونس: ٦٨].

ة تؤيدكم فيما قلتم، إن هو إلا قولٌ على االله  يعني: ما عندكم من حُج
بلا علم.

٧ ـ رعاية سنن االله في الكون والمجتمع:
ومن معالم «العقليــة العِلْمية» التي يُنشــئها القرآن: احترام الســنن 
والقوانين التي أقام االله عليها نظام الكون، ونظام المجتمع، وهي ســنن 
الناس جميعًا،  وقوانين لها صفة العموم والشــمول، فهي تحكم علــى 
قويهم  وباديهــم،  وعجمهم، حاضرهــم  عربهــم  وأســودهم،  أبيضهم 
 الكل أحدًا،  أحدًا، ولا تتحامى  وضعيفهم، مؤمنهم وكافرهم، لا تُحَابي 

في ميزانها سواء.
QaradawiBooks.com

                         109 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٠٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١١٢ المحور  العاشر : 

ل، وهي  ــر ولا تتبدلها صفة الثبات والــدوام، فهي لا تتغي كمــا أن
لين، وتعمل في عصر ســفن  تجري على الآخريــن كما جرت على الأو

الفضاء، عملها في عصر الجمل سفينة الصحراء.

 n  m  l  k  j  i  h  g  f ﴿ تعالــى:  االله  يقول 
r ﴾ [آل عمران: ١٣٧].  q  p  o

وقد ذكر القرآن كلمة «سُنَن» مجموعة منكرة، كما في هذه الآية، كما 
وردت مفردة ومعرفة بالإضافة كما في الآيات الأخرى. اقرأْ في ذلك هذه 

 &  %  $  #  " الآيات من القرآن المكي: ﴿ ! 
 5  4  3  2  1  0  ❁  .  -  ,  +  *  )  ('

; ﴾ [الإسراء: ٧٦، ٧٧].  :  9  8  76
 ¤£  ¢  ¡ ے   ~  }  |  {  z  y  x  w ﴿
 ¶  μ  ´  ³²  ±  °  ¯  ®  ❁  «  ª  ©  ¨  §  ¦  ¥
 É  È  ÇÆ  Å  Ä  Ã  Â  ÁÀ  ¿  ¾  ½  ¼  »º  ¹  ¸

Ì ﴾ [فاطر: ٤٢، ٤٣].  Ë  Ê
 xw  v  u  t  s  r  q  p  o  n ﴿ المدنــي:  القــرآن  في  واقرأ 

¦ ﴾ [الأحزاب: ٣٨].  ¥  ¤  £  ¢ ے¡   ~  }  |  {  z  y
ة زينب بنت جحــش وطلاقها من زَيْد بن  كان هذا تعقيبًــا على قص
د  ج مُحم ى لا يقال: تزوى الرسول ژ ، وتُحْرِجُه من ذلك، حتحارثة متبن

امرأة ابنه!

 ¯  ®  ¬  «  ª  ©  ¨  § ﴿ الســورة:  نفــس  وفــي 
 ❁  »  º  ¹  ¸  ¶  μ  ´  ³  ²  ±  °

QaradawiBooks.com

                         110 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٠٥

١١٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

 Ê  É  È  Ç  Æ  Å  ❁  Ã  Â  Á  À  ¿  ¾½
Ñ ﴾ [الأحزاب: ٦٠ ـ ٦٢].  Ð  Ï  Î  Í  ÌË

 É  È  Ç  Æ  Å  Ä  Ã  Â ﴿ :وقال تعالى في ســورة أخرى
 Ú  Ù  Ø  ×  ÖÕ  Ô  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï  ❁  Í  Ì  Ë  Ê

Û ﴾ [الفتح: ٢٢، ٢٣].

ية ومدنية ـ أكدت ثبات الســنن  ها ـ مكهذه الآيات كل والملاحظ أن
ث عن السنن الاجتماعية. ها جميعًا تتحدرادها ودوامها، كما أن واط

أعني: سنن االله في الاجتماع البشــرى: في النصر والهزيمة، والنجاة 
والهلاك، والبقاء والزوال، والنهوض والسقوط.

ــحْر» واعتبره من عمل الشياطين،  ومن أجل ذلك أنكر القرآن «الس
ا  تعلمه مم ومن أســاليب الكفرة، واعتبره كفرًا، أو قريبًا من الكفر، وعَد

 )  ('  &  %  $  #  " يضر ولا ينفع، قال تعالى: ﴿ ! 
 3  2  1  0  /  .  -  ,  +  *
 A  @  ?  >  =  <  ;  :  98  7  6  5  4
 P  O  NM  L  K  J  I  H  G  F  ED  C  B
 ^]  \  [  Z  Y  XW  V  U  T  S  R  Q
 l  k  j  ih  g  f  e  d  c  b  a  `  _

r ﴾ [البقرة: ١٠٢].  q  p  on  m
والرســول ژ أكد وجــوب رعاية ســنن االله تعالى، بقولــه وعمله 

وتقريره، كما هو واضحٌ في سُنته وسِيرته ! .

حينما كســفت الشــمس يوم مات ابنه إبراهيم، قال الناس: كسفت 
QaradawiBooks.com

                         111 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٠٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١١٤ المحور  العاشر : 

الشــمس لموت إبراهيم، وقد كان شــائعًا فــي اعتقادهم أن الشــمس 
لا تكسف، والقمر لا يخسف، إلا لموت عظيم في الناس، ولو كان ! 
ن يســكت على باطل، لســكت على هذا القول، الذي يضفي على  مم
أسرته هالة من العظمة والقُدْسِية الزائفة، ولكنه أنكر ذلك ورفضه جهرة، 
ــمْسَ والقمر آيتان مــن آيات االله،  الش ــاس قائــلاً: «إنالن وخطب في 
روا،  لا ينخســفان لموت أحدٍ ولا لحياته، فإذا رأيتم ذلك فادْعُوا االله وكَب

قوا»(١). وا وتصد وصَل
وقد أنكر ژ كل ما لا يقوم على الســنن الطبيعيــة والاجتماعية في 

أمور الحياة والرزق والطب والتداوي والعلاقات المختلفة.
د تحريم السحر، وجعله من الكبائر أو «المُوبقِات»، أي  ومن هنا أك
بْعَ المُوبقَِات:  ة منها، فقال: «اجتنبوا الستي يجب تحذير الأُمالمُهْلكِات ال

حْر، وقتل النفس...» الحديث(٢). رْك باالله تعالى، والس الش
بالغيبيات  التنبــؤ  يقــوم علــى  ـذي  الـ «التنجيم»  وأنكــر كذلــك 
والمســتقبليات، وربط ذلك بالنجوم، وحركاتها فيما زعموا، وهو الذي 
مون ولو صدقــوا، وهو غير علم الفلك الذي يقوم  قيل فيه: كذب المُنَج

على أساس من المشاهدة والحسابات الرياضية.
يقول الرسول الكريم: «من اقتبس علمًا من النجوم، فقد اقتبس شُعْبة 

حْر، زاد ما زاد»(٣). من الس
متفق عليه: رواه البخاري (١٠٤٤)، ومسلم (٩٠١)، كلاهما في الكسوف، عن عائشة.  (١)

متفق عليه: رواه البخاري في الوصايا (٢٧٦٦)، ومسلم في الإيمان (٨٩)، عن أبي هريرة.  (٢)
جوه: إسناده صحيح. وأبو داود في الطب (٣٩٠٥)، وابن ماجه  رواه أحمد (٢٨٤٠)، وقال مخر  (٣)
حه الألباني  ح إسناده النووي في رياض الصالحين (١٦٧١)، وصح في الأدب (٣٧٢٦)، وصح

في صحيح أبي داود (٣٣٠٥)، عن ابن عباس.

QaradawiBooks.com

                         112 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٠٧

١١٥ موقف ا7سلام من العقل والعلم

قَى الجاهليــة، وأمر بمراعاة  التمائم والر اتخاذ  النكير على  د  وشــد
الأسباب الطبيعية في التداوي والعلاج.

وَلة شِرْك»(١). مائم والت قَى والت الر روى عنه ابن مسعود قوله: «إن
والتوَلة (بكسر التاء وفتح الواو): شــيء يصنعه النساء (من ضروب 

. ب إلى أزواجهنالسحر) للتحب
وقال: «من علق تَمِيمةً فقد أشرك»(٢).

رَعَوْا هذه السنن، واحترموا شبكة  إن المسلمين في العصور الأولى 
الأسباب والمســببات، فأقاموا حضارة مُثْلى، نشــأت في رحابها علوم 
ت جذوعها،  ــة، امتديني ة، بجــوار العلوم الدــة واجتماعية ورياضيكوني

وبسقت فروعها، وآتت أكُُلُها كل حينٍ بإذن ربها.
 ،ين الحق عوا شرائع الدذين ضيرين من المسلمين، ال َعلى خلاف المُتَأخ
نيا، وهم  ين، ولا إقامة الد وقواعد السنن في الخَلْق، ولم يفلحوا في إحقاق الد
الآن يريدون أن يعيدوا من جديد ما بدأه أســلافهم من قبل، ليرعوا العقيدة، 
رِيعة، ويحققوا المقاصد، ويُحســنوا الفقه، ويعرفوا فقه السنن،  ويحفظوا الش
وفقــه الأولويات، وفقه المــآلات، وفقه الموازنات، وفقــه الاختلاف، وفقه 
الواقع، حتى ينهضوا من عثرتهم، ويرجعوا إلى ما كان عليه آباؤهم الأولون.

وهو ما نتوقعه لهم أن يديل االله لهم، وأن ينزل عليهم نصره وتمكينه، 
¬ ﴾ [الصافات: ١٧٢، ١٧٣].  «  ª  ©  ❁  §  ¦  ¥ ﴿

جوه: صحيح لغيره. وأبو داود (٣٨٨٣)، وابن ماجه (٣٥٣٠)،  رواه أحمد (٣٦١٥)، وقال مخر  (١)
حه الألباني في صحيح ابن ماجه (٢٨٤٥). كلاهما في الطب، وصح

حه الألباني في الصحيحة (٤٩٢)،  وصح . جوه: إســناده قوي رواه أحمد (١٧٤٢٢)، وقال مُخر  (٢)
عن عقبة بن عامر.

QaradawiBooks.com

                         113 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٠٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١١٦ المحور  العاشر : 

C+وا�� C+7ا���از�� (,� ا�

٥

من أبرز معالم «الوسطية الإسلامية» التي تميزت بها الأُمة المسلمة، 
= ﴾ [البقرة: ١٤٣].  <  ; التي قال االله تعالى في وصفها: ﴿ : 

وإن شــئتَ قلتَ: من أبرز معالم المنهج الوسط للأمة الوسط: الموازنة 
بين العقل والنقل. أي بين أفكار العقل الإنساني، ونصوص الوحي الرباني.
فمن الناس مَن يعترف بالعقل وحده مصدرًا للمعرفة في كل شيء، 

في عالم الشهادة أو في عالم الغيب، ولا يعترف بمصدر سواه.
ومنهم مَن لا يعترف إلا بالنقل أو الوحي مصدرًا للمعرفة بالحقائق 

كلها، ولا يعترف بمصدر آخر.
طون، الذين يجعلون لكل منهما سلطانًا ومجالاً يصول  ومنهم المتوس

فيه، ولا يجور على سلطان الآخر.
د فيها  لنا مــن وقفة، لنحد ث عن هذه الأصناف، لا بد ولكي نتحد
رها مَن يشاء  ة رَجْرَاجة، يُفَسى لا تُترَك هُلاَمِيالمفاهيم والمصطلحات، حت

كما يشاء. فما العقل؟ وما النقل؟

:C+7��) د�V+ا��

ف «المعجم الوسيط» الذي أصدره مجمع اللغة العربية في القاهرة  عر
QaradawiBooks.com

                         114 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٠٩

١١٧ موقف ا7سلام من العقل والعلم

«العقل» بأنه: «ما يقابل الغريزة التي لا اختيار لها. وما يكون به التفكير 
الحسن من  يتميز  رات والتصديقات، وما به  التصو والاستدلال وتركيب 

، والحق من الباطل»(١) اه ـ. القبح، والخير من الشر
ي  ما سُمواشتقاق العقل من مادة: (ع ق ل)، والأصل فيها: المنع. وإن
ا لا يليق. فإذا كان الحيوان يفعل ما يشتهي،  ه يمنع صاحبه ممبذلك؛ لأن

فإن الإنسان يفعل ما ينبغي.
ف العقل بأنه: العلم، أو العلم بصفات  وفي «القاموس المحيط» عــر
الأشياء من حسنها وقبحها، وكمالها ونقصانها. أو العلم بخير الخيرين، 

وشر الشرين، أو مطلق الأمور.
وظاهرٌ أن التعريف هنا لـ «العقل» باعتباره «فعلا»، وليس باعتباره 
ة بها يكون  ه قوجوهرا»، ولــذا ذكر في مقابلها تعريفا آخر، وهــو: «أن»
ة  التمييز بين القبح والحســن». وبعــد أن ذكر صاحــب القاموس عد
تعريفــات، قال: «والحــق أنه نور روحانــي، به تُــدرك النفس العلوم 
ـة، وابتداؤه عنــد اجتنان الولد (أي مــن المرحلة  ـة والنظريـ الضروريـ
الجنينية) ثم لا يزال ينمو إلى أن يكتمــل عند البلوغ»(٢) انتهى. وقيل: 

إلى سن الأربعين.
ة  القرآن» للراغب الأصفهانــي: «العقل: يقال للقو وفي «مفردات 
ة:  ئة لقبــول العلم. ويقال للذي يســتنبطه الإنســان بتلك القوالمتهي

عقل»(٣).

المعجم الوسيط (ع. ق. ل).  (١)
القاموس المحيط للفيروز آبادي (ع. ق. ل).  (٢)

المفردات في غريب القرآن للراغب الأصفهاني (ع. ق. ل).  (٣)

QaradawiBooks.com

                         115 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥١٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١١٨ المحور  العاشر : 

وذكر شــارح «القاموس»: أن الناس اختلفوا في العقل: هل له حقيقة 
 تُدرك أو لا؟ وإذا كانت له حقيقة تُدرك: هل هــو جوهر أو عرض؟ ثم
اختلفوا فــي موضعه: هل هو فــي الرأس أو في القلــب؟ وهل العقول 

متساوية أو متفاوتة؟(١).
حه من تلك الأقوال: أن العقــل حقيقة يمكن أن تُدرك،  والذي نرج
وأنه جوهر لا عَــرَض، وأن موضعه هو الرأس أو الدمــاغ، وأن العقول 
تتفاوت في قدراتها، فمن الناس المتخلفون عقليا، ومنهم شديدو الغباء، 
الذكاء،  ــطون في  المتوس الذكاء، ومنهم  ومنهم الأغبياء، ومنهم قليلــو 

والحادّو الذكاء والعباقرة.
ة أو ذلك الجوهر  العقل هو: تلك القــو ونســتطيع أن نقول هنا: أن
د عن المــادة، الذي ميز االله به الإنســان عن الحيــوان، فبه ينظر  المجر
ويتأمل في نفســه، وفي آفاق الكون من حوله، وبه يفهم الخطاب، وبه 
يه ويضيف إليه، وبه يبتكر الجديد، وينتقد القديم،  يحصل العلم، وبه ينم
ره، ويستشــرف  وبه يفهــم الماضي ويعتبر بــه، ويعايش الحاضر ويطو
، أو الحسن من القبيح في  ز الخير من الشرط له، وبه يمي المستقبل ويخط
الأفعال، كما يميز الصواب مــن الخطأ في الآراء، والحق من الباطل في 
المعتقدات. بل يميز خير الخيرين، وشر الشرين، وبه يقارن ويوازن بين 
الأشياء والأشخاص والأفكار. به يدبر أمر معاشه، وبه يتدبر أمر معاده، 
ر في مبدأ الكون ومصيره ومصيرنا معه، ورســالتنا فيه،  أو قُل: به يتفك
وبعبارة أخرى: يبحث عن أجوبة شــافية للأســئلة الخالدة التي أقلقت 

الإنسان من قديم الزمان: من أين؟ وإلى أين؟ ولمَِ؟

تاج العروس للزبيدي (ع. ق. ل).  (١)

QaradawiBooks.com

                         116 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥١١

١١٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

:C+���) ا��+�Vد 

أما كلمــة «النقــل»، فالمقصود منها حيــن تُقرن بالعقــل: معروف 
ومفهوم، عند أهل العلم، وهو العلم الذي مصــدره الوحي الإلٰهي، أي 
ة، ومن شــأن هذا العلــم: أن ينقله الخلف عن الســلف،  مصــدره النبو
له عن طريق  وتتوارثه الأجيال بعضهــا عن بعض. فهذا العلم لــم نحص
ن  جْرِبة أو التفكير المنطقــي أو الرياضي، بل نقلناه عمالملاحظة أو الت
ن قبلهم بالسند المتصل، إلى النبي المُوحَى إليه من  قبلنا، وهم نقلوه عم
االله تعالى، ومن شــأن مَن نقلوه أن يؤمنوا بمصدره الرباني، وأن يتلقوه 
مُذْعِنيِن لأصوله ومُســلماته، وإن كان لهم حق استعمال العقل في فَهمه 
وشرحه وتفسيره والاستنباط منه. ولا غرو أن عملت العقول الكبيرة من 
الأُمة في خدمته وتجليته، ووُجدَِت بسبب ذلك علومٌ شتى، من التفسير، 
ف، وعلم العقائد أو «علم الكلام»،  والحديث، والفقه، والسلوك أو التصو
ل لها وترسيها على أمتن القواعد، مثل: أصول الفقه،  وعلوم أخرى تؤص

وأصول التفسير، وأصول الحديث.
وقد يعبر عن «النقل» أحيانا بـ «الســمع» أو «الشرع» أو «الدين» أو 
» وكلها تدل علــى المطلوب، وهو ما يقابل مصدر «العقل» الذي  النص»

يُعبر عنه أحيانا بـ «الحكمة» أو «الفلسفة».
وكثيرًا ما وُضع هذان الأمران المتقابلان في صيغة «الشريعة والحكمة» 
رِيعة والحكمة من  ر ابن رشد في كتابه «فصل المقال في ما بين الشكما عب
الاتصال»، أو في صيغة «الدين والفلسفة»، أو في صيغة «العقيدة والفكر»، 
ة في الاصطلاح، ما دام المراد  أو في صيغة «العقل والسمع». ولا مشــاح

مفهومًا، والمصطلحات واضحة، واللبس ممتنعًا.
QaradawiBooks.com

                         117 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥١٢

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٢٠ المحور  العاشر : 

:C+وا�� C+7ا� ا��َّ�س %�   K'ا�%

وإذا عرفنا المقصود بكل من العقل والنقل، فإن الناس في هذا المقام 
أصناف ثلاثة:

١ ـ العقليون: المبالغون في اعتبار العقلانية.
٢ ـ والنقليون: المبالغون في اعتبار (النقلانية)(١).

٣ ـ والمتوسطون: الجامعون بين العقل والنقل بالقسطاس المستقيم.

ا�7+لا�,َّ�:  ��ا������Xن  أولاً: 

ل، فهم الذين يغلون في تقديس العقل، وإعطائه أكثر  ا القسم الأوأم
من حقــه، واعتباره وحده مصــدر معرفة الحقيقة، فــي كل المجالات، 
الذي  ـذي لا يخطئ، والهادي  الـ الدليل  وحية، وهو عندهم  ة والري الماد

، والميزان الذي لا يميل. لا يضل

ى: وهؤلاء ينقسمون إلى أنواعٍ شت
فمنهم الذيــن يزعمون أنهم يســتغنون بالعقل عــن الوحي، وأنهم 
ة. فإن العقل وحده يستطيع بنوره أن يهدي الإنسان  لا حاجة لهم إلى النبو

إلى أسباب السعادة.
د عبده في «رسالة التوحيد»،  عليهم الإمام مُحم ذين ردوهؤلاء هم ال
حين بين بمنطقه العقلي القوي: حاجة البشــر إلى الرســالة، وأن هداية 

مصدر صناعي منسوب إلى (النقل) بمعنى: المنقول من النصوص الدينية، زدنا عليه: الألف   (١)
 ـ(العقلانية). فالعقلانية: تبالغ في اعتبار العقل، والنقلانية: تبالغ في  والنون، ليكون مقابلاً ل

اعتبار النقل.

QaradawiBooks.com

                         118 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥١٣

١٢١ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ح خطأ الحواس، وكذلك هداية العقل  الحواس تحتاج إلى العقل ليصح
ح خطأ العقل، وهي هداية الوحي(١). تحتاج إلى هداية أكبر منه، لتصح

ومن هؤلاء: مَن يؤمن بالوحي، ولكنه يرى أن العقل ند له، بل ربما 
م عليه. وهؤلاء أكثر من نوع أيضًا. ه مُقداعتقد أن

تبعًا. وبعضهم  العقل أصلا والنقل  اتخذوا  الذين  فهناك الفلاسفة 
د، بل العقل المقلد لفلســفة الإغريق،  المجر خذوا العقل الحرلم يت
س لاتجاهاتها وأفكارهــا. فهي الأصل  المُقــد لمقولاتها،  المُســلم 
وما عداها تبع لهــا، ولو كان هو نــص القرآن الكريــم، أو حديث 
ائية  الرســول العظيم. وهؤلاء هم رجال «المدرســة الفلســفية المش
ى، وهم الذين اتخذوا الفيلسوف الأكبر (أرسطو  ة» كما تُسمالإسلامي
 وه «المعلم الأول»، وكل طاليس) مصدرا لأفكارهم ومقولاتهم، وسم
ل. وأبــرز مَن يمثلهــم: الكندي  ما خالف مناهجــه يجب أن يــؤو

والفارابي وابن سينا ومَن وافقهم.
ــص الغزالي تعاليمهم وأفكارهم فــي كتابه (مقاصد  ذين لخوهم ال
أهم في سبع  عليهم في كتابه «تهافت الفلاسفة»، وخط الفلاســفة»، ورد

رهم في ثلاث. عشرة مسألة، وكف
مة ابن رشــد الحفيد «الفيلســوف الطبيب الفقيه(٢).  وقد انتصر العلا

ت: ٥٩٥هـ) للفلاسفة، ورد على الغزالي بكتابه «تهافت التهافت».

انظر: رسالة التوحيد للإمام محمد عبده، ضمن الأعمال الكاملة له (٤٢١/١ ـ ٤٢٣)، تحقيق د.   (١)
محمد عمارة، نشر دار الشروق.

تجلت هذه الموسوعية في شرحه لفلسفة أرسطو، وعن طريقه تلقتها أوربا، ورسائله مثل: فصل   (٢)
المقال، والكشف عن مناهج الأدلة، والكليات في الطب، وبداية المجتهد ونهاية المقتصد.

QaradawiBooks.com

                         119 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥١٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٢٢ المحور  العاشر : 

ومهما يكن من خلاف حول الفلاســفة، وهل كفروا أو لم يكفروا؟ 
 خــي الفكر: أن ـذي لا خلاف عليه بين دارســي الفلســفة ومؤر فإن الـ
وهم الإســلاميين، لم يكونوا أحرار الفكر تمامًا في  ذين سمالفلاسفة ال
د البهي:  اه أستاذنا الدكتور مُحم بحوثهم فيما وراء الطبيعة، وهو ما ســم
«الجانب الإلٰهي من التفكير الإسلامي»، بل بحثوا وهم مبهورون بفلسفة 
اليونان، معجبون كل الإعجاب بحكمائهم الكبار: ســقراط، وأفلاطون، 

وأرسطو، مسحورون بعبقرية آخرهم أرسطو.
لم يسمحوا لأنفســهم بامتحان هذه الفلسفة ومناقشة قضاياها، وفرز 
ا دخل الآن في نطاق العلم)، من  ة منها، (ممة والرياضيالجوانب الطبيعي
جوانب ما بعد الطبيعة (الميتافيزيقيا). إنهم أخذوها كلها قضايا مسلمة. 
ل  الإلٰهي ـ فإما أن يُؤو وإذا تعارض معها شيء آخر ـ ولو كان هو النص

وإما أن يُرفض.
ونهم ـ عقولهم على شرع  م الفلاسفة الإســلاميون ـ كما يُسم لقد قد
لوا كثيرًا من عقائد الإسلام وغيبياته، التي ثبتت بقواطع الكتاب  االله. وأو
ــنة، وأجمعت عليها الأُمة، وأمســت معلومة من الدين بالضرورة.  والس
ومثلها لا يقبل التأويل؛ لأن تأويل القطعيات تحريف للكلم عن مواضعه.
فاالله الذي آمنوا به ـ واجــب الوجود عندهم ـ ليــس هو خالق هذا 

العالم، الذي أنشأه من عدم. فالعالم عندهم قديم غير مخلوق!
 4  3  2  1  0  / وليس هو مدبر كل صغيرة وكبيرة فيه، ﴿ . 
 ﴾ G  F  E  D  CB  A  @  ?  >  =<  ;  :  9  8  7  6  5

 ×  Ö  Õ  Ô  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï  Î  Í  Ì ﴿ ،[الحديــد: ٤]

Þ ﴾ [الأنعــام: ٥٩]؛ لأن واجــب الوجــود عندهم   Ý  Ü  Û  Ú  Ù  Ø
QaradawiBooks.com

                         120 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥١٥

١٢٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

 ات في هذا العالم الناقص. بل هو عند أرسطو لا يعلم إلالا يعلم الجزئي
ذاته، ولا يعلم عن الكون شيئًا ولا يدير فيه أمرًا! حتى قال ول ديورانت: 

يا لإَله أرسطو من إلٰه مسكين! إنه كملك الإنجليز، يملك ولا يحكم(١)!
وليس هناك بعث تحيا فيه العظام وهي رميم، ويعيدها الذي خلقها 
ة. ويُحشر الناس إلى ربهم حفاةً عراةً غُرلاً، كما بدأهم يعودون.  ل مر أو
، ولا جنــة حقيقية ولا نار  ولا عذاب مــادي ــي وليس هناك نعيمٌ حِس
حقيقية. إنما هذه رموز لمعان رُوحية مُثلت للناس في هذه الصورة ترغيبًا 

وترهيبًا، ابتغاء صلاح عوام الناس!
وليس هناك معراج إلى السماوات العلا، لأن الأفلاك أجسام لا تقبل 

وح. ما هو معراج الرالخرق ولا الالتئام، إن
وليس هناك مَلَك ينزل بوحي االله على قلب الرسول، إنما هو تخيل 

أو تخييل.
رهم به  ا كف لوا(٢)، مم ــفوا فيما تأو لوا، وتعس إلى آخر ما قالوا وتأو
موا دائمًا العقل على  هم قدمَن كفّرهم: الغزالي ومَن بعده. وآفتهــم: أن
د، إنما قدّموا العقل اليوناني،  المُجَر موا العقل الحُر الشرع. وليتهم قد
دين.  ين على عقيدة المُوَحر الوثني موا تصو على العقل الإســلامي، قد
موا فكر أرســطو على دين محمّد. أي على وحــي االله، جل ثناؤه،  قد

وتباركت أسماؤه.

مباهج الفلسفة صـ ١٦١، ١٦٢، ترجمة د. أحمد فؤاد الإهواني، نشر مكتبة الإنجلو المصرية،   (١)
١٩٥٦م.

للتأويل شــروط فصلها علماء الإســلام، انظــر كتابنا: كيــف نتعامل مع القــرآن العظيم   (٢)
صـ ٢٨٤ ـ ٣١٥، فصل: سوء التأويل، نشر دار الشروق، القاهرة، ط ٧، سنة ٢٠٠٩م.

QaradawiBooks.com

                         121 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥١٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٢٤ المحور  العاشر : 

وهذه الأشــياء التي حســبوها قطعيات وبرهانيات، تؤوّل من أجلها 
ثوابت الدين، ليست إلا تصورات توهموها، وبعضها خرافات اعتقدوها، 

وما هي إلا بناء على شفيرٍ هارٍ!
الطبيعيات والرياضيات  اليونان بجوانب  نقلوه عن  ا  اكتفوا مم ليتهم 
والتجريبيــات، وهذّبوها وطوّروهــا ونقلوها من النظــر إلى الملاحظة 
والتجريب. كما صنعوا بالفعل، وتركوا الجانب الإلٰهي من فلسفتهم، فلم 
يولوه اهتمامًا(١)، فعندهــم من الماء ما يُغْنيِ عن الســراب، ولديهم من 
الحق الخالص من وحي السماء ما يغنيهم عن الحق المختلط بالباطل، 
والتوحيد المشــوب بالوثنية، والتنزيه الذي مضمونــه التعطيل، والتأليه 
الذي يكاد ينتهي إلى النفي والإنكار. وذلك: أن ما اعتبره اليونان عقلاً، 

عْر والخيال. لم يكن عقلاً خالصًا، بل كان عقلاً لم يصفُ من الش
، حين اتهموهم بالكفر، إذ لم يجدوا  لقد كان فقهاء الإسلام على حق
د ژ من الهُــدَى ودين الحق، ورغم فتح  لديهم توقيرًا لما جاء به مُحم
الإمام الغزالي لباب التأويل على مصراعيه، ولا سيما في كتابه: «فيصل 
التفرقة بين الإســلام والزندقة»، لم يســتطعْ أن يُدخلهم منه، لمناقضة 

ما قالوه مناقضة صريحة لقواطع الإسلام، وثوابت العقيدة.
وبهذا خسروا الفلسفة، وخسروا الدين معًا.

صون(٢)  ن الدارسون المُتَخَصجوهرها عندهم ـ كما بي ا الفلسفة، فإنأم
ــرِيعة والحكمة، وهذا  ين والفلســفة، أو بين الش ـ هو التوفيق بيــن الد

كما فعلوا مع الأدب اليوناني، فقد أغناهم البيان العربي والأدب العربي، بشعره ونثره عن   (١)
الاهتمام به.

راجع في هذا الكتاب القيم: ابن ســينا بين الدين والفلسفة للمرحوم الدكتور حمودة غرابة   (٢)
صـ ٣٤، نشر دار الطباعة والنشر الإسلامية، مصر.

QaradawiBooks.com

                         122 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥١٧

١٢٥ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ين، حين  هم نصروا الفلســفة على الدما أخفقوا فيــه. فكل ما صنعوه: أن
أخضعوا منطق الدين لمنطق الفلسفة، وأعلوا كلمة «الحكمة» على كلمة 
«الشريعة». وبعبارة أخرى: أعَْلَوا كلمة الإنسان على كلمة االله، وكلمة االله 

يجب أن تكون أبدًا هي العليا.
وبهذا باءت مهمتهم الفلســفية بالخيبة، ورجعــوا منها ـ كما يقول 

العرب ـ بخفي حنين. أو بغير خف أصلاً!
وأما خســرانهم للدين، فيتمثــل في إعراض الأمة المســلمة عنهم، 
واتفاق جمهور علمائها على تكفيرهم، برغم تحوطهم في قضية التكفير. 

 Ç  Æ ﴿ :الحسنيين بإحدى  يظفروا  الصفقتين ولم  وبهذا خســروا 
Ð ﴾ [البقرة: ١٦].  Ï  Î  Í  Ì  Ë  Ê  É  È

الأرســطية  المدرســة  ـ أنصار  المســلمون  (الفلاســفة)  أتعب  لقد 
المشائية ـ أنفسهم فيما لا طائل تحته في الجانب الميتافيزيقي، وقد قيم 
د البهي في كتابه: «الجانب الإلٰهي من  مجهودهم أســتاذنا الدكتور مُحم

التفكير الإسلامي» الذي بين فيه حصيلة هذا المجهود، فقال:
«ما أفاده فلاسفة المسلمين المشائيون في المشرق من الاستدلال على 
وجود (االله) من (الوجود) نفســه، إلى جانب ما في الديــن من دليل عليه 
مشــتق من العالم الواقعي نتيجة قبولهم فكرة (واجب الوجود) الإغريقي: 
لا يتكافأ مع مجهودهم العقلي في التوفيق بين الإسلام والفلسفة، فيما أثاره 
واجب الوجود في هذه الفلسفة من إشكالات، وعلى الأخص في وصف االله 

بصفاته التي وردت في القرآن الكريم، وفي علمه لما يجري في ملكوته.
ثم بعد هذا كله لا يصلح تفلســفهم أن يكون أساس توجيه ديني... 
لأنه لا يلتئم مــع طبيعة الدين كديــن، كما لا يصلح أن يكون أساسًــا 

QaradawiBooks.com

                         123 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥١٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٢٦ المحور  العاشر : 

لتوجيه عقلي، لما فيه من كثرة التعاريج والالتواءات، نتيجة الخلط من 
عدة مذاهب وآراء.

ولو درى فلاسفة المسلمين المشائيون قيمة الفكر الإغريقي، وأنه لم 
يخلص تمامًا من الشعر والخيال، لآثروا أن يكون لهم منطق خاص بهم.
ولو علموا نتائج قبولهم آراء أفلاطون وأرســطو في شــرح العقيدة، 
على العقيدة من حيــث هي عقيدة، لتركوا للقــرآن الكريم وحده ـ كما 

ة من الناس»(١) اه ـ. هو ـ الطريق إلى قلوب المصدقين، وعقول الخاص
ص في الفلســفة، عاش عمره دارسًا لها،  ره أســتاذ مُتَخَص هذا ما قر
r ﴾ [فاطر: ١٤].  q  p  o ﴿ ،خًا لها فًا فيها، ومُؤَراها، ومُؤَلمًا إيومُعَل

ولا أجد كلمة هنا أبلغ من كلمة أديب الفلاسفة، وفيلسوف الأدباء: 
أبي حَيان التوحيدي في كتابه «الإمتاع والمؤانسة» فقد حكى على لسان 
شــيخ له عرض عليه بعض الرســائل (لإخوان الصفا) فنظر فيها أيامًا، 
واختبرهــا طويلاً، ثــم ردها عليــه وقال: «تعبــوا وما أغْنَــوا، ونصبوا 
وما أجْدَوا، وحاموا ومــا وردوا، وغنوا وما أطربوا، ونســجوا فهلهلوا، 
ومشــطوا ففلفلوا، ظنوا ما لا يكون ولا يمكن ولا يستطاعُ... أن يدسّوا 
ــرِيعة في الفلسفة... وقد تَوَفر على  وا الش رِيعة وأن يضم الفلسفة في الش
هذا من قبل هؤلاء قــوم كانوا أحد أنيابًا، وأحضر أســبابًا، فلم يتم لهم 
مــا أرادوه... وحصلوا على لوثات قبيحة، ولطخــات فاضحة، وعواقب 

مخزية، وأوزار مثقلة»(٢).

الجانب الإلٰهــي من التفكير الإســلامي للدكتور محمد البهي صـ ٥٦٥، نشــر دار الكتاب   (١)
العربي، القاهرة، ط ٤.

الإمتاع والمؤانسة صـ ١٦٤، نشر المكتبة العنصرية، بيروت، ط ١، ١٤٢٤ه ـ.  (٢)

QaradawiBooks.com

                         124 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥١٩

١٢٧ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ا���7=��: �+لا�,َّ� 

وهناك فئة أقــرب منهم، وأكثــر احترامًا للنص الإلٰهــي، وإن كانوا 
يحسنون الظن بعقولهم أكثر من اللازم، وهم طائفة من المتكلمين. الذين 
مون  هم عنــد التعارض يقدة، ولكنــن آمنوا بالقرآن، وآمنوا بالجملة بالس

ما يفيده العقل على ما يفيده الشرع أو الوحي.
وأظهر من يمثل هؤلاء هم: المعتزلة، ويطلق عليهم: «القَدَرية» وهم 
أصحاب المبادئ الخمســة: التوحيد، والعدل، والمنزلة بين المنزلتين، 

والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.
وبعد المعتزلة يأتي الأشاعرة والماتُريدية، وهم وإن خالفوا المعتزلة 
وردوا عليهم مقولاتهم المخالفة لأهل السنة لم يستبعدوا العقل تماما من 
ناحيتهم، بل استخدموه في إثبات كثير من القضايا، وفي الرد على كثير 

من الخصوم. ولكنهم عند التعارض يقدمون الشرع على العقل(١).
وظهور المعتزلة في ســاحة الفكر الإســلامي، كان أسبق من ظهور 
الفلاســفة، فقد ظهروا منذ عصر التابعين، فقد انشــقوا عن حلقة الإمام 
 ـ، حين خالفه تلميذه  الشــهير الحســن البصري الذي توفي ســنة ١١٠ه
واصل بن عطاء في قضية عقدية كبيرة، وأعلن عن مخالفته شيخه، فقال 

الحسن: اعتزلنا واصل!
وكان مع واصل زميله في الاتجاه: عمرو بــن عُبَيد، وكلاهما مفكر 

وداعية، وكان لهما تلاميذ، خالفوا الاتجاه العام في الأمة.

هذا إذا كانا ظنيين، أما إذا كان أحدهما قطعيا والآخر ظنيا، فالقطعي مقدم على الظني. أما   (١)
أن يكون كل منهما قطعيا، فلا يتصور؛ لأن القطعيات لا تتعارض.

QaradawiBooks.com

                         125 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٢٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٢٨ المحور  العاشر : 

 ل الأمر محدودًا وبســيطًا وذا طابع ديني، ثم وكان الخلاف فــي أو
ما زال يتوسع ويتعمق، ويدخل في مســائل هي أقرب إلى الفلسفة منها 
ف  ين، علــى أيدي رجال معروفين منهم، مثل: أبــي هُذَيْل العَلا إلى الد
(ت: ٢٥٥هـ)  والجاحــظ  (ت: ٢٣١هـ)  ــام  ظالن وإبراهيــم  (ت: ٢٣٥هـ) 
التي لا تعطــي الاهتمام الكافي  النزعــة العقلية،  وغيرهم من أصحاب 
ينية، وبخاصــة نصوص الحديث النبــوي، بل كانت لهم  للنصوص الد
حملاتهــم العنيفة على عــدد من الأحاديــث، التي يتناقلهــا من عرفوا 
بـ «المحدّثين» والتي كانوا يســخرون منها، ويرونهــا منافية للعقل، أو 

للقرآن، أو للعلم، أو للواقع.
والتي جعلــت رجلاً من كبار علماء الســنة (وهو الإمــام ابن قتيبة 
ت: ٢٧٦هـ) ـ الذي كان لهم، مثل الجاحــظ للمعتزلة ـ يقوم بالرد على 
المعتزلة، والدفاع عن الحديث، وتأويل ما سخر منه أهل الاعتزال، ذلك 

في كتابه الشهير: «تأويل مختلف الحديث».
وكان للمعتزلــة موقفهم من تفســير القرآن الكريــم، حيث يؤولون 
الآيات والجمل في القضايا التي لا تتفق مع أصولهم ومعتقداتهم، مهما 

يكن في هذا التأويل من تكلف واعتساف.
ولعل أبلغ تفسير يعبر عنهم هو تفسير العلامة الزمخشري المعروف، 

وهو «الكشاف» الذي تلمس فيه النزعة الاعتزالية بوضوح.
فتراه فيما يتعلق برؤية االله تعالى في الآخرة، أو بما يشــير إلى أن 
كل ما في الكون يقع بمشيئة االله تعالى حتى المعصية، أو بصفات االله 
تعالى مــن العلم والقــدرة والإرادة ونحوها، يميل بهــا إلى ما يوافق 

مذهب المعتزلة.
QaradawiBooks.com

                         126 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٢١

١٢٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

الفرق ـ  ـ أو  المعتزلــة عن ســائر الاتجاهــات  أبرز ما يميــز  كان 
الإسلامية الأخرى: اعتدادهم بالعقل إلى أبعد مدى. حتى إنهم غالبًا في 
مقولاتهم وتفسيراتهم يقدمون العقل على الشرع، فالأدلة الشرعية متهمة 

عندهم، ولا يتهمون عقولهم يومًا، أو يمتحنونها.

ربما أثارهم بعض الحشوية من الجامدين، ولكنهم لم يقفوا عند حد 
في تجاوز النصوص البينات، فقد حكّموا فيها فكرهم القاصر، وعلمهم 
المحدود بحدود البيئة والعصر، واعتبارهم كثيرًا من الأفكار «مسَــلّمات 

عقلية» ولم تكن كذلك، لو أنصفوا وتحرروا.

ولهذا أنكر من أنكــر منهم: الجن رغم ثبوت ذلــك بصريح القرآن 
ومتواتر الحديث.

وأنكر مَن أنكر سؤال القبر وما فيه من نعيم وعذاب.

وأنكر من أنكر الصراط والميزان.

وأنكروا جميعًا رؤية االله تعالى في الآخرة.

وعلّة ذلك أنهم ســجنوا أنفســهم في إطار العوائد الجارية، وكأنما 
المعتاد المعروف لازم لزومًا عقليــا، مع أن خرق العوائد ممكن، بدليل 
وقوع المعجزات للأنبياء. وهو ما ناقشــهم فيه الإمام الشــاطبي مناقشة 
ـه يصح قضاء العقــل في عادي  عميقــة في «الاعتصــام» حيث ذكر: أنـ
بانخراقه، مع أنّ كون العــادي عاديا مطّردًا (غيــر) صحيح أيضًا، فكل 
عادي يفرض العقل فيه خرق العادة، فليس للعقل فيه إنكار، إذ قد ثبت 
في بعض الأنــواع التي اختص الباري باختراعهــا. والعقل لا يفرق بين 

خلق وخلق، فلا يمكن إلا الحكم بذلك الإمكان على كل مخلوق.
QaradawiBooks.com

                         127 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٢٢

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٣٠ المحور  العاشر : 

أ%���:  C'�7
�  <d�'ا Cbأ �$�

أحدهمــا: ألا يجعل العقل حاكمًــا بإطلاق، وقد ثبــت عليه حاكم 
م ما حقه التقديم ـ وهو  بإطلاق وهو الشــرع، بل الواجب عليه أن يُقــد
ر ما حقه التأخير ـ وهو نظر العقل ـ لأنه لا يصح تقديم  الشــرع ـ ويُؤخ
الناقص حاكمًــا على الكامل، لأنه خلاف المعقــول والمنقول، بل ضد 
القضية هو الموافق للأدلة، فلا معدل عنه، ولذلك قيل: اجعل الشرع في 

يمينك، والعقل في يسارك، تنبيهًا على تقدم الشرع على العقل.
والثاني: أنه إذا وجد في الشــرع أخبارًا تقتضــي ظاهرًا خرق العادة 
م بين يديه الإنكار بإطلاق، بل له  الجارية المعتادة، فلا ينبغي له أنْ يُقد

سعة في أحد أمرين:
ق به على حَسَــب ما جاء، ويكل علمه إلى عالمه. وهو  ا أن يُصَد١ ـ إم
́ ﴾ [آل عمران: ٧].   ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  «  ª ﴿ :ظاهر قوله تعالى
يعني الواضح المحكم، والمتشــابه المجمل، إذ لا يلزَمُه العلم به، ولو لزم 

العلم به لجُعِلَ له طريق إلى معرفته، وإلا كان تكليفًا بما لا يطاق.
٢ ـ وإمــا أنْ يتأوله على ما يمكن حمله عليــه، مع الإقرار بمقتضى 

الظاهر؛ لأن إنكاره إنكار لخرق العادة فيه(١) اه ـ.

ا��+لا�,َّ�: ا������Xن �� ا����ر   :�,ً��"

وإذا كان هناك مبالغون في اعتبار (العقلانيــة) فمن الطبيعي ـ وفق 
سنة التدافع ـ أن يكون في مقابلهم مبالغون في اعتبار (النقلانية) بمعنى 

انظر: الاعتصام للشــاطبي (٣٢٦/٢، ٣٢٧)، نشــر مطبعة الإعلانات الشرقية، توزيع المكتبة   (١)
التجارية الكبرى، القاهرة.

QaradawiBooks.com

                         128 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٢٣

١٣١ موقف ا7سلام من العقل والعلم

عدم الاهتمام بالعقل وإعطائه حقه في الفهم والاســتنباط والنقد، وأخذ 
النقول الجزئية دون التدقيق في ثبوتها، وعدم ربطها بالمقاصد الكُلية.

وهؤلاء هم الذين أســميناهم في بعض كتبنا: «الظاهرية الجدد» وإن 
لم يكن لهم علم الظاهرية وتبحرهم، كما تجلى ذلك في ممثلهم الأكبر: 
ــد ابن حــزم (ت: ٤٥٦هـ) صاحــب «الإحــكام» و«المُحَلى»  أبي مُحم
و«الفِصَل في الملل والنحل» وغيرها. وهو أحد العقول العبقرية في تراث 
، و«حرفيتها»  ة» جمودها على النصهم أخذوا من «الظاهريالإسلام. ولكن
ـه ولتعليل الأحــكام، واعتبار أن لها  في التفســير، ورفضها للقياس كلـ

مقاصد شرعية وحِكَمًا واقعية، تنشد من ورائها.

ي هؤلاء أنفســهم أو يســميهم الناس: «أهل الحديث»، أي  قد يُسَم
الذين يعتمدون في استدلالهم الشرعي على الحديث النبوي، ولا يكادون 
ة  يعتمدون علــى القرآن الكريم. وهــم أيضًا لا يدققون كثيــرًا في صح
الحديث وثبوته، ولا ســيما ما يتصل بالمتــن أو المضمون، ولا يعنون 

كثيرًا بموافقة الحديث للعقل.

ة الحديــث الكبار، لا يقبلون الحديث إلا بشــروط،  وقد عرفنا أئم
وخصوصًا ما كان منه مصدرًا لاســتنباط الأحكام من الحلال والحرام، 
كما لهم فقههم المعتبر في الاســتنباط من الأحاديث المروية، كما رأينا 
ذلك في «فقه مالك» ƒ ، وهو محسوب على مدرسة الحديث والأثر، 
مة الشيخ أبو زهرة في كتابه عنه، من «فقهاء الرأي». وأنا  ه العلا وقد عد
ا في مذهبه: القول بالمصلحة المرسلة، واعتبار عمل  أؤيده في ذلك. ومم
أهل المدينة، والتشدد في ثبوت الحديث. ولهذا قال من قال: لولا مالك 

لضاقت المسالك.
QaradawiBooks.com

                         129 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٢٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٣٢ المحور  العاشر : 

ومثل ذلك: الإمام أحمد، الذي يُروى عنه في المسألة الواحدة عشرُ 
روايات أو تزيد. وما ذلك إلا لأنه يجيب عن كل حالة بما يناسبها، زمانًا 

ومكانًا، وحالاً وعرفًا.

ومثل ذلك: الإمام البخاري، الذي كان لــه مذهبه الفقهي الخاص، 
الذي يلمسه الدارسون في تراجمه الشــهيرة، ولذا نراه يتميز أحيانًا عن 
الأئمة المتبوعين. كما في قضية الطلاق، حيــث يميل إلى التضييق في 
الطلاق، فلا يقول بوقوع طلاق الســكران والغضبان والناســي والهازل 

والمخطئ ومن لا وطر له.

فالذين يســمون «أهل الحديث» في عصرنا ليســوا على سُنة مالك 
ن يسمونهم «فقهاء الحديث» فهم  ولا أحمد ولا البخاري ولا أمثالهم، مم

يجمعون بين الحديث والفقه، ولا يضربون أحدهما بالآخر.

أما هؤلاء، فقد ظلموا الحديث حين نسبوا أنفسهم، أو نسبهم الناس 
إليه، وهم يزعمون أبدًا: أن الحق معهم وحدهم، وأن الباطل مع غيرهم، 
ولا يقولون ما قال المحققون من أهل العلم: رأيُْنا صواب يحتمل الخطأ، 
ورأي غيرنا خطأ يحتمل الصواب. بل يقولــون دائمًا: رأيُْنا هو الصواب 
الذي لا يحتمل الخطأ، ورأي غيرنا هو الخطأ الذي لا يحتمل الصواب.

فهم دائمًا شديدو الهجوم على مخالفيهم، ولا تتسع صدورهم لتقبل 
النقد من أحد غيرهم.

يقولون: نحن معنا الحديث، وهــو وحي من االله. وغيرنا معه الرأي، 
وهو من البشر.

وهذه دعوى غير مُسَلمة على إطلاقها، فإن من الحديث ما هو وحي، 
QaradawiBooks.com

                         130 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٢٥

١٣٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ومنه ما لا يدخل في باب التشــريع أصلا، كما ذكره حكيم الإسلام في 
الهند ولي االله الدهلوي (ت: ١١٧٦هـ) وغيره(١).

على أن الحديث إذا كان وحيًا، ففهمهم للحديث ليس وحيًا، إنما هو 
من إفراز عقل البشر. والرأي ـ وإن كان من البشر ـ فليس مرفوضًا دائمًا، 

بل هو مطلوب إذا استعمل في أهله وفي موضعه.
ا أخذنــاه عليهم: أنهم يبنون موقف الإســلام في بعض القضايا  ومم
الكبيرة على أحاديث ليست بذاك، مثل موقف الإسلام من المرأة، أو من 
غير المســلمين، أو من الزهد، أو من التوكل، وغيرها. وهذه في نظري 
د فيها العلماء، وهي تتعلق  تي شدأهم من أحاديث «الحلال والحرام»، ال

بأمور جزئية، وتلك تتعلق بقضايا ومبادئ كلية.

:�َّ,
ا��+  �� �,��&�
�  �َّ,
��ازم �+

هؤلاء لهم «لوازم» لا تفارقهم في فقه الإســلام وعرضهم لأحكامه 
وتعاليمه، ومنها:

١ ـ اهتمامهم بالشكل قبل الجوهر، وبالظاهر قبل الباطن.
٢ ـ تركيزهم على النصوص الجزئية دون وصلها بالمقاصد الكُلية.

٣ ـ عنايتهم بالمختلف فيه قبل المتفق عليه.
ـات. ولذا كثيرًا  ٤ ـ إســقاطهم لفقه مراتب الأعمال، أو فقه الأولويـ
ما تراهم يهتمــون بالنوافل أكثر من الفرائــض، وبالمكروهات أكثر من 

المحرمات، وبالفروع أكثر من الأصول.

انظر كتابنا: السنة مصدرًا للمعرفة والحضارة صـ ١٢ ـ ٨١، فصل: التشريعي وغير التشريعي   (١)
من السنة، نشر دار الشروق، ط ٤، ١٤٢٦هـ ـ ٢٠٠٥م.

QaradawiBooks.com

                         131 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٢٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٣٤ المحور  العاشر : 

ــنة أكثر مــن عنايتهــم بالقرآن،  هــم يعنون بالس٥ ـ ومــن ذلك: أن
نة في ضوء القرآن، بحيث لا تعارضه. ولا يهتمون بأن يكون فهم الس

رِيعة  أحكام الش ٦ ـ كما لا يجمعون بين النصوص بعضها ببعض، فإن
 U  T  S  R  Q  P  O ﴿ :لا تتعارض، وكلمات االله يفسر بعضها بعضًا

X ﴾ [النساء: ٨٢].  W  V
٧ ـ ومن لوازم هــؤلاء أنهم يســرفون في التحريــم، فهم يحرمون 
بالأحاديث الضعيفة، وإن كانوا يقوونها بكثرة الطرق، وهذا ليس حكمًا 
على إطلاقه، أو تكون الأحاديث غير صريحة في الدلالة على التحريم، 

فهم يستدلون بصريحٍ غير صحيح، أو بصحيحٍ غير صريح.
مون على الناس كل شــيء، فالتصوير كله  ولذا تراهم يــكادون يُحَر
يه الخليجيون «عَكْسًا» وهو  ذي يُسَمى التصوير الفوتوغرافي، الحرام، حت

فعلاً بمثابة انعكاس الصورة على المرآة.
موا استخدام التلفزيون؛ لأنه يقوم على التصوير،  وعلى هذا الأساس حر

والتصوير كله حرام، والسينما كلها حرام؛ لأنها تقوم على التصوير.
والغناء كله حرام، ولا ســيما إذا كان مع الآلات، وخصوصًا إذا كان 

المُغَني امرأة.
وكشــف المرأة وجههــا حــرام؛ لأن وجهها عــورة، وتغطيتــه واجبة. 
ي به رأسها وعنقها ونحرها.  ذي تُغَطولا يكفي المســلمة أن تلبس الخمار ال
بات» في عصرنا. فهؤلاء المحجبات آثمات في نظر هؤلاء. كما تفعل «المُحَج

ومن ذلك قولهم بتحريم حلق اللحية.
٨ ـ وكما يسرفون في تحريم المحرمات: يسرفون في إيجاب الواجبات.

QaradawiBooks.com

                         132 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٢٧

١٣٥ موقف ا7سلام من العقل والعلم

مــوا بالأحاديث الضعيفة، نراهم يوجبــون، ويزيدون على  وكما حر
النــاس في التكاليــف، بالأحاديث التي لم تســلم مــن الاعتراض، أو 

الأحاديث الصحيحة غير الصريحة في الدلالة.

فيوجبون على كل رجل: أنْ يقصر إزاره أو قميصه أو ثوبه إلى نصف 
الساق، وما دون ذلك فهو في النار.

ويجعلون الإسبال (إســبال الإزار ونحوه) من كبائر الإثم، بناء على 
حديث صحيــح ورد في ذلك. فــإذا قلت لهم: إن هــذا الحديث قيدته 
أحاديث أخرى، تقيد الوعيد بمن فعل ذلك اختيالاً وكبِرًا، والقاعدة: أن 
يُحْمَــل المُطْلَق على المُقَيد، لم ينصتوا إليك، ولا ســيما إذا ناقشــتهم 
بالمنطــق العقلي: أن الوعيد الشــديد الذي جاء في الحديث في شــأن 
يه ولا يُكلمه وله عذاب  االله لا ينظر إليه يوم القيامة ولا يزك المسبل»: أن»
أليم، وأن هذا لا يكون إلا لمعصية كبيرة تمس جوهر الدين وقيمه، مثل 

الكبر، الذي هو من أخطر معاصي القلوب.

وكما أوجبوا على الرجل تقصير الثوب: أوجبوا على المرأة لُبْس النقَاب.

ا���Vص:  �% C%�7�
� ا���$�,َّ�  ا��dا(�   �Oْ، وو�ا��*� ا��,�ر   :��ً��"

من أهم ما يميز التيار الوسطي: أنه وضع الضوابط المنهجية للتعامل 
ــنة.  ة، ســواء أكانت نصوص القرآن أم نصوص السيني مع النصوص الد
وهذه الضوابط من شــأنها أنْ تقيم توازنًا بين النظــرة العقلية، والنظرة 

النقلية، بلا طغيان ولا إخسار.
وقد صنفنا كتابين أساســين في ذلك، أحدهمــا: «كيف نتعامل مع 

القرآن العظيم؟» والآخر: «كيف نتعامل مع السنة النبوية؟».
QaradawiBooks.com

                         133 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٢٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٣٦ المحور  العاشر : 

رنا مــن المزالق التي  وفيهما وضعنا ضوابط للفهم والتفســير، وحَذ
تُؤَدي إلى سوء الفهم، أو سوء التأويل، أو التحريف.

كما صنفت قبل ذلك كتابي في «الاجتهــاد المعاصر بين الانضباط 
والانفراط» وبينا المعالم والضوابط العشرة لاجتهاد معاصر قويم.

وقبل ذلك أصدرت كتابًا بعنوان: «الفتوى بين الانضباط والتسيب» 
رين للفتوى» مــن الغفلة عن النصوص  رت فيه من «مزالــق المُتَصَد حذ

الثابتة، والجمود على كل قديم، وإهمال تغير الزمان والمكان.
وسنكتفي هنا ببعض هذه الضوابط، لأن المجال لا يتسع لها جميعًا.

ة ثبوت النص القرآني: أ ـ قطعي
ل ضوابط المنهج الوســطي: ألا نقبل بحالٍ أي كلام أو جدال في  أو
، ثابت بالتواتر  ثبوت القــرآن، فهو كله، قطعــي الثبوت بلا أدنى شــك
اليقيني، حيث تلقاه الصحابة من فم رسول االله، فحفظته صدورهم، وتلته 
ألســنتهم، وكتبته أيديهم، وتلقاه من الصحابة تلاميذهــم من التابعين، 
وأخذه عنهم أتباعهم. وهكذا تلقته أجيال الأُمة بعضها عن بعض، يتلونه 
ا وإعلانًا، في الصلوات الجهرية، وفي غيرها. لا يستطيع أحد أن يزيد  سر

فيه كلمة، أو ينقص منه كلمة.
وقد نُقِل القرآن ملفوظًا ومكتوبًــا. فأما ملفوظًا، فلا يوجد كتاب في 
العالم يُقرأ كما قرأه النبي المنــزل عليه وأصحابه، إلا القرآن، المحفوظ 
ة، وألُف في ذلك «علم التجويد». ه، كما كان يُقرأ في عهد النبوه وغَن بمَد
وأما مكتوبًا، فقــد كُتب القرآن في عهد عثمــان ـ الخليفة الثالث ـ 
بشكل رسمي معتمد من الخليفة، ومن معه من الصحابة. ولا يزال الرسم 

QaradawiBooks.com

                         134 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٢٩

١٣٧ موقف ا7سلام من العقل والعلم

العثماني هو المعتمد لدى الأُمة الإسلامية في كل مكان، والذي تكتب 
به المصاحف إلى اليوم.

ة الحديث: ت من صحب ـ التثب
ة ثبوته. نعرضه على  ـت من صح أما الحديث، فهو الذي يجب التثبـ
المعايير العِلْمية التي وضعها علماء الأُمة لقبول الأحاديث وردها. وهي 
معاييــر منهجية صحيحة، لا مَطْعَــن فيها. ولكن الخلــل يأتي من عدم 

تطبيقها تطبيقًا دقيقًا.
ة الحديث، هــو ما اتصل برواية العدل  فالحديث الصحيــح عند أئم

التام الضبط من مبدأ السند إلى منتهاه وسلم من الشذوذ والعلة.
ولكن بعض العلماء قد يقبلون أحيانًا: من ليس عدلاً كامل العدالة، 

فهناك من غمزه، أو لينه، أو تردد فيه.
وقد يقبلون أحيانًــا العدل الكامل العدل، ولكنــه ليس تام الضبط، 

حسبت عليه أوهام وأغلاط في روايته، أو تغير بآخر عمره.
وقد يكون ظاهر السند متصلاً، ولكن بالتأمل والتعمق والموازنة، 
يتبين للباحث المجتهد: أن الحلقات ليســت متصلة تمامًا، بل هناك 
فجوة في الوســط أو في الأول أو في الأخير. وهذا يســبب ضعف 

الحديث.
وقد يكون السند متصلاً بالثقات العدول الضابطين، ولكنه لم يسلم 
من الشذوذ، فقد يكون الراوي الثقة الذي رواه: خالف من هو أوثق منه.

وقد لا يســلم من العلة في ســنده أو متنه. فالراسخون في العلم إذا 
وقفوا في سند الحديث اكتشفوا فيه عِلة تخفى على غيرهم.

QaradawiBooks.com

                         135 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٣٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٣٨ المحور  العاشر : 

وقد تكون العلة في متن الحديث ومضمونه، كأن يكون مخالفًا 
للقواطع العقليــة أو القواطع العِلْمية، أو التاريخيــة أو الواقعية، أو 
لقواطع القرآن، أو قواطع السنة. وهو ما يجعل أهل العلم يرفضونه 
ولا يقبلونه، كمــا قال الإمام ابــن الجوزي: «إذا رأيــت الحديث، 
تخالفه العقــول، أو تباينه النقول، أو تناقضه الأصــول، فاعلم بأنه 

موضوع»(١).
وهذا ما جعلنا نتوقف في بعض أحاديث رواها البخاري أو مسلم أو 
بعض أصحاب الســنن، لأنها مخالفــة للقرآن، مثل ما رواه مســلم في 
صحيحه من حديــث: «إن أبي وأباك في النــار»(٢). وأبوه ! ، كان من 
«أهــل الفترة» وهــم الذين لم يبعث لهم رســول يقيــم عليهم الحجة، 
ويســتوجبوا بعد بعثته العذاب لمن كفر، وقد قال تعالى في شأن عرب 

 z  y ﴿ .[يس: ٦] ﴾ S  R  Q  P  O  N  M ﴿ :ــةالجاهلي
~ ﴾ [سبأ: ٤٤].  }  |  {

وكذلــك حديث أبي داود: «الوائــدة والموءودةُ في النــار»(٣). فهذا 
يتنافى مع عدل االله تعالى، ومع ظاهر القرآن، فإذا كانت الوائدة في النار 

انظر: الموضوعات لابن الجوزي (١٠٦/١)، تحقيق عبد الرحمٰن محمد عثمان، نشر المكتبة   (١)
السلفية بالمدينة المنورة، ط ١، ١٣٨٦هـ ـ ١٩٦٦م.

رواه مسلم في الإيمان (٢٠٣)، عن أنس.  (٢)
رواه أبو داود في الســنة (٤٧١٧)، وقال الأرناؤوط: رجاله ثقات... وفي متن هذا الحديث   (٣)
نكارة، فإن المــوءودة ـ وهي البنت التي تدفن حية ـ تكون غير بالغة، ونصوص الشــريعة 
حه الألباني  ه لا تكليف قبل البلوغ. وابن حبان في صفة النار (٧٤٨٠)، وصحمتضافرة على أن

في صحيح الجامع (٧١٤٢)، عن عبد االله بن مسعود.
نة النبوية صـ ١١٦، ١١٧، نشر  انظر تعليقنا على هذا الحديث في كتابنا: كيف نتعامل مع الس

دار الشروق، القاهرة، ط ٤، ١٤٢٧هـ ـ ٢٠٠٦م.

QaradawiBooks.com

                         136 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٣١

١٣٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

بما ارتكبت من جريمــة الوأد، فما ذنب المــوءودة؟ واالله تعالى يقول: 
C ﴾ [التكوير: ٨، ٩].  B  A  ❁  ?  >  = ﴿

ولقد أيدت شيخنا الشــيخ الغزالي في إنكار حديث البخاري: «لولا 
بنو إسرائيل لم يَخْنَزِ اللحْم»(١)؛ لأن خنوز اللحم وتغيره من سنن الكون 
 ــة، وهو موجود قبل بني إســرائيل وبعدهــم! ولا نردوقوانينه الطبيعي
الحديــث إذا أمكن تأويلــه وحمله علــى معنى صحيح، مثــل المجاز 
ة»(٢). بعض الناس ســارع  يلُ والفراتُ من الجن والكناية، مثل حديث: «الن
برد الحديث؛ لأن منابع النيل والفــرات معروفة، فكيف يقال: إنها تنبع 

من الجنة؟ ولكن الإمام ابن حزم ـ مع ظاهريته ـ قال:
«هذان الحديثان ليس علــى ما يظنه أهل الجهل مــن أن الروضة 
مقتطعة مــن الجنــة، وأن هذه الأنهــار مهبطة من الجنــة. هذا باطل 

وكذب».
ثُم ذكر ابن حزم أن معنى كون تلك الأنهار من الجنة إنما لبركتها.

ثم يقول فــي هذا الخبر: «فوضح البرهان مــن القرآن، ومن ضرورة 
الحِس على أنها ليست على ظاهرها»(٣).

ومن هنا ضعفت بعض الأحاديث التــي قبلها كثيرون، ولكني أراها 
وح الإسلامية، والأصول الإسلامية. تُنافي المنطق الإسلامي، والر

متفق عليه: رواه البخاري في أحاديث الأنبياء (٣٣٣٠)، ومسلم في الرضاع (١٤٧٠)، عن   (١)
أبي هريرة.

رواه مسلم في الجنة (٢٨٣٩)، وأحمد (٧٨٨٦)، عن أبى هريرة.  (٢)
المحلى لابن حزم (٢٨٣/٧، ٢٨٤) مســألة (٩١٩)، تحقيق أحمد محمّد شــاكر، نشــر   (٣)

دار  التراث، القاهرة.

QaradawiBooks.com

                         137 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٣٢

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٤٠ المحور  العاشر : 

ى يُعْبَدَ االله  وذلك مثل حديث: «بُعِثْتُ بين يَدَيِ الساعةِ بالسيف، حت
ثون كبار، مثل الشــيخ أحمد  حه مُحَد وحده لا شــريك له»(١). وقد صح
شاكر، والشيخ الألباني، والشيخ الأرناؤوط، ولكن هذه التصحيحات لم 
ـه يُنافي القرآن الذي  يســغها عقلي، ووقف هذا الحديث في حلقي؛ لأنـ
7 ﴾ [التوبة: ٣٣] ولم يرسله   6 ر أن االله أرسل رســوله ﴿ 5  يقر

بالسيف ولا بالرمح.

وبالبحث وجدت في الحديث راويًــا مختلفًا فيه اختلافًا كبيرًا، وهو 
عبد الرحمٰن بــن ثابت بن ثوبان، ومثله لا يؤخــذ منه حديث يعلن عن 

اتجاه الإسلام: أهو مع السلم أم مع الحرب؟

وكذلك حديث: «افتراق الأُمة إلى ثلاثٍ وسبعين فرقة، كلها في 
النار إلا واحدة»(٢). فقد توقفت عنده، ولم أجد له ســندًا واحدًا خلا 
من النقد، وذكرت أقوال من شــكك في الحديث، وخصوصًا زيادة: 

رواه أحمد (٥١١٤)، وقال مخرّجوه: إسناده ضعيف. وابن أبى شيبة في الجهاد (١٩٧٤٧)، وقال   (١)
الهيثمي في مجمع الزوائــد (٩٨٩٧): رواه أحمد، وفيه عبد الرحمٰن بــن ثابت، وثقة ابن 
حه الألباني في صحيح  فــه أحمد وغيره، وبقية رجاله ثقــات. وصح المديني وغيره، وضع

الجامع (٢٨٣١)، عن ابن عمر.
حه مَن  والحديث لم يأتِ من طريق واحدة صحيحة متصلة ســالمة من النقــد، وإنما صح
حه بطُرُقه، وكلها لا تسلم من مقال، ولنا في الحديث كلام طويل من جهة سنده ومتنه.  صح
انظر كتابنا: فقه الجهاد (٣٣٥/١ ـ ٣٤٦)، الفصل الخامس من الباب الثالث، نشر مكتبة وهبة، 

القاهرة، ط ٣، ١٤٣١هـ ـ ٢٠١٠م.
جوه: إســناده حســن، وحديثُ افتــراق الأمة منه صحيح  رواه أحمد (١٦٩٣٧)، وقال مخر  (٢)
حه الألباني في الصحيحة (٢٠٤)، عن معاوية. بشواهده. وأبو داود في السنة (٤٥٩٧)، وصح

وانظر كلامنا عليه في كتابنا: الصحوة الإسلامية بين الاختلاف المشروع والتفرق المذموم 
صـ ٣٤ ـ ٣٩، نشر دار الشروق، القاهرة، ط ٣، ١٤٢٧هـ ـ ٢٠٠٧م.

QaradawiBooks.com

                         138 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٣٣

١٤١ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ر منها الإمــام ابن الوزير، وقال:  واحدة» فقد حذ ها في النــار إلا كل»
«احذرها فإنها من دَسِيس الملاحدة»(١).

 ذي بعدَه شــروال ومثل ذلــك: حديث: «لا يأتي عليكــم زمانٌ إلا
منه»(٢). فهذا يخالف الواقع، فقد كان زمن عمر بن عبد العزيز خيرًا من 
زمن الحجاج قبله. وقد وجدت لــه تأويلاً مقبولاً، وهو: أنه كان خطابًا 
ا للصحابة الذين خوطبوا به، فظنه بعض من سمعه أنه خطاب عام  خاص

للأمُة كلها.

وإذا وجدت تأويلاً مستساغًا للحديث، لم يسعني أن أرده وأرفضه، 
وخصوصًا ما كان في الصحيحيــن أو أحدهما، وهذا قد رواه البخاري 

عن أنس.

وفي حديــث «رضاع الكبير» لم يســعني أن أرده، وقد اشــتهر بين 
الصحابة، وعمل به بعضهم مثل: أم المؤمنين عائشــة، وخالفها ســائر 
ا  ة الصحابة، واعتبــروه حكمًا خاصأمهات المؤمنين، كما خالفهــا عام
استثنائيا، في شأن قضية ســالم مولى أبي حذيفة وزوجته سهيلة، الذي 
كان يعتبر ابنًا لهما، قبل أن يحرم الإسلام التبني، وقد رُبيَ في بيت أبي 
ه  ى بلغ مبلغ الرجال، وشكت سُهَيْلة امرأة أبَيِ حُذَيْفة: ما تُحِسحذيفة حت
من ضيق زوجها أبي حُذَيْفة من وضع سالم في البيت، فقال لها الرسول: 

«أرضعيه تَحْرُمي عليه»(٣).

العواصم والقواصم لابن الوزير (١٨٦/١)، (١٧٠/٣ ـ ١٧٢)، تحقيق شــعيب الأرناؤوط، نشر   (١)
مؤسسة الرسالة، بيروت، ط ٣، ١٤١٥هـ ـ ١٩٩٤م.

رواه البخاري في الفتن (٧٠٦٨)، وأحمد (١٢١٦٢)، والترمذي في الفتن (٢٢٠٦)، عن أنس.  (٢)
رواه مسلم في الرضاع (١٤٥٣)، عن عائشة.  (٣)

QaradawiBooks.com

                         139 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٣٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٤٢ المحور  العاشر : 

وليس معنى قوله: «أرضعيه» أن تُعطِيَه ثديَهــا ليَلْقُمَه ويمتص اللبن 
ر أنْ يقصده الرســول، بل تَحْلُب لــه اللبن في كوبٍ  منه. فهذا لا يُتَصَو

وتناوله إياه ليشربه.
وقد كان لي موقــف من الحديــث الضعيف، خالفــت به جمهور 
ثيــن، وهو: تســاهلهم في روايــة الضعيف في فضائــل الأعمال  المُحَد

والترغيب والترهيب ونحوها.
فقد ذكرت في مُقَدّمتي لكتابي: «المُنْتَقــى من الترغيب والترهيب» 

رأيي وضوابطي لذلك فلتراجع(١).

ة: ي ة بالمقاصد الكُل ج ـ وصل النصوص الجزئي
النصوص  أنها تربط  الوســطية:  المنهجية للمدرســة  ومن الضوابط 
الشــرعية الجزئية التي جاء بها القرآن، أو الأحاديــث النبوية بمقاصدها 

الكُلية، وأهدافها العامة.
ــرِيعة»: أن في هذا  وقد بينا في كتابنا «دراســة في فقــه مقاصد الش

المجال مدارس ثلاثة: طرفين وواسطة بينهما.
١ المدرســة الأولى: «الظاهرية» التي لا تهتم بالمقاصد، ولا تؤمن 
بأن أحكام الشــرع معللة، ولا ســيما في المعاملات وشــؤون الحياة 
الاقتصادية  المختلفة، شؤون الأســرة، والجماعة والدولة، والشــؤون 
والسياســية والاجتماعية، والعلاقات الدولية. فهــؤلاء لا ينظرون إلى 

المقاصد بإطلاق.

انظر مقدمة كتابنا: المنتقى من الترغيب والترهيب (٤٦/١ ـ ٥٤)، نشــر المكتب الإسلامي،   (١)
بيروت، ط ٣، ١٤٢١هـ ـ ٢٠٠٠م.

QaradawiBooks.com

                         140 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٣٥

١٤٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

رِيعة، لا في مجال  لة للنصوص» في مجال الش ٢ ـ المدرســة «المُعَط
لة القدامى، وهؤلاء نقيض المدرســة السابقة تمامًا، فإذا  العقيدة كالمُعَط
الكُلية، فهــؤلاء لا ينظرون إلى  كان هؤلاء لا ينظــرون إلى المقاصــد 
النصوص الجزئية، من قرآن وسُنة، زاعمين أنهم يوافقون رُوح الإسلام، 
أو مقاصد الإسلام. بل يتجاوزون تلك النصوص عمدًا، باسم المصلحة 
م، أو مواكبة العصر أو العولمة، أو الحداثة أو غير ذلك. مدعين  أو التقد
أن إمامهم في ذلك عمر بن الخطاب ƒ ، الذي عطل النصوص باســم 
المصالح! وقد رددنــا على هذه الدعاوى على عمــر الفاروق، بالمنطق 

العلمي المُوَثق بالدليل في كتابنا: «السياسة الشرعية».
٣ ـ وبين المدرستين تقوم «المدرســة الوسطية» تعطي كل جانب 
ـي، ولا تضرب  حقه: جانب النــص الجزئي، وجانــب المقصد الكُلـ

أحدهما بالآخر.

د ـ لا تعارض بين عقل صريح ونقل صحيح:
ومن ضوابط هذا المنهج: أنه لا يوجــد عندنا نقل صحيح يتعارض 
مع عقل صريح، بل نرى دائمًا: التوافــق بين صريح المعقول، وصحيح 

المنقول، أو بين الثابت عقلاً، والثابت دينًا وشرعًا.
وأســاس هذا: أن العقل نعمة من االله، والوحي نعمــة أيضًا من االله، 
فكلاهما من آثــار الألوهية البارة الرحيمة. وآثــار االله تعالى لا تتناقض، 

ولا تتعارض. وإنما يحدث التعارض في أفهام الناس.
فقد يظن بعض النــاس بعض الأمور من صلب الديــن، ويجادلون 
عنها، ويتهمون من عارضها، وعند التحقيق يتبين أنها ليســت من الدين 

في شيء، وأنها ألصقت بالدين وليست منه.
QaradawiBooks.com

                         141 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٣٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٤٤ المحور  العاشر : 

وقد يكــون الأمــر بالعكس: أن يحســب بعض النــاس بعض 
النظريات أو الدعاوى العِلْمية: حقائق أثبتها العقل، وأيدها البرهان، 
د افتراضات لا أكثر من ذلك، أو تفسيرات أو استنتاجات  وهي مجر
قابلة للقياس. مثل نظرية «داروين»، التــي خالفها فيها «الداروينيون 
الجدد»، ومثل نظريات بعض الفلاســفة القدماء في شــكل الكون، 

وغير ذلك.
وقد صنف الإمام ابن تيمية كتابًا في عشرة مجلدات في «درء تعارض 

العقل والنقل» مبينًا أن العقل الحق لا يتعارض مع النقل الحق.

هـــ ـ الإيمان بســنن االله ورفــض المبالغــة في تصديــق الخوارق 
والأوهام:

ومن مظاهر العقلانية ـ فــي فهم النصوص ـ التي يؤمــن بها التيار 
الوسطي: إيمانه المطلق بسنن االله في الكون وفي الاجتماع البشري، وأنها 
لا تتبدل ولا تتحول، ومنها: احترام شبكة الأسباب والمسببات التي أقام 

االله عليها هذا العالم بمن فيه وما فيه.
ومن هنا نرفض المبالغة في الخــوارق، ونرفض اتباع الأوهام، التي 
ق، ولا إلى واقعٍ مشاهد،  ق، ولا إلى وحيٍ مُصَدلا تســتند إلى علمٍ موث
كأولئك الذين يزعمون أن الجنِي يدخل في جسم الإنسان، ويتسلط عليه 
م فيــه، فهذا يتنافى مــع تكريم االله للإنســان وجعله في الأرض  ويتحك
خليفة، وتسخير ما في السماوات وما في الأرض له، وقد أخبر سبحانه 

 p  o  n  m  l  k  j  i ﴿ :الشــيطان يقول يوم القيامة للناس أن
s ﴾ [إبراهيم: ٢٢].  r  q

« ﴾ [الإسراء: ٦٥].  º  ¹  ¸  ¶  μ ﴿ :وقال تعالى
QaradawiBooks.com

                         142 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٣٧

١٤٥ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ج لها  تي شاعت في بعض العواصم، ورووكذلك رفضت البدعة ال
جون، وهي: العلاج بالقرآن، وفتح «عيادات» الاستشفاء بالقرآن.  المرو
وهو أمر لم يفعله الصحابة ولا التابعون ولا أتباعهم، ولا المسلمون في 
عصورهــم الذهبية، ولو لجــؤوا إلى ذلك ما علا شــأن الطب عندهم 
نْيا كُلها، وغدا لديهم أشــهر الأطِباء، وأشــهر  مي الدوأصبحوا فيه مُعَل
 ، ين وعلم الطب ة. وكان منهم من جمع بين علــم الدالمراجــع العِلْمي
مثل ابن رشد (ت: ٥٩٥هـ)، والفخر الرازي (ت: ٦٠٦هـ)، وابن النفِيس 
ـة الصغرى) وهــو من فقهاء  (ت: ٦٨٧هـ) (مُكْتَشِــف الــدورة الدمويـ
بْكي (ت: ٧٧١هـ) في كتابه «طبقات  ذين ترجم لهم ابن السال الشافعية 

الشافعية الكبرى»(١).

ة في ضوء القرآن: ن و ـ فهم الس
ثنا عن هذا الضابط المنهجي فــي كتابنا «كيف نتعامل مع  وقد تحد
نة». فإن من المُتفَق عليه: أن القرآن هو المصدر الأول للإسلام: عقائد  الس
ــنة هي الشــارحة  الس وعبادات ومعاملات وأخلاقًا وقيمًا ومفاهيم، وأن
ــنة،  ذي تدور حوله السالقرآن هو المحور ال نة له، ويجب أنْ يظلوالمُبَي
ولا تعارضه بحال؛ٍ إذ لا يجوز للبيان أنْ يعارض المبَين، وقد قال تعالى: 

> ﴾ [النحل: ٤٤].  ;  :  9  8  7  6  5 ﴿
ا اســتنبطه  ما هي ممة إنــن الس وقد ذهب الإمام الشــافعي إلــى أن
تها وخالتها، إنما هو  ژ من القرآن، فتحريم الجمع بين المرأة وعَم النبي

قياس على تحريم الجمع بين الأُخْتَيْن.

انظر: طبقات الشافعية للسبكي (٣٠٥/٨) وما بعدها، تحقيق د. محمود محمد الطناحي ود.   (١)
عبد الفتّاح محمّد الحلو، نشر دار هجر، القاهرة، ط ٢، ١٤١٣ه ـ.

QaradawiBooks.com

                         143 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٣٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٤٦ المحور  العاشر : 

فإذا وجدنا سُنة تعارض القرآن معارضة حقيقية، فإن ذلك دليلٌ على 
ة حديــث: «الوائدةُ والموءودةُ في  الطعن في ثبوتها، ولهذا لم أقبل صح
ثين، مثل الشــيخ  حه من كبــار المُحَد حــه مَن صح ــار»(١). وإن صح الن
الألباني «في صحيح الجامع الصغير وزياداته»؛ لأنه يخالف القرآن الذي 
C ﴾ [التكويــر: ٨، ٩]. وهو يوحي   B  A  ❁  ?  > يقــول: ﴿ = 
بأنها لا ذنب لهــا فتُقْتَل من أجله، فكيف يكــون مصيرها النار؟ وكيف 
تدخل النار، وقد قُتلَِــتْ طفلةً لم تبلغ من التكليــف الذي يترتب عليه 

الثواب والعقاب؟

ز ـ ربط النصوص بعضها ببعض:
، فالقرآن يصــدق بعضه بعضًا، ويفســر بعضه  وهذا ضابــط مهم
[النســاء: ٨٢].   ﴾ X  W  V  U  T  S  R  Q  P  O ﴿ بعضًــا، 
فلا بد من جمع نصوصه في الموضوع الواحــد، بعضها إلى بعض، 
المُقَيد، والعام على  المُطْلَق على  حتى تتضح الصورة كاملة، فيحمل 
ــنة بعضها ببعض،  ل، وكذلك الس ن المُجْمَــل بالمُفَصويُبَي ، الخاص
نة جميعًا: لا يجوز أن ينظر إلى كل منهما نظرة  ونصوص القرآن والس
منفصلة معزولة عن النصوص الأخرى، فهذا يوقع الباحث في الخطأ، 

وإن لم يقصد إليه.

ومن ذلك رد المتشابهات إلى المحكمات، والظنيات إلى القطعيات، 
ـى يؤمن الزلل،  والجزئيــات إلى الكُليــات، والفروع إلى الأصول، حتـ

والوقوع في الخطل والخلل.

 ـ ١٣٨. سبق تخريجه ص  (١)

QaradawiBooks.com

                         144 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٣٩

١٤٧ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ة من الضلالة: ُح ـ عصمة مجموع الأم
ك  ة من التفكة، يعصم دين الأُموأخيرًا، هناك ضابط في غاية الأهمي
والانحلال إلى أديانٍ شتى، وهو: أن االله تعالى عصم هذه الأُمة أن تجتمع 
على ضلالة؛ لأن هذه الأُمة هي آخر الأمم، ورســولها هو خاتم الرسل، 
ــل االله بحفظه  وكتابهــا هو آخر الكتــب المنزلة من عنــد االله. وقد تكف
 ﴾ m  l  k  j  i  h  g ﴿ ل،  ولا يتبــد ف  فلا يُحَــر وصيانته، 

[الحجر: ٩].

ومن لوازم حفظ هذا الذكر (القرآن): أن يحفظ االله الأُمة التي تحمله 
د حفظ وجودهــا المادي، بل  ة ليــس بمجروتبلغــه للناس. وحفظ الأُم
بحفظ وجودها المعنوي: أنْ تبقى حاملة لرســالتها، حامية لشــريعتها، 
مُبَلغة لدعوتها. وذلك بوجود جماعات فيها ومنها، تحافظ على هُويِتها، 

 U  T ﴿ :ســالي، كما قال تعالى وتدافع عن وجودها المعنوي والر
Z ﴾ [الأعراف: ١٨١].  Y  X  W  V

ت الأحاديث واســتفاضت عن وجود طائفة من الأُمة تقوم  كما صح
على الحق حتى يأتي أمر االله، وهم على ذلك، يسميهم العلماء «الطائفة 

المنصورة».

د: أن القرون الأولى في هذه الأُمة هي خير القرون، لأنها  ومن المُؤك
ة، والاقتباس من أنواره. وما أجمعت عليه الأُمة في  أقرب إلى عهد النبو
تلك القرون مــن العقائد والعبــادات والمفاهيم والأخــلاق والأحكام 
القطعيــة: يجب أنْ يظــل موضع احتــرام لا يجوز تجــاوزه. فهو يمثل 
ن يملك مؤهلات الاجتهاد ـ  ين. ومن أراد الاجتهاد ـ مم الثوابت لهذا الد

وجب عليه أن يكون اجتهاده في إطار هذه المسَلمات.
QaradawiBooks.com

                         145 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٤٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٤٨ المحور  العاشر : 

أمــا أن يأتي أناس قليلــو البضاعة من علوم الشــرع، وعلوم اللغة، 
ويخرجوا علينا باجتهادات ما أنزل االله بها من سلطان، تخالف دين الأمة 
التي عرفته من كتاب ربها وســنة رســولها، بدعوى أن لديهم «قراءاتٍ 
جديدة» للقرآن. قراءات تُنْشــئ لنا ديِنًا جديدًا، وشرعًا جديدًا، لم يعرفه 
، ولم يدُرْ بخاطر ابن مســعود أو ابن عباس، ولا أحد من  عمرُ ولا علي
ة الأُمة عنه شــيئًا. فهذا ما يجب أن  الصحابة أو التابعين، ولم يعرف أئم
له من يشاء  ة، يُشَكهذا يجعل هذا الدين عجينة طري ا؛ لأنيرفض منهجي
كما يشــاء، ويمكن بذلك أن يكون لكل عصرٍ دين، ولكل بلدٍ دين، بل 
لكل مجموعة دين، بل لكل شخص دين، ويكون الدين في هذه الحالة 

ن به أمُة واحدة. قًا لا جامعًا. ولا يمكن أن تتكو مُفَر
ر علماؤنا: أن الأُمة في مجموعها معصومة من الاجتماع على  لهذا قر

ضلالة. وهذا ما يجب على كل باحث عن الحق مراعاته والتزامه.

: ا��َّ�ِّ الا�cلاف �� دلا�� 

 ، د وجهات النظر، فهو دلالة النص ذي يحتمل الخلاف، وتعــدا الأم
ا حديثيا. فهنا معترك الأفهام، ومَزِلة  ا، أم كان نصا قرآني ســواء أكان نص
، بيــن المدارس  والجذب والشــد ، الأقــدام. وفيه يطول الأخــذ والرد

المختلفة، والاتجاهات المتباينة.
والاختلاف هنا قد يكون أساسه عقليا، كما نرى ذلك واضحًا في الحَرْفية 

(المدرسة الظاهرية) ومقابلها المدرسة المقاصدية، أو مدرسة الفحوى.
وقد يكون أســاس الاختلاف نفســيا، فهذا يميل إلى التيسير، وذاك 
يميل إلى التشديد، هذا يأخذ بالرخص، وذاك يأخذ بالعزائم، هذا يجنح 

إلى الأيسر، والآخر يجنح إلى الأحوط.
QaradawiBooks.com

                         146 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٤١

١٤٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ويُمَثل المدرستين: ما يُعْرَف في تراثنا برُخَص ابن عباس وشدائد ابن 
عمر رضي االله عنهم جميعًا.

�� الإ*لام: C+7ا�  ���R%

لا يجهل مسلم يملك الحد الأدنى من العلم بدينه: أن الإسلام يُغالي 
بالعقل، ويُعلي من قيمته، ويعتبره مناط كل تكليف شرعي، فلا يخاطب 
بأحكام الشرع وتكاليفه إلا العقلاء، ومن فقد العقل ـ لصغر أو جنون ـ 

فقد عدم أهلية التكليف.
ه  ذي ينوينــي الوحيد ال والقرآن ـ كتاب الإســلام ـ هو الكتاب الد
ين الذي  هى، أي أصحــاب العقول، وهو الدبأولي الألباب، وأولي الن
ر الأمر بالنظر والتفكر والتدبر، وكثيــرًا ما ختمت آياته بمثل هذه  يُكَر
Â ﴾، كما   Á ﴿ ،﴾ ®  ¬ ﴿ ،﴾ Y  X ﴿ :الفواصل
 ،﴾ Y  X ﴿  ،﴾ b  a ﴿ :قولــه مثــل  القــرآن نصوص  حمل 
 ،﴾ y  x ﴿ ،﴾ m  l ﴿  ،﴾ Q  P ﴿  ،﴾ {  z ﴿
 ،﴾ a  ` ﴿  ،﴾ g  f ﴿  ،﴾ g  f ﴿
وجاء فيه مثل هذه العبارات التي لم تُعهد قبله في ساحة أهل الأديان: 

 È  Ç ﴿ ،[النجم: ٢٨] ﴾ <  ;  :  9  8  7  6  54  3  2  1 ﴿
M ﴾ [الأنعام: ١٤٨]،   L  K  J  I  H ﴿ ،[البقرة: ١١١] ﴾ É

 6  5  4  3  2  1 7 ﴾ [الأنعام: ١٤٣]، ﴿ 0   6 ﴿
7 ﴾ [البقرة: ١٧٠].

وقد ألّفنا كتابًا كاملاً عن «العقــل والعلم في القرآن» أبرزنا فيه قيمة 
العقل، وما يثمره من علم، في كتاب االله.

ومن أهم ما بيناه في هذا الكتاب: أن القرآن بتعاليمه وتوجيهاته عمل 
QaradawiBooks.com

                         147 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٤٢

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٥٠ المحور  العاشر : 

على إنشــاء «العقلية العِلْميــة»(١) التي عليهــا تقوم النهضــات، وتُبْنى 
الحضارات، وتتأســس المعارف والعلوم، وهي نقيض العقلية الخُرافية، 

التي تصدق كل ما يقال لها، ولو كان يرفضه العقل والنقل.
سها القرآن على سبع ركائز، بيناها بتفصيل من قبل،  ة أسوهذه العقلي

زة: ونسردها هنا مرك
١ ـ رفض الظن في موضع اليقين، كما قال تعالى في ذم المشــركين 

 ;  :  9  8  7  6  54  3  2  1  0/  .  -  ,  + ﴿ ومنهجهــم 
 R  Q  P  O  NM  L  K  J  I  H  G ﴿ ،[النجم: ٢٨] ﴾ <

V ﴾ [الأنعام: ١٤٨].  U  T  S
٢ ـ رفض اتباع الهــوى، وتحكيم العواطف، فهــذا يؤثر في النظرة 

 3  2  1  0/  .  -  , العِلْمية والموضوعية للأشياء. قال تعالى: ﴿ + 
 Õ  Ô  Ó ﴿ :[النجم: ٢٨]، وقال تعالى ﴾ <  ;  :  9  8  7  6  54

Ù ﴾ [ص: ٢٦].  Ø  ×  Ö
 " ٣ ـ رفض التقليد الأعمى للآباء والأجداد، كما قال تعالى: ﴿ ! 
 3  2  1  0  /.  -  ,  +  *  )  (  '  &  %  $  #

7 ﴾ [البقرة: ١٧٠].  6  5  4
 S  R  Q ﴿ :٤ ـ رفض التبعية للســادة والكبراء، كما قال سبحانه
ل القرآن الشعوب  [الأحزاب: ٦٧]. وحم ﴾ X  W  V  U  T

 !  ❁  Ó  Ò  Ñ  Ð  ÏÎ  Í  Ì ﴿ :تبعة هــذه التبعية، فقــال
* ﴾ [هود: ٩٧، ٩٨].  )  (  '&  %  $  #  "

انظر كتابنا: العقل والعلم في القرآن الكريم صـ ٢٤٧ ـ ٢٨٢، الفصل الخامس، نشــر مكتبة   (١)
وهبة، القاهرة، ط ٤، ١٤٣٠هـ ـ ٢٠٠٩م.

QaradawiBooks.com

                         148 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٤٣

١٥١ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ر في الكون والإنســان، أو في الآفاق  فَك٥ ـ الدعوة إلــى النظر والت
 ﴾ ]  \  [  Z  Y  X ﴿ :تعالــى قــال  وفي الأنفــس، كما 
 ﴾ ¥  ¤  £  ¢  ¡ ے   ~  }  |  {  z ﴿ [يونس: ١٠١]، 

[الأعراف: ١٨٥].

٦ ـ ضرورة إقامة الدليل على أي دعوى: الدليل النقلي في الشرعيات: 
[يونــس: ٥٩]، والبرهان العقلي في   ﴾ ¡ ے   ~  }  |{  z  y  x ﴿
 ﴾ Ï  Î  Í  ÌË  Ê  É  È  Ç ﴿ والعقليــات:  ـات  العَقَديِـ

 Ä  ÃÂ  Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹ ﴿ [الأنبيــاء: ٢٤]، 

Ì ﴾ [البقرة: ١١١]. ودليل   Ë  Ê  É  È  Ç  ÆÅ
ــيات أو ما يمكن أنْ يُرى. كما قال 8: ﴿ے  المشــاهدة في الحِس

© ﴾ [الزخرف: ١٩].  ¨  §¦  ¥  ¤  £  ¢  ¡
ل  ٧ ـ رعاية ســنن االله فــي الكــون والمجتمع، وهي ســنن لا تتبد

 m  l  k  j  i  h  g  f ﴿ تعالــى:  قال  كما  ل.  ولا تتحو
 ÇÆ  Å  Ä  Ã  Â ﴿ [آل عمران: ١٣٧]،   ﴾ r  q  p  o  n

Ì ﴾ [فاطر: ٤٣].  Ë  Ê  É  È
ك  ــحْر والتنجيم وتعليــق التمائم، والتبر ژ الس ومن هنا أنكر النبي
بالأشــجار والأحجار، وكل ما لا يقوم على نظام الأسباب والمُسَببات، 

إنما يقوم على الأوهام والأباطيل.

:C+ا�� ا�C+7 أ*�س 

ين: إن العقل أســاس النقل، يعنون:  يقول علماء الكلام أو أصول الد
ـذي دل على إمكان  أن الوحــي إنما ثبت بطريق العقــل. فالعقل هو الـ
الوحي الإلٰهي للبشر، ودلل على الحكمة فيه، ودلل على وقوعه بالفعل، 

QaradawiBooks.com

                         149 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٤٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٥٢ المحور  العاشر : 

د ژ وصدق رسالته، فلو فقدنا الثقة  ة مُحم ة نبو وأقام البرهان على صح
بالعقل لانهار النقل أيضًا، إذ لم يثبت إلا به.

ل ما درســناه في «علم العقائد» في كلية أصول الدين  ولهذا كان أو
ل  بالأزهر، هو: تقرير الثقة بالعقل، وذلك في قول الإمام النســفي في أو
جملة اســتفتح بها رســالته في العقائد: قال أهل الحق: حقائق الأشياء 
ثابتة، والعلم بها متحقق، خلافًا للسوفســطائية. وأســباب العلم للخلق 

ثلاثة: الحواس السليمة، والعقل، والخبر الصادق(١).
د ژ ، وأنه  ة مُحم ة القاطعــة على نُبُوولكن العقل بعد أنْ يقيم الأدل
رســول االله حقا، وأن الكتاب الذي جاء به إنما هو من عند االله، ليس له 
فيه إلا التلقي والحفظ ثم التبليغ إلى الناس، بعد ذلك يعزل العقل نفسه 
كما قال الإمام الغزالي(٢) ليتلقى بعد ذلك عن الوحي ما يخبر االله به من 
حقائق الوجود وعوالم الغيب، كمــا يتلقى عنه أحكام االله تعالى وأوامره 

 .  -  ,  +  *  )  (  '  &  %  $  #  " ونواهيه: ﴿ ! 
0 ﴾ [الأحزاب: ٣٦].  /

�7لاً و'�َّة: C+7��) ا�+�آن  �����

ولقد ذكر بعض الباحثين: أن القرآن عُني بالعقل من حيث هو فعل، 
مثل: «عقِل» و«يعقل» ولم يعنَ به من حيث هــو جوهر أو قوة، يتم بها 

التعقل والتفكير.
 وهذه فــي الواقع نظرة قاصــرة لما جاء في القرآن عــن العقل، فإن

انظر: العقائد النســفية بشرح ســعد الدين التفتازاني صـ ١٣ ـ ١٥، تحقيق د. أحمد حجازي   (١)
السقا، نشر مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة، ط ١، ١٩٨٧م.

انظر: المستصفى صـ ٦.  (٢)

QaradawiBooks.com

                         150 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٤٥

١٥٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

القرآن الكريم قد عُني بالأمرين معًا، وقد غفــل الباحث أن القرآن عُني 
بالعقل باعتباره جوهرًا أو قوة حين نوّه في ســتة عشر موضعا في كتاب 
، واللب هو: العقل. كأن القرآن  االله بـ «أولي الألباب» فالألباب: جمع لُب
يعتبر «العقل» هو لُباب الإنسان، والجســم هو القِشْرة، أو الغُلاَف. وقد 

ثنا عن هذا التعبير في كتابنا: «العقل والعلم في القرآن»(١). تحد
كما عبر القرآن عن العقل بـ «الفؤاد» في آيــات كثيرة، كما في قوله 

 À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶  μ ﴿ :تعالى
االله   أن هــذا:  ومعنى  [النحــل: ٧٨]،   ﴾ Å  Ä  ÃÂ  Á
أعطى الإنسان أدواتِ الإدراك والتجْرِبة، والفؤاد ـ الذي هو العقل ـ وهو 

أداة التفكير المنطقي والاستدلال.
 Í  Ì  Ë  Ê  É  ÈÇ  Æ  Å  Ä  Ã  Â  Á ﴿ تعالى:  وقوله 

Ñ ﴾ [الإسراء: ٣٦].  Ð  Ï  Î
 ¬  «  ª  ©  ¨  §  ¦  ¥  ¤ وقوله تعالى: ﴿ £ 

̧ ﴾ [الأحقاف: ٢٦].  ¶  μ  ´  ³  ²  ±  °  ¯  ®
 μ ﴿ :ر القرآن عن العقل بالقلب كمــا في قوله تعالىيُعَب وأحيانًا 
 Æ  Å  Ä  ÃÂ  Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶

Í ﴾ [الحج: ٤٦].  Ì  D  Ê  É  È  Ç
 0  /  .  -  ,  +  * وقال تعالى في شــأن أهل جهنم: ﴿ ( 
 @  ?  >=  <  ;  :  9  87  6  5  4  3  2  1

A ﴾ [الأعراف: ١٧٩].

انظر كتابنا: العقل والعلم في القرآن الكريم صـ ٢٢ وما بعدها.  (١)

QaradawiBooks.com

                         151 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٤٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٥٤ المحور  العاشر : 

وقد يعبر القرآن عن العقل أو العقول بـ «النهى» كما في قوله تعالى: 
K ﴾ [طه: ٥٤].  J  I  H  G  F ﴿

:�,ِّ,)�Xا�  ���ِّRَA�ُا�  �% �,AِVِْ��ُا� P$�دات 

إن «العقلانية» فــي القرآن أمرٌ واضحٌ تمــام الوضوح، لا يُخطئه أي 
قارئ للقرآن برئ من العصبية والتقليد، بل يجدها مبثوثة في ثنايا سوره: 
ية كانت أو مَدَنيِة، وليس هذا قول المسلمين وحدهم، بل هذا ما شهد  مك

به كثير من الغربيين المُنْصِفين بوضوح.

P$�دة �eك (,�ك:

وآخر مــن قرأنا لهم ذلــك: ما قاله كبير المستشــرقين الفرنســيين 
ـه «مســتعرب» وليس  ـر هو عن نفســه بأنـ المعاصريــن، أو كمــا يُعبـ
بـ «مستشــرق»، وهو العالم الاجتماعي الكبير المعروف في عالم الفكر 
ـذي ترجم معاني القــرآن إلى اللغة  والثقافة: الأســتاذ «جاك بيرك»، الـ
الفرنســية، بعد أن قضى في ذلك، عشرين عامًا أو تزيد، وقال في ذلك: 
«لقد تبينت لي بوضوح (عقلانية القرآن) في كل ســورة من سوره، وفي 

كل آية من آياته، وذلك ثمرة مصاحبة ومعايشة طويلة للقرآن».

P$�دة %�<&,L رود�&�ن:

وهناك شــهادة أخرى أكثر تفصيلاً وبيانًا، نجدها في فصل «العقيدة 
المعروف  الفرنســي  الماركســي  اليهودي  الكاتب  القرآنية» من كتــاب 
«ماكسيم رودنسون»، الذي ألّفه عن «الإسلام والرأسمالية». فرغم ما في 
الكتاب من مآخذ، نجده ينصف الإسلام ـ أو القرآن ـ في هذا الجانب، 

ولا بأس أن أنقل بعض فقرات من هذا الفصل.
QaradawiBooks.com

                         152 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٤٧

١٥٥ موقف ا7سلام من العقل والعلم

يقول «رودنســون»: «القرآن كتاب مقدس، تحتل فيه العقلانية مكانًا 
جد كبير، فاالله لا ينفك فيه يناقش ويقيــم البراهين. بل إن أكثر ما يلفت 
النظر هو أن الوحي نفسه، هو الوحي الذي أنزله االله على مختلف الرسل 
د، يعتبره القرآن هو نفسه أداة للبرهان.  عبر العصور، وعلى خاتمهم مُحَم
ر لنا أن الرســل قد جاؤوا بالبيّنات. فإذا  فهو في مناســبات عديدة يكر
ة الدلالة في هذه البينات، بدا لك أن هذه  ذي يضمن صحتساءلت: ما ال
د تكمن في معايير من التلاحم الداخلي، من التوافق  الضمانة لدى مُحم
الجوهري بين مختلف ما أنزل من وحي في حقب مختلفة، على شعوب 
د  ذي أنزل على مُحمالوحي ال مختلفة، وبواسطة رسل مختلفين. بل إن
ـذي أنزل على غيره من  نفســه: يضمنه أنه متماثل جوهريا مع الوحي الـ
ى معارضيه أنْ  قه التاريخ. وهو لا يألو يتحدذي يبدو له أمرًا وثقبل، وال
يأتوا بوحي مثله، وحي يحمل نفس السمات الإلهية شكلاً ومضمونًا، أن 
د...  ا أنزل على موسى وعلى مُحم يأتوا بكتاب من عند االله هو أهدى مم
فإذا لم يقبلوا هذه المعايير، ففي المســتطاع اللجوء إلى محاكمة تماثل 
«الرهان» المعروف لدى «باســكال». وذلك هــو ما يفعله مؤمن من آل 

 P  O  N  M  L  K ﴿ دفاعًا عن موسى:  إيمانه؛  يكتم  فرعون 
 _  ^  ]  \[  Z  Y  X  W  VU  T  S  R  Q

c ﴾ [غافر: ٢٨].  b  a  `
القدرة الإلهية: ففي  العقلانية علــى  البراهين  والقرآن ما ينفك يقدم 
الليل والنهــار، وتوالد الحيوان،  خلق الســماوات والأرض، واختلاف 
ودوران الكواكــب والأفلاك، وتنوع خيرات الحيــاة الحيوانية والنباتية، 
 ﴾ c  b  a ﴿ ،تنــوعٌ رائــع التطابــق مــع حاجــات البشــر

[آل عمران: ١٩٠].

QaradawiBooks.com

                         153 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٤٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٥٦ المحور  العاشر : 

يقول المُؤَلف: وفعل «عَقَل» بمعنى: ربط الأفكار بعضها ببعض، فهو 
ر ثلاث  ة. ويتكر ر في القرآن حوالي خمســين مر البرهان العقلي» يتكر»
ة هذا الســؤال الاســتنكاري، وكأنه لازمة: «أفــلا تعقلون»؟  عَشْــرة مر
د، يوصفون  ذين يرفضون الاســتماع إلى دعــوة مُحَمار، أولئك ال والكُف
بأنهم «قومٌ لا يعقلون»، لأنهم قاصرون عن أي جَهْد عقلي يَهُز تقاليدهم 
الموروثة، وهم بهذا كالجمــادات والأنعام، بل أكثر عجمة، ولذلك كان 
ــدًا «ليس بعيدًا عن  مُحَم فــي قوله: إن الأب (هنري لامنس) على حق

اعتبار الكفر عاهة من عاهات الفكر البشري»!
ار ككُل المحافظين في كل العصور يقولون: إنه يكفيهم أن يتبعوا  فالكُف
دين تســتثيره هذه الحماقة: أفلا  المُجَد د ككل ما كان عليه آباؤهــم، ومُحَم
يدركون أن آباءهم قد أهملوا فكرهم قبل أن يضعوا قواعد حياتهم؟ ولذلك 
يكره االله هؤلاء الناس، الذين لا يريدون أن يعيدوا النظر في أسس تفكيرهم. 
ها الآيات المُنزلة على  ولئن كان يرســل الآيات على وجوده وإرادته، وأهم
د، فلكي يفهمها الناس، ويجعلوا منها أساسًا لتفكيرهم. ونرى االله  ه مُحَمنبي

 l  k  j ﴿ :يختتم البرهــان بقوله نــة الفاصلة، ثمم البي يُقَد
ا، فأقصى ما يسع االلهَ، االلهُ  [الروم: ٢٨]، ولما كان الإنســان حر ﴾ n  m
فعله(١): هو أن يضع أمامهم هذه الآيات، هذه البينات التي ستكون حاسمة 
قاطعة بمجرد أن يعملوا حواسهم، وملكة المحاكمة فيهم. فإن فعلوا فلعلها 
ا جاء  تهديهم إلى الإيمان. فإن اهتدوا كانوا «عالمِين»، وكان لهم نصيب مم
ـذي هو نقيض الجاهليــة والجهل، جهل  الرســول من العلم، هذا العلم الـ
الإنســان البدائي قبل الوحي الذي يأتي بالحق والصدق. وأما من ظل على 

هكذا تعبير المؤلف، أو لفظ المترجم!  (١)

QaradawiBooks.com

                         154 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٤٩

١٥٧ موقف ا7سلام من العقل والعلم

 =  <  ;  :  9  8  7 ـذي ﴿ 6  كفره فهو الجاهل بإرادته، ذلك الـ
 K  J  I  H ﴿ :[لقمــان: ٢٠] ولأمثال هذا يجــب أنْ يقال ﴾ ?  >

V ﴾ [الأنعام: ١٤٨].  U  T  S  R  Q  P  O  NM  L
على أن الفهم العقلي للحقيقة لا يكفي وحــده، فيهود المدينة مثلاً 
فوها  هم كانوا لا يلبثــون أن يُحَركانوا يفهمون الدعــوة كل الفهم، ولكن
عامدين. وكذلك ينبغي الانتقــال من العقل المحض إلى العقل العملي، 
وإدراك أن الخيــر والمصلحة هما فــي اتباع ما أمر بــه االله، والالتحام 

بالجماعة التي يبنيها رسوله بأمر منه»(١).

ا����O,َّ�ت: ا�+�آ�� �� د'َّ�  ا�لا��ت 

لـ «شــارل توراي» عن مصطلحات  وينقل «رودنســون» عن دراسة 
ر المرء لاهوتًا أكثر دقة  اللاهوت في القرآن قوله: «من الصعب أن يتصو
العقلانية،  تفترض  الرياضيات  «ودقة  قائلاً:  ويُعَلق «رودنسون»  رياضية». 
وهذا بالطبع لا يعني أن كل الأشــياء، في هذه العقيــدة القرآنية، تُدرك 
بالعقل، فكثير منها لا يبلغه العقل، وهــذه بالذات آية من آيات االله على 
قدرته وعلى إحاطة علمه، وهذه الأشــياء التي لا قبَِلَ للعقل البشري أنْ 
يدركها بقوته وحدها، يكشف االله للناس عن بعض منها بواسطة أنبيائه، 
أما باقيهــا فيظل إلى الأبد في عالم الغيب، ومهمــة العقل هي أن يفهم 
ـذي لا طاقة له على  صدق ما تقوله رســالات الرســل عن المجهول الـ

معرفته، وأن يدرك أيضًا أن مصلحته هي في إطاعة تعاليمهم»(٢).

انظر: الإسلام والرأسمالية صـ ١٣٤ ـ ١٣٨، ترجمة نزيه الحكيم، فصل: العقيدة القرآنية، نشر   (١)
دار الطليعة، بيروت، ط ١، ١٩٦٨م.

انظر: الإسلام والرأسمالية صـ ١٣٩، فصل: العقيدة القرآنية.  (٢)

QaradawiBooks.com

                         155 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٥٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٥٨ المحور  العاشر : 

وبعد حديــث طويل عن العَهْدَيــن القديم والجديــد، وموقف الآباء 
والأحبار من العلاقة بين الإيمان والعقل، ينقل عن القديس الشهير «توما 
الأكويني» في القرن الثالث عشر الميلادي قوله: «إن صفات االله غير المرئية 
يحيط بها الإيمــان بطريقة لا يســتطيعها العقل الطبيعــي حين يرقى من 
المخلوقات إلى الخالق، مثلاً إذا رفض المرء ـ أو لم يرد حَقا ـ أن يؤمن 

إلا بواسطة العقل الإنساني، فإن إدخال العقل يحط من قدر الإيمان»!
ويعقب «رودنسون» على ذلك بقوله: «في مقابل هذا، تبدو العقلانية 

القرآنية صلبة كأنها الصخر»(١)!

٢ ـ حاجة البشر إلى الوحي:
مع إيمان التيار الوســطي بمنزلة العقل في الإســلام، وما نيط به من 
نيا، وما قام بــه القرآن من تكوين العقلية  في فقه الدين، ومعرفة الد مهام
العِلْمية: يظل العقل الإنساني محدودًا في معرفته بحدود الزمان والمكان، 
والخبرة والقدرة البشــرية. وتظل هناك معارف محجوبة عنه لا يســتطيع 
إدراكها ولا الوصول إليها، لأنها فوق طاقتــه، وليس من اختصاصه. مثل 
معرفة العالم غير المنظور (عالم الغيب) وما فيه من الملائكة والكرســي 
والعرش، ومثل الدار الآخرة وما فيها من حساب وميزان، وثواب وعقاب، 
وجنة ونار.. ومثل معرفة صفات خالق الكون، وبارئ الإنســان، وواهب 
ـذي عرفه الإنســان بفطرته وعقله بالإجمــال، ولكنه لا يعرف  الحياة، الـ
أســماءه وصفاته.. ومثل ما يحبه االله تعالى ويطلبه من عباده من التكاليف 
التي ترضيه عنهم، وما يغضبه من الأخلاق والأعمال التي تسخطه عليهم.

الإسلام والرأسمالية صـ ١٥٠.  (١)

QaradawiBooks.com

                         156 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٥١

١٥٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ثم إن هناك قضايا كبيرة يختلف فيها البشر اختلافًا كثيرًا، ويحتاجون 
إلى كلمة فصل بينهم، من سلطة أعلى منهم، تملك حق أمرهم ونهيهم. 
ولا يملك هذه السلطة إلا رب الناس، ملك الناس، إلٰه الناس، االله وحده. 

 W  V  U  T  S  R  Q  P  O  N ﴿ تعالى:  قال 
 Á ﴿ [البقــرة: ٢١٣]،   ﴾ ̀  _  ^  ]  \  [  Z  Y  X

È ﴾ [الشورى: ١٠].  Ç  Æ  Å  Ä  Ã  Â
وبهذا كان الناس في حاجة إلى الوحــي الإلٰهي، ليهدي الناس إلى 

 O  N ﴿ :تي هي أقوم، ينزلــه االله على من اصطفاهم من خلقهال
X ﴾ [النساء: ١٦٥].  W  V  U  T  S  R  Q  P

 ، د العقل إذا أخطأ، ويرشده إذا ضل ذي يُسَداني هو الالوحي الرب إن
ويأخذ بيــده في مفــارق الطرقات، وهو منــارة الناس فــي الظلمات، 
وملاذهم إذا عميت عليهم المسالك، والتبست عليهم الغايات، واختلفت 

عليهم الأدلة.

فإذا كان العقل نورًا من االله للإنســان، فإن الوحي نــورٌ أقوى منه 
 ﴾ ÃÂ  Á  À ﴿ :ده، فهو كما قــال تعالى يه ويُسَــد وأثبــت، يكمله ويُقَو

[النور: ٣٥].

ا�Aلا*�A �� الأ��,�ء؟  ��Xْ�ُ  C�

وربما قال بعضهم: ألا يكفي البشر أن يكون فيهم بين الحين والآخر: 
عباقرة لهم عقول كبيرة، يستطيعون أن يهدوهم إذا ضلوا، وأن يقوموهم 
إذا انحرفوا، وأن يحكموا بينهم إذا اختلفوا؟ مثل الفلاسفة الذين ظهروا 

في بلاد وعصور شتى.
QaradawiBooks.com

                         157 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٥٢

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٦٠ المحور  العاشر : 

ونقول بصراحة: لقد أثبت تاريخ الفكر الإنساني عجزه أن يقوم بهذه 
ة، وأثبت بكل وضوح عجز الفلاســفة الكبار عن الهداية والتقويم  المهم

والإصلاح والحكم بين المختلفين.

:�$E�d'��Eت و�A&
Aا� ر<�م 

اقرأ تاريخ الفلســفة والفكر في الشــرق والغرب، وأجل بصرك في 
المدارس الفلسفية هنا وهناك قديمًا وحديثًا، فماذا تجد؟

الروحيين  الواقعيون، وتجد  الفلاســفة يعارضهم  المثاليين من  تجد 
منهم يناقضهــم الماديون، وتجد الإلهيين يصارعهــم الملحدون، وتجد 

دعاة الواجب في مقابلة دعاة المنفعة.
ح بأن الضمير خرافة! وتجد من ينادي بالرجوع إلى الضمير، ومن يُصَر

والقائلين بخيرية الإنسان، والقائلين بأنه ذئب مُقَنع!
وتجد الذاهبين إلى أن الأصل فــي العالم الثبات، والمعارضين لهم 
أن الأصل هو الصيرورة والتغير، والمنادين بالفلســفة الفردية، والداعين 
إلــى الفلســفة الجماعيــة، والداعيــن إلــى الديمقراطيــة، والمُؤَيدين 
سين لرعاية القيم والأخلاق، والقائلين بأن الغاية  ة، والمُتَحَمللديكتاتوري
تفاضل  لنظرية  بين  والمُتَعَص بإنســانية واحدة،  والمؤمنين  الوسيلة،  رُ  تُبَر

. ة، ومن يدعو إلى فلسفة الحق الأجناس، وتجد من يقول بفلسفة القو
وكل فريقٍ يزعم أن الصواب معه، وأن الخطأ عند غيره، وكلهم من 

ون، وعنه يَصْدُرون(١)! العقل يستمد

انظر كتابنا: المرجعية العليا في الإسلام للقرآن والســنة صـ ٣٢١، فصل: تقديم العقل على   (١)
الشرع، نشر مكتبة وهبة، القاهرة، ط ٤، ١٣٣٤هـ ـ ٢٠١٣م.

QaradawiBooks.com

                         158 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٥٣

١٦١ موقف ا7سلام من العقل والعلم

بل وجدنا في مدارس الفلســفة من ينكر وجــود أي حقيقة كانت، 
نْيا حقيقة، لا االله حقيقة، ولا الإنســان حقيقة،  فلا الدين حقيقة، ولا الد

حتى أنكروا وجودهم ذاته!
ونهم «العِنادية»، أي: المعاندين لوجود الحقائق  ذين يُسَموهؤلاء هم ال

في أي مجال.
وهناك من قالوا بنسبية الحقائق كلها، فلا توجد حقيقة مطلقة في أي 
شــيء. فالحقيقة كل الحقيقة عند زيد، لا مانع في أن تكون هي الباطل 

كل الباطل عند عمرو. وكلاهما صواب، وهؤلاء يسمونهم «العِنْدية».
وهناك من شككوا في الحقائق كلها، ولما قيل لهم: إذنْ هناك حقيقة 
أقررتم بها، وهي الشك في ثبوت الحقيقة، قالوا: نحن نشك، ونشك في 
أننا نشك! وهؤلاء هم الذين يسمونهم «اللاأدرية» أي الذين يقولون في 

كل قضية: لا ندري!
وهكذا كانت الفلســفة «السوفســطائية» التي واجهها سقراط، والتي 

لا تزال تظهر وتتجدد في صور وأشكال مختلفة، وبأسماء مختلفة.
وهذا التعارض في اتجاهات الفكر، وثمرات العقل، هو الذي جعل 
أحد أساتذة الفلسفة(١) يقول: إن الفلسفة لا رأي لها. يعني: أنك تجد في 
الفلسفة الشــيء وضده، والرأي ونقيضه، فهي بهذا لن تشفي لك عِلة، 

ولن تنقع لك غُلة.
ه وتُؤَثر فيه أوضاع المكان والزمان، أيْ  العقل البشــرى تَحُد إن ثُم
ظروف البيئة والعصر، البيئة الجغرافية، والبيئة الاجتماعية والثقافية، كما 

هو: شيخنا وأستاذنا الأســتاذ الدكتور عبد الحليم محمود، أســتاذ الفلسفة في كلية أصول   (١)
الدين بالأزهر، وشيخ الأزهر بعد ذلك.

QaradawiBooks.com

                         159 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٥٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٦٢ المحور  العاشر : 

ه وتحكمه طاقة الإنســان وقدرته على المعرفة، من خلال وســائل  تحد
وأدوات هي محدودة أيضًا.

وفوق ذلك كله، نجد هذا العقل، مهما يحــاول التجرد من الذاتية، 
كثيرًا ما يقع ـ بوعي أو بغير وعي ـ أسيرًا للمؤثرات والميول الشخصية 
ا يوجه  والحزبية، والإقليمية والعنصرية، والمحلية والطائفية وغيرها، مم

أحكامه وجهة معينة بعيدة عن الحياد والموضوعية.
وقد رأينا العقول البشرية حين ســارت وحدها بمعزل عن هدى االله 
تعالى ونوره، ضلت ضــلالاً بعيدًا، فعبدت ما لا يســتحق أنْ يُعبد من 
مت على نفســها الحلال باســم الآلهة  الحيوان والنبات والجماد، وحر
المزعومة، واســتحلت الحــرام القبيح، مثل قتــل الأولاد من إملاقٍ أو 
م الناس أنفسهم طبقات شتى يعلو بعضها على بعض،  خشيةَ إملاق، وقس

وكلهم من خلق االله تعالى.
ولم يسلم من ذلك كبار الفلاســفة، حتى رأينا مثل «أفلاطون» يقول 

بشيوعية الأطفال والنساء!
ورأينا مثل «أرســطو» يقول بتفاضل العروق والأمم، ويقول بصريح 
، والأجنبي (البربري) عبدٌ له، ولا يســتعبد  د حــرالعبارة: اليوناني ســي

اليوناني أخاه!
خ الفلســفة الأســتاذ يوســف كرم على هذا، فيقول: لم  ق مُؤَرويُعَل

يستطعْ أرسطو أنْ يسمو فوق عُرْف عصره(١).

انظر: تاريخ الفلســفة اليونانية ليوسف كرم صـ ٢٠٣، نشــر لجنة التأليف والترجمة، ط ٦،   (١)
والتفكير الفلسفي في الإســلام لسليمان دنيا صـ ٢٩٤، نشــر مكتبة الخانجي، مصر، ط ١، 

١٣٨٧هـ ـ ١٩٦٧م.

QaradawiBooks.com

                         160 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٥٥

١٦٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

:�A&
Aا� -�Vد 

ما حصاد الفلســفة خــلال القرون القديمــة والوســيطة والحديثة؟ 
ما الذي قدمته الفلسفة للبشــرية من هداية للعقل. أو طمأنينة للقلب، أو 
سكينة للروح؟ إنها أثارت أسئلة عويصة ولم تجب دائمًا عنها، أو أجابت 

إجابات ينقض بعضها بعضًا!

ا بنت، وتكلمت كثيرًا، وكان الســكوت أحيانًا  ها هدمــت أكثر ممإن
خيرًا لها ولأهلها، لو كانوا يعلمون.

وها هــو أحد مؤرخي الفلســفة فــي عصرنا، وهو أحــد أنصارها، 
والمعجبين بهــا «ولِْ ديورانت» الأمريكي صاحب الكتاب الشــهير في 
التاريخ «قصة الحضارة»، يقول في كتابه الذي ســماه «مباهج الفلسفة» 

مبينًا الحصيلة الأخيرة من وراء مشوارها الطويل:

العالم؟ ما مادتــه وما صورتــه؟ وما مكوناتــه وهيكله؟  «ما طبيعــة 
وما مواده الأولى وقوانينه؟ ما المادة في كيفها الباطن، وفي جوهر وجودها 
الغامض؟ ما العقل؟ أهو على الدوام مُتَمَيزٌ عن المادة وذو سلطان عليها؟ 
أم هو أحد مشتقات المادة وعبد لها؟ أيكون كلا العالَمَيْن: الخارجي الذي 
ه في الشعور، عُرضة لقوانين ميكانيكية  ذي نُحِسوالباطني ال ، ندركه بالحس
أو حتمية، كما قال الشاعر: «ما يكتبه الخالق في مطلع النهار نقرؤه في آخر 
ة في المــادة أو العقل، أو في كليهمــا، عنصر من الاتفاق  النهــار»؟ أم ثم
ية... هذه أسئلة يسألها قلة من الناس، ويجيب عليها جميع  ة والحُروالتلقائي
الناس. وهي منابع فلســفاتنا الأخيرة، التي يجب أن يعتمد عليها في نهاية 
الأمر كل شيء آخر، في نظامٍ متماسكٍ من الفكر. إننا نُؤْثرِ معرفة الإجابات 

عن هذه الأسئلة على امتلاك سائر خيرات الأرض.
QaradawiBooks.com

                         161 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٥٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٦٤ المحور  العاشر : 

ولنسلم أنفسنا في الحال لإخفاق لا مناص منه. لا لأن هذا الباب من 
الفلســفة يحتاج في إتقانه إلى معرفة كاملة ومناسبة بالرياضيات والفلك 
والطبيعة والكيمياء والميكانيكا وعلم الحياة وعلم النفس، فقط، بل لأنه 
ليس من المعقول أنْ نتوقع من الجزء أن يفهم الكل! فهذه النظرة الكُلية 
ـ وهي فتنتنا في هــذه المغامرات اللطيفة ـ ســتبعد عــن فكرنا جميع 
الفخاخ والمفاتن. ويكفي أن نأخذ أنفسنا بقليل من التواضع وشيء من 
الأمانة، لنتأكد من أن الحيــاة والعالم في غاية التعقيــد والدقة، بحيث 
يصعب على عقولنا الحبيســة إدراكهمــا. وأكبر الظــن أن أكثر نظرياتنا 
تبجيلاً قد يكون موضع الســخرية والأســف عند الآلهــة العليمة بكل 
شيء(١). فكل ما نستطيع أن نفعله هو أن نفخر باكتشاف مهاوي جهلنا! 
وكلما كثر علمنــا قلت معرفتنــا، لأن كل خطوة نتقدمها تكشــف عن 
غوامض جديدة، وشــكوك جديدة. «فالجزيء» يكشــف عــن «الذرة»، 
 (Quantum) والذرة عن الإلكترون «الكهيرب»، والإلكترون عن الكوانتوم
وقوانيننا   (Categories) مقولاتنــا  ســائر  الكوانتوم  ى  ويتحد «الكويمية» 
وينطوي عليها. والتعليم تجديد في العقائد وتقدم في الشك. وآلاتنا كما 
نرى مرتبطة بالمادة، وحواســنا بالعقل. وفي خــلال هذا الضباب يجب 

علينا نحن (الزغب على الماء) أن نفهم البحر!
وينتهي «ولِْ ديورانت» إلى هذه النتيجة فيقول:

ر أن الفلســفة تناقض نفسها باستمرار مع تتابع مذاهبها،  ألنا أنْ نقر»
وأن الفلاســفة جميعًا خاضعون لثورة جنون قتل الإخْوة!؟ فلا يهدأ لهم 
بال؛ حتى يحطموا كل منافس يطالب بارتقاء عرش الحقيقة؟ وكيف يجد 

هذا التعبير وأمثاله شــائع في الفكر الغربي، وهــو من تأثير العقائــد الوثنية القديمة لدى   (١)
ى. الإغريق والرومان. والعقلية الغربية قلّما تعرف التوحيد المُصَف

QaradawiBooks.com

                         162 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٥٧

١٦٥ موقف ا7سلام من العقل والعلم

الإنسان المشغول بالحياة من فسحة الوقت ما يفسر به هذه المتناقضات، 
أو ما يهدئ به هذه الحرب»(١) انتهى.

هذه هي ثمرة الفلسفة في النهاية، لم تحل مشكلة، ولم توفر للناس نهجًا 
صالحًا، يشــفي الصدور، ويقنع العقول، وتطمئن به القلوب. ومن هنا بدت 
حاجة البشر إلى مُعِين، يسدده إذا أخطأ، ويرشده إلى ما لا سبيل إلى معرفته 
من شــؤون الغيب، ويحكم بين العقول إذا اختلفت، ولم تجد فيما بينها من 
تحتكم إليه؛ فيضع له من المعايير والقواعد والتوجيهات ما يضيء له الطريق، 

¡ ﴾ [النور: ٤٠]. ے   ~  }  |  {  z  y  x  w ﴿ الوحي الإلٰهي ولم يكن إلا
٣ ـ هل ألغى الوحي دور العقل؟

ربما يقول بعض العقلانيين: إذا كان الإسلام منهجًا إلهيا وضعه رب 
الناس للناس. أفليس معنى هذا هو إلغاء دور الإنســان وعقله أمام هذا 
المنهج، وتنحيته من طريقــه، والحكم عليه بالســلبية المطلقة تجاهه، 
فليس له إلا التلقي والتنفيذ والتســليم، دون أن يقول: لمَِ؟ أو كيف؟ إذ 
لا تكافؤ بين الوحي الإلٰهي والعقل الإنســاني، فإذا قال الوحي كلمته، 

فليس على العقل إلا الإذعان والتسليم؟
ونقول في الإجابة عن هذا التساؤل:

:C+7ا� دور   ِ�
� L� �-ا��

إن القدر الإلٰهي لم يلغِ دور «إرادة» الإنسان، وفاعليته في الكون، مع 
وجود يد االله تعالى فيه، ومع انعدام التكافؤ بين الإرادة الإلهية، والإرادة 

الإنسانية، أو بين قدرة الخالق، وقدرة المخلوق.

انظر: مباهج الفلسفة لول ديورانت صـ ٦١، ٦٢.  (١)

QaradawiBooks.com

                         163 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٥٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٦٦ المحور  العاشر : 

وكذلك لا يُلْغِي الوحي الإلٰهي دور «العقل الإنساني»، وإيجابيته في 
فهم الوحي، والاســتنباط منه والقياس عليه، وملء ما ســكت عنه من 

فراغات تشريعية.
إن وجود النــص الإلٰهي المقــدس، ليــس عائقًا للعقل عــن التحليق 
والإبداع، فقد ترك الوحي للعقل مجالات شتى يثبت فيها ذاته، ويبرز قدراته.

لقد ترك الوحي للعقل أمورًا كثيرة في مجالات متعددة:

ا�7+,�ة: �� %��ل  C+7
� ا��-�   [>�E �%

أ ـ ترك للعقل في مجــال العقيدة: أن يهتدي إلى أعظم حقيقتين في 
هذا الوجود:

الحقيقة الأولى: وجود االله ووحدانيته، فوجــود االله ـ كما تهدي إليه 
الفطــرة الســليمة ـ يقتضيه كذلك النظــر الصحيح، والعقــل الصريح، 
ولا غرو إذا أقام القــرآن الأدلة من الكون ومن النفــس على وجود االله 

 `  _  ^  ]  \  [  Z  Y ﴿ :ســبحانه وتعالــى
c ﴾ [آل عمران: ١٩٠].  b  a

 I  H  GF  E  D  C  ❁  A  @  ?  >  =  <  ;  : ﴿
J ﴾ [الطور: ٣٥، ٣٦].

ويتبع ذلك الأدلة العقليــة التي ذكرها القرآن على وحدانية االله بقوله 
 ﴾ ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸¶  μ  ´  ³  ²  ±  ° ﴿ تعالــى: 

Ï ﴾ [الأنبياء: ٢٤].  Î  Í  ÌË  Ê  É  È  Ç ﴿ .[الأنبياء: ٢٢]

 W  V  U  T  S  R  Q  P  O  N  M ﴿ :وفي موضع آخر يقول
̀ ﴾ [الإسراء: ٤٢، ٤٣].  _  ^  ]  \  [  ❁  Y  X

QaradawiBooks.com

                         164 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٥٩

١٦٧ موقف ا7سلام من العقل والعلم

 8  7  6  5  4  3  2  10  /  .  -  ,  +  *  )  (  ' ﴿
; ﴾ [المؤمنون: ٩١].  :  9

ة والرسالة. فالعقل هو الذي يثبت  الحقيقة الثانية: ثبوت الوحي والنبو
إمكان ذلك ووقوعه بالفعل، وأن هذا الشــخص المعين رسول من عند 
االله. العقل هو الحكــم الأول والأخير في هــذه القضية، ولا مدخل هنا 
للاستدلال بالنقل ونصوص الوحي، إذ كيف يستدل بما لم يثبت بعد؟ 
ولهذا قال علماء الإسلام: إن العقل أســاس النقل، ذلك أن العقل ـ بعد 
اقتناعه بوجــود االله تعالى وكماله ســبحانه ـ يعلم أن مــن تمام حكمة 
الحكيم، ورحمة الرحيــم: ألا يترك عباده ســدًى، وألا يدعهم في بحر 
، وهــو قادر على أنْ يهديهم ويخرجهم  لجيّ من الجهالة والعمى والغي

من الظلمات إلى النور عن طريق مبلغين عنه.
والعقل بعد أن يعلم ذلك، لا يسلم لكل من ادعى أنه رسول من االله، 
ة دعواه، وأنه لا يمثل نفسه، وإنما يمثل إرادة االله  بل يطالبه بما يثبت صح

الذي أرسله، فيطالبه بالآية المعجزة التي لا يقدر عليها إلا االله تعالى.
والعقل هو الذي يميز بين الآيــات المعجزة الحقيقية، التي لا تظهر 
إلا على أيدي رسل االله حقا وبين مظاهر الخفة والشعوذة التي تظهر على 

أيدي السحرة والدجالين.
والعقل هو الذي يعرف وجه دلالة المعجزة الخارقة على صدق من 
أظهرها االله على يديــه، وأنها تصديق من االله له في دعــواه، فهي بمثابة 
 ق الكاذب؛ لأن قوله: صدق عبدي فيما يبلغ عني. واالله تعالــى لا يُصَد
تصديق الكاذب كذب، والكذب محال على االله تعالى. كل هذه مقدمات 

عقلية محضة، ولولاها ما ثبت الوحي أصلاً، ولا قام الدين رأسًا.
QaradawiBooks.com

                         165 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٦٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٦٨ المحور  العاشر : 

عي الرسالة، ويتأمل في صفاته  شخص يد والعقل ينظر في سيرة كل
وأخلاقه، وأقواله وأعماله، ومدخله ومخرجه، ليعرف منها: هل هو أهل 

لاصطفاء االله، فيقبله ويتبعه؟ أو ليس كذلك، فيرفضه ويعرض عنه؟

د ژ إلى  ومن أجل ذلك احتكم القرآن في إثبات صدق رسالة مُحم
 μ  ´ ــرة وحدها، فقال في صرامــة ووضوح: ﴿ ³  العقول المُفَك
 Æ  ÅÄ  Ã  Â  Á  À¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸¶

Î ﴾ [سبأ: ٤٦].  Í  Ì  Ë  Ê  É  È  Ç
 S  R  Q  P  O  N  M ﴿ :وقال يخاطب الرسول عن القرآن
 ﴾ ̀  _  ^]  \  [  Z  Y  X  WV  U  T

[يونس: ١٦].

ا������. �� %��ل  C+7
� ا��-�   [>�E �%

ب ـ وترك الوحي للعقل في مجال التشــريع: أنْ يجول ويصول في 
أمرين:

الأول: في فهم النصوص، والاستنباط منها، وربطها بعضها ببعض، 
ورد فروعها إلى أصولها، وظواهرها إلــى مقاصدها، ووصلها بالمقصد 
ها على عامها، وتبيين  دها، وخاصالعام للإسلام، وحمل مُطْلَقها على مُقَي
لها، وهنا تتفاضل العقول، وتتفاوت الأفهام ما بين مدرسة  مُجْمَلهِا بمُفَص
ر  الأثر، ومدرسة الرأي، ومدرسة الظاهر، ومدرسة المقاصد، وما بين مُيَس

د، سُنة االله في الخلق. ومُشَد

والأمر الثاني: فيما لا نص فيه، وهذا مجال رَحْب، وترك هذا المجال 
يناه «منطقة العفو» أخذًا من الحديث  مقصود من الشــارع، وهو ما ســم

QaradawiBooks.com

                         166 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٦١

١٦٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

النبوي الذي رواه أبو الدرداء مرفوعًا: «ما أحل االله في كتابه فهو حلال، 
م فهو حرام، وما سكت عنه عفوٌ، فاقبلوا من االله عافيته، فإن االله لم  وما حر
ë ﴾ [مريم: ٦٤](١). وهذه المنطقة   ê  é  è ﴿ :تلا يكنْ ليَنْسَى شيئًا» ثم
يملؤهــا المجتهــد بالقياس علــى المنصــوص بشــروطه، أو بالأخذ 
بالاستحسان، أو بالمصلحة المُرْسلة بضوابطها، أو برعاية العُرْف، أو غير 
ذلك من الأدلة التبعية، أو أدلة ما لا نــص فيه. فهنا يفرع المجتهد على 
الأصــول، ويقيس على الفروع، ويســتنبط الأحكام، ويكيــف الوقائع، 
ــس القواعد، في جلب المصالح، ودرء المفاســد، ورفع الحرج،  ويُؤَس
العرف،  واعتبار  بقدرها،  والحاجات  الضرورات  اليسر، وتقدير  وتحقيق 

ورعاية ظروف الزمان والمكان.
ولا عجب بعد ذلك: أن اختلفت المشــارب، وتعــددت المذاهب، 
وتنوعت الأقوال، وخلف لنا العقل الإســلامي في ضــوء الوحي: ثروة 
فقهية طائلة لها مكانها الرفيع في تراث الفقه العالمي. بل لا يوجد عند 
أمة من الأمــم ـ دينية أو غير دينيــة ـ نظير لها فــي التأصيل والتدليل، 

والتفريع والتنويع، وفي السعة والشمول.

�� %��ل الأcلاق: C+7
� ا��-�   [>�E �%

ج ـ وترك للعقل في ميدان الأخلاق: أن يصــدر حكمه، وفتواه في 
كثير من الأعمال، التي يلتبس فيها الخير بالشر، ويشتبه الحلال بالحرام. 
ولم يغفل شــأنه، بجانب الوحي، كمصــدر للإلزام الأدبــي، ومقياس 

ح إسناده،  رواه البزار (٤٠٨٧)، وقال: إســناده صالح. والحاكم في التفسير (٣٧٥/٢)، وصح  (١)
ووافقه الذهبي، والبيهقي في الضحايا (١٢/١٠)، وقال الهيثمي في مجمع الزوائد (٧٩٤): رواه 

البزار والطبراني في الكبير وإسناده حسن ورجاله موثقون. عن أبي الدرداء.

QaradawiBooks.com

                         167 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٦٢

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٧٠ المحور  العاشر : 

ــرِيعة نفســها، بعد أن بينــت الحلال الصريح  الش للحكم الخلقي. فإن
والحرام الصريــح، تركت المنطقة التي تختلط فيها الأوصاف، ويشــتبه 
ى فيها  امرئ أن يســتفتي فيها قلبــه، ويتحر ضت لكل فيها الحكم، وفو
طُمأنينة نفســه، أخذًا بالأحوط والأســلم. هكذا قضى الرسول الحكيم 
ــن، وبينهما أمورٌ مُشــتبهِات،  ــن، والحرام بي حيث يقــول: «الحلال بي
ــبهات فقد اســتبرأ لعِرْضه  قَى الشــاس، فمن ات لا يعلمها كثيــرٌ من الن
البر ما اطمأنت إليه  نفسَــكَ،  قَلْبكَِ واستفتِ  وديِنهِ»(١)، ويقول: «استفتِ 
د في الصدر،  فْس، وتردإليه القلب، والإثم ما حاك في الن النفس، واطمأن

وإنْ أفتاك الناس وأفتوك»(٢).

ا��Rن وا�:,�ة: آ��ق   K�> �� C+7
� ا��-�  %� �Eك 

د ـ ثم ترك الوَحْي للعقل بعد ذلك أن يجول في آفاق الكون العريض 
ما شــاء، صاعدًا إلى الأفلاك، وهابطًا إلى الأرض، ومتأملاً في النفس: 

 ❁  p  o  n  m ﴿ ،[يونس: ١٠١] ﴾ ]  \  [  Z  Y  X ﴿
 μ ﴿ :[الذاريات: ٢٠، ٢١]، ومتدبرًا في وقائع التاريخ ﴾ v  u  ts  r
 Æ  Å  Ä  ÃÂ  Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶
 i  h  g  f ﴿ ،[الحج: ٤٦] ﴾ Í  Ì  D  Ê  É  È  Ç

r ﴾ [آل عمران: ١٣٧].  q  p  o  n  m  l  k  j

متفق عليه: رواه البخاري في الإيمان (٥٢)، ومسلم في المســاقاة (١٥٩٩)، عن النعمان بن   (١)
بشير.

ن  جوه: إسناده ضعيف. والدارمي في البيوع (٢٥٣٣)، وحس رواه أحمد (١٨٠٠٦)، وقال مخر  (٢)
ــنه النووي في الأربعين، الحديث  إســناده المنذري في الترغيب والترهيب (٢٦٨٣)، وحس
السابع والعشرون. وقال الألباني في صحيح الترغيب والترهيب (١٧٣٤): حسن لغيره. عن 

وابصة بن معبد.

QaradawiBooks.com

                         168 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٦٣

١٧١ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ترك له أن يكشــف من ظواهر هذا الكون ما استطاع، وأن يسخّر من 
 Û  Ú  Ù  Ø  ×  Ö ﴿ :ره االله لمنفعته قواه ما قدر عليه، فكل ما فيه سخ
 ½ ﴿ [الجاثيــة: ١٣]،   ﴾ æ  å  ä  ã  â  á  àß  Þ  Ý  Ü
 Ë  Ê  É  ❁  Ç  Æ  Å  ÄÃ  Â  Á  À  ¿  ¾
 ﴾ %  $  #  "  ! ❁Ò  Ñ  Ð  Ï  ÎÍ  Ì

[إبراهيم: ٣٢ ـ ٣٤].

نْيا  ترك الوحيُ للعقل أن يبتكر، ويخترع في وسائل الحياة، وأمور الد
ما شــاء، ما دام ملتزمًا حدود الحق والعدل: «أنتم أعلمُ بأمر دُنْيَاكم»(١)، 

Å ﴾ [القصص: ٧٧].  Ä  Ã  Â  Á ﴿
كما ترك للعقل أن يســتفيد مــن تجارب الآخريــن، وينتفع بتراث 

́ ﴾ [الحشر: ٢].  ³ السابقين، ومعارف اللاحقين: ﴿ ² 
 ÃÂ  Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶  μ ﴿
Í ﴾ [الحج: ٤٦]، ﴿ ¯   Ì  D  Ê  É  È  Ç  Æ  Å  Ä
[الأحقــاف: ٤]،   ﴾ »  º  ¹  ¸  ¶  μ  ´  ³  ²  ±  °

0 ﴾ [النحل: ٤٣].  /  .  -  ,  +  * ﴿
ة المُؤْمنِِ، أنى وَجَدَها فهو أحق بها»(٢). الحكمة ضال»

٭ ٭ ٭

رواه مسلم في الفضائل (٢٣٦٣)، عن عائشة وأنس.  (١)
رواه الترمذي فــي العلم (٢٦٨٧)، وقال: حديث غريب، لا نعرفــه إلا من هذا الوجه. وابن   (٢)
ا. عن  ماجه فــي الزهد (٤١٦٩)، وقــال الألباني في ضعيــف الترمــذي (٥٠٦): ضعيف جد

أبي  هريرة. ولكن معناه صحيح بالإجماع.

QaradawiBooks.com

                         169 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٦٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٧٢ المحور  العاشر : 

�� �cصٌّ���ان �% �,) L
�Eدُّد ا�7
و%� �� ��مٌّ

٦

لا شــك أن هناك من الحقائــق العِلْمية ما هو مطلــوب من الناس 
لها إلى الناس بأيســر  جميعًــا، وعلينا أن نُعلمهم هــذه الحقائق، ونوص

الطرائق التي تيسّر عليهم، ولا تُكَلفهم شططًا في تحصيلها.
والأصل في العلوم أنها كلها في خدمة البشــر، وأنهم جميعًا يحبون 

ق فيها. مها، والتفوالحصول عليها، والإتقان لتعل
 ة، فهي ليست لكلاالله تعالى جعل بعض العلوم فيها خصوصي ولكن
ده بأســباب معرفته،  أه االله لذلــك، وزوما لنوع منهــم، هيــاس، وإنالن

وما يتعلق به دون غيره.

:lالأ-�د� Cو�DE L
�

من ذلك ما ذكــره القرآن الكريــم من إعطاء يوســف بن يعقوب 
ـ الكريم ابن الكريــم ابن الكريم ابن الكريم: يوســف بن يعقوب بن 
به  تأويل الأحاديث، ويُعْنَى  القرآن: علم  إبراهيم ـ ما سمّاه  إسحاق بن 
ا  وهذا مم ، اس، وتفســيرها مهمتي يراها النؤَى والأحــلام ال تأويل الر
خصّ االلهُ به يوســفَ ‰ ، كما قال أبوه يعقوب حين عرض عليه ابنُه 

QaradawiBooks.com

                         170 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٦٥

١٧٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ما رآه من النجوم والشــمس والقمر، حين رآهم له ساجدين، فقال له: 
 /  .  -  ,  +*  )  (  '  &  %  $  #  " ﴿
 ;  :  9  8  7  6  5  4  3  2  ❁  0
 ﴾ K  J  I  H  GF  E  D  C  B  A  @  ?  >  =  <

[يوسف: ٥، ٦].

وكذلك يقول القرآن بعد أن اشتراه عزيزُ مصر يوسف في صِغره: 
 ﴾ »  º  ¹  ¸  ¶  μ  ´  ³  ² ﴿

[يوسف: ٢١].

وحينما أدُخِل يوســفُ الســجن، من بعد ما رأوا الآيات التي تثبت 
 Ü  Û  Ú  Ù  Ø  ×Ö  Õ  Ô  Ó ﴿ :براءته ونقــاء صفحته، يقــول

â ﴾ [يوسف: ٣٧].  á  à  ß  Þ  Ý
فهذا علم اختصّ االله به يوســف ‰ ، تكريمًا من االله لــه، وإعزازًا 

لأمره، ولم يعطِ ذلك لكل من أراد من الناس.
وإلا فمَن مِن الناسِ يمكن أن يؤوّل رؤيا ملكِ مصر في سبع بقرات 
سمان، يأكلهن سبع عجاف، وسبع ســنبلات خضر، وأخر يابسات، بما 

 %  $# فسّره به يوســفُ ‰ ، ما كان الناس إلا أن يقولوا: ﴿ " 
( ﴾ [يوسف: ٤٤].  (  '  &

ولذلك قال يوسف ‰ من بعد، في أواخر حياته، وبعد أن جمع االله 
 ¸  ¶  μ  ´  ³  ²  ± شمله بأبويه، وإخوته وأسرته: ﴿ ° 
 Å  Ä  ÃÂ  Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º¹

Ç ﴾ [يوسف: ١٠١].  Æ
QaradawiBooks.com

                         171 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٦٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٧٤ المحور  العاشر : 

أ%�<� (7,�ة: ا�&��� %�   ���X) ء�,Pالأ C+�  L
�

ة ســليمان: أنه بعد أن  تي ذكرها لنــا القرآن في قصومن الأشــياء ال
د  سليمان ليس مُجَر عرفتْ ملكة سبأ المعروفُ اسمُها باسم «بلِْقِيس»، أن
رت أن ترحل  من أنبياء االله الكرام، قر ما هو نبينيا، وإن مَلكٍِ من ملوك الد

إليه من اليمن إلى الشام، لتُسْلمِ مع سليمان الله رب العالَمِين.

وقد علمِ سليمان بذلك: فأراد أن يُريها بعض العجائب التي أعطاها 
االله له، وذلك بأن يأتوا إليه بعرشــها قبل أن تحضر هي بنفســها، فقال 

 M  L  K  ❁  I  H  G  F  E  D  C  B  A ﴿ :ســليمان
] ﴾ [النمل: ٣٨، ٣٩].  Z  Y  X  WV  U  T  S  R  Q  P  O  N

أي أنّ هــذا العفريت يمكنــه أن يأتي بعرش المرأة مــن اليمن إلى 
فلسطين مُدةَ مُقامه في المجلس، أي نحو خمس ساعات، أو نحو ذلك.

ولكن ســليمان اســتكثر هذه المدة، واعتبرها طويلة، ولهذا ســمع 
محاولة أخرى أمْهرَ وأقصى سرعةً من ذلك، عرضها أحدُ الحاضرين من 

 i  h  g  f  e  d  c  b  a  `  _  ^ الملأ في مجلســه: ﴿ [ 
j ﴾ [النمل: ٤٠].

أي أنّ هذا الشخص من الحاضرين في ملأ سليمان، ولا شكّ أنه من 
N ﴾، فلا بد أن يكون هذا   M  L ﴿ :هالآخر أطلق عليه أن الإنس؛ لأن
من الإنس، ولا مجال أن يكون من الملائكــة؛ لأن الملائكة لم يكونوا 

من ملأ سليمان، وحضورِ مجالسه.

فهو يســتطيع بما عنده من علم الكتاب، وأســراره التي لم يشرحها 
ا تعلمه من علم الكتاب، أنْ  ها ممأن للناس، ولم نعرف عنها شــيئًا، إلا

QaradawiBooks.com

                         172 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٦٧

١٧٥ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ينقُلَ العرش من بلدٍ إلى آخر، أو من قُطــر إلى آخر، في مدّة هي أوْجز 
 i  h  g  f  e  d  c ﴿ :ما يتخيّله عقلُ بشــر، وهو ما قاله الرجــل
j ﴾ [النمــل: ٤٠]. أي أنه إذا فتح عينــه ليرى، فقبــل أن يُغلقها، يأتي 

بالعرش إليه.

سبحان االله العظيم، ســبحان ربي الأعلى، في لمح البصر، ينقل هذا 
الشــخص، الذي لا نعرف اســمه، عرش الملكة بلقيس من اليمن إلى 
فلسطين بالشام، وهذا علم منحه االله لهذا المخلوق البشري، ومكّنه منه، 

 ¯  ®  ¬  «  ª ﴿ ،ة المتعلقة بعلم الكتاب وتعلمه بوســائله الخاص
́ ﴾ [المائدة: ٥٤].  ³  ²  ±°

ة أنّ نقْل هذه الأشــياء من بلد إلى آخر،  ولكن عرفنا من هذه القص
ومن مُحيط إلى محيط، ليس مستحيلا، ولكنه مقدور للبشر، وعليهم أن 

يبحثوا عن الوسائل.

:�d4
ا�9َّي %�:] االله �  �ِّ��ُّ
ا�  L
ا�7

ومن العلوم التي يمنحهــا االله تعالى لبعض عبــاده ولا يحتاج إليها 
البشر جميعهم: ما ســمّاه بعضُهم: «العلم اللدنّي»، الذي أخُِذ اسمه من 
قوله تعالى عن ســيدنا موســى في رحلته التي حدثنا عنها في ســورة 

 Y  X  W  V  U  T  S  R  Q  P  O ﴿ :الكهــف
Z ﴾ [الكهف: ٦٥].

إ�,] ���,�: 
�ن V� ا�9َّي ا����   L
� L$dُ7) ������

نوع من لدُن البشر أنفسِهم، ومن سعيهم بوســائلهم لتحصيله، عن 
طريق الأســماع التي تســتوعب المعلومــات، والأبصار التي تشــاهد 

QaradawiBooks.com

                         173 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٦٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٧٦ المحور  العاشر : 

 μ ﴿ :تي تكتشــف الحقائق، كما قــال تعالىالممكنــات، والعقول ال
 Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶

Å ﴾ [النحل: ٧٨].  Ä  ÃÂ
نيا، فكل له مصادره، وله وسائله،  ين وعلوم الد وهذا يشمل علوم الد

ويمكن الحصول عليــه، كل على قدْر واديه، كمــا قال تعالى: ﴿ £ 
¥ ﴾ [الرعد: ١٧].  ¤

ونوع آخر من العلوم، سمّاه مَن سمّاه: «العلم اللدُني» إشارة إلى قوله 
 V  U  T  S  R  Q  P  O ﴿ :تعالى في ســورة الكهف

Z ﴾ [الكهف: ٦٥].  Y  X  W
فعلمه من لدُن االله 8 ، وليس من لدُن غيره، لا يأتي بطريقة الآخرين 
من تحصيل قضايا ألّفها علماء آخرون، ولا من طريق تراتيب معيّنة رتّبها 
الآخرون، ليصل بها إلى ما يريد اكتســابه من حقائــق عِلْمية، أو قوانين 

ا يحرص الناس على تَعَلمه. معرفية، أو أخبار منقولة، أو غير ذلك مم
ا يتصف به العلم الديني،  وهذا العلم له خصوصيّة تميّزه عن غيره مم
فهــذا وإن كان داخــلاً في مضمــون العلــم الديني، فيتميــز عن غيره 

بخصائصه الذاتية.
فمن هذه الخصائص: أنه ليس ممنوحًــا للكافة، وإن كانوا من أولي 
الفضل والنهَى والتقَى، كما نرى أن ســيدنا موسى ‰ ، وهو من أولي 
العزم من الرســل، وهو الذي اصطفاه االله برسالاته وبكلامه، وأنزل عليه 
التوراة، فيهــا هدًى ونور، لم يمنحه االله من هــذا العلم اللدُني ما أعطى 
عبدَه الذي لم يذكر لنا اســمه، وأرشد موســى إلى أن يتبع هذا الرجل 

ا علمه االله رشدًا. م منه ممليتعل
QaradawiBooks.com

                         174 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٦٩

١٧٧ موقف ا7سلام من العقل والعلم

 c  b  a  ` ف: ﴿ _  أدبٍ وتلط ولذلك قال له موسى بكل
 t  s  r  q  p  o  ❁  m  l  k  j  i  h  ❁  f  e  d
 ¦  ¥  ¤  ❁  ¢  ¡ ے   ~  }  |  {  z  y  x  ❁  v  u
 ¶  μ  ´  ³  ²  ❁  °  ¯  ®  ¬  «  ª  ©  ¨  §
 Æ  Å  Ä  ❁  Â  Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º¹  ¸
 Õ  Ô  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï  Î  Í  ❁  Ë  Ê  É  È  Ç
 ä  ã  â  á  à  ß  Þ  Ý  Ü  Û  Ú  Ù  Ø  ❁  Ö
 -  ,  ❁  *  )  (  '  &  %  $  #  "  !  ❁  ç  æ  å
 >  =  <  ;  ❁  9  8  7  6  5  43  2  1  0  /  .
 K  J  I  H  G  F  E  D  C  B  A  @  ?
 [  ZY  X  W  V  U  ❁  S  R  Q  P  O  N  ML
 i  h  g  f  e  d  c  ❁  a  `  _  ^  ]  \
 x  w  v  u  ❁  s  r  q  p  o  n  m  l  k  j
 ¥  ¤  £  ¢  ¡  ❁  ~  }  |  {  z  y
 ´  ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  «  ❁  ©  ¨  §  ¦
 Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶  μ
 ﴾ Ñ  Ð  Ï  Î  Í  Ì  Ë  ÊÉ  È  Ç  Æ  ÅÄ  Ã  Â

[الكهف: ٦٦ ـ ٨٢].

ة التي سجّلتها سورة الكهف لموسى ‰ والعبد الذي آتاه  هذه القص
وه «الخَضِر»، ووقعت معه هذه الوقائع الثلاث بما  دُنْه علمًا، وسَماالله من ل
لها من تأويــل، وخصوصًا الحادث الثاني، قتل الغــلام، لما علم أنه إن 

عاش فسيرهق والديه طغيانًا وكفرًا.
QaradawiBooks.com

                         175 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٧٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٧٨ المحور  العاشر : 

:�dِ4َوا� <*�%

وفية، الذين اعتبروا كشفهم وإلهامهم  ما هو مع الغلاة من الصوخلافنا إن
مصدرًا للأحكام الشرعية، فيُحلّون على أساسِه وحده، ويُحرّمون!

م على  العلــم اللّدُني» مُقد» ة موســى والخضر: أن ويأخذون من قص
«العلم الشرعي»، وأن هناك «شــريعة» يعلمها الفقهاء، و«حقيقة» يعرفها 
ــرِيعة! فالشريعة للعوام، والحقيقة  مة على الش الحقيقة مُقَد الأولياء! وأن
رِيعة مَقَتَهم، ومن نظر إليهم  من نظر إلى الخلق بعين الش وأن ! للخواص

بعين الحقيقة عذرهم!
ة، التي ذكرها االله في سورة  ون على هذه التفرقة بهذه القصويســتدل
ــرِيعة فأنكر خرق  الكهف. فموســى ـ في نظرهــم ـ كان ينظر بعين الش
السفينة، وقتل الغلام بغير جناية، وإقامة الجدار لقوم لا يستحقون إكرامًا 

ولا معونة.
 ن لموسى ما وراء كلا الخَضِر فكان ينظر بعين الحقيقة، ولهذا بيوأم
 م موسى للخَضِر؛ لأنأمرٍ من هذه الأمور الثلاثة من أسرارٍ وغيوب، فسل
رِيعة، والخَضِر كان معه علم  علم الظاهر، علم الش موسى لم يكن معه إلا

الباطن، وهو علم الحقيقة!
والعلم الذي عند الخَضِر لم يأتِ نتيجة تعلم أو كسب، إنما هو علم 
دُني» أخذًا  ونه: «العلم الل وهبي، من لَدُن االلهِ مباشرةً، وبلا واسطة، ويسم

Z ﴾ [الكهف: ٦٥].  Y  X  W ﴿ :من قوله تعالى
ومن هنا جــاء عن بعض المتصوفــة احتقارُهم لعلم الشــرع، الذي 
يُعرف بالنصوص، ويُعلم بالشواهد والأدلة، ويُطلب من العلماء، ويُروى 

ونه هم: «علِْم الوَرَق»! بالأسانيد، ويُسم
QaradawiBooks.com

                         176 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٧١

١٧٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

دُني» كما  ما يعنيهــم علم «الباطــن» أو «الحقيقة» أو «العلــم اللوإن
ونه علم الخَضِر، لا علم موســى، علم «أصحاب الأذواق»، لا علم  يُسَم

ثين والفقهاء. ة، لا علم المُحَدوفي أصحاب الأوراق»، علم الص»

بل قال بعضُهم في جراءة عجيبة: إن العلم حجاب بين صاحبه وبين 
االله 2 !

ولا ريب أن هذا من الجهل والعُجْب، والغرور، والشرود عن سواء 
الصراط، الذي سار عليه رسول االله ژ وأصحابه الغُر الميامين. والتابعون 
وفية الأوائلُ أنفسُهم،  ذي سار عليه شــيوخُ الصلهم بإحســان، بل هو ال

وربوْا عليه مريديهم، وشدّدوا في ذلك، ولم يتهاونوا فيه.

رِيعة  من خصائص الش وقد بيّن الإمام الشــاطبي في «الموافقات» أن
عمومها لكل المكلفين في كل الأوضاع والأحوال.

فلا يخرج عنها ولي ولا غيره بدعوى الكشف أو غيره، وأن العوائد 
ــلاع علــى المُغَيبات،  ـة الاعتبار شــرعًا، فليس الاط الجاريــة ضروريـ
ولا الكشف الصحيح بالذي يمنع جريانها على مقتضى الأحكام العادية، 

والقدوة في ذلك رسول االله ژ ، ثم ما جرى عليه السلف الصالح @ .

ة «الخَضِــر»، التي يحتج بها قومٌ على جواز الخروج  ض لقص تعر ثُم
وهم الأولياء، أو أهل الكشف، وقال فيها:  ــرِيعة لمن ســم عن ظاهر الش
É ﴾ [الكهف: ٨٢]. فيظهر به   È  Ç  Æ ﴿ :ة الخَضِر ‰ وقوله ا قصوأم»

، وذهب إليه جماعة من العلماء استدلالاً بهذا القول. ِه نَبيأن

ويجوز للنبي أن يحكم بمقتضى الوحي من غير إشــكال، وإن سلم 
فهي قضية عَيْن، ولأمرٍ ما، وليستْ جاريةً على شرعنا.

QaradawiBooks.com

                         177 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٧٢

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٨٠ المحور  العاشر : 

ن  ولا لغيره مم ، ة لوليه لا يجوز في هذه الملوالدليل على ذلك أن
ـه طُبعِ كافرًا، وأنه  ليس بنبي أن يقتل صبيا لم يبلغ الحُلُم، وإن علم أنـ
ـه إن عاش أرهق أبويه طغيانًا وكفــرًا، وإن أذُنِ له من  لا يؤمن أبدًا، وأنـ
رِيعة قد قررت الأمر والنهي، وإنما الظاهر  الش عالَم الغيب في ذلك؛ لأن
ة أنها وقعتْ على مقتضى شــريعةٍ أخرى، وعلى مقتضى  في تلك القص
عتاب موسى ‰ ، وإعلامه أنّ ثمّ عِلمًا آخر، وقضايا أخُر لا يعلمها هو.

فليس كل ما اطّلع عليه الولي من الغيوب يســوغ له شرعًا أن يعمل 
عليه، بل هو على ضربين:

ــرِيعة من غير أنْ يصح رده  أحدهما: ما خالف العمل به ظواهر الش
إليه، فهذا لا يصح العمل عليه البتة.

والثاني: ما لم يخالف العمل به شــيئًا مــن الظواهر، أو إن ظهر منه 
خلاف فيرجع بالنظر الصحيح إليها، فهذا يســوغ العمل عليه. وقد تقدم 

بيانه.
فإذا تقرر هذا الطريق فهو الصواب، وعليــه يُرَبي المُرَبي، وبه يعلق 
إلى  أقرب  المتبوعين رســول االله ژ ، وهو  تأسّيا بسيد  السالكين،  هممَ 
يُتابَع  القدم، وأحرى بأن  الخروج عن مقتضى الحظوظ، وأولى برسوخ 

عليه صاحبه، ويُقْتدى به فيه، واالله أعلم»(١).
وقبل الشاطبي بين شيخ الإسلام ابن تيمية بالأدلة: الغلط الذي وقع 
رِيعة،  ة موسى والخَضِر على مخالفة الش لأولئك القوم في الاحتجاج بقص

رِيعة. ما فعله الخضر إلى الش مجتهدًا أن يَرُد

الموافقات (٢٩٦/٢، ٢٩٧)، تحقيق الشــيخ عبد االله دراز، نشــر دار المعرفة، بيروت، ط ٢،   (١)
١٣٩٥هـ ـ ١٩٧٥م.

QaradawiBooks.com

                         178 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٧٣

١٨١ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ا ذكره: أن موسى ‰ لم يكن مبعوثًا إلى الخضر، ولا أوجب االله  ومم
على الخَضِر متابعته وطاعته، بل قد ثبــت في الصحيحَيْن: أن الخَضِر قال 
له: يا موســى، إني على علمٍ من علم االله علمنيه االلهُ لا تعلمه، وأنت على 
ة. دعوة موسى كانت خاص مكه االله لا أعلمه(١). وذلك أنعلمٍ من علم االله عل
وقد ثبت في الصحاح من غير وجه عن النبي ژ أنه قال فيما فضله 
ة، وبُعثت إلى  يُبعث إلى قومه خاص االله به على الأنبياء، قال: «كان النبي

ة»(٢). اس عامالن
د ژ شــاملة لجميــع العباد، ليس لأحــد الخروج عن  فدعوة مُحم
متابعته وطاعته، والاستغناء عن رســالته، كما ساغ للخضر الخروج عن 

متابعة موسى وطاعته، مستغنيًا عنه بما علمه االله.
د: إني على علم من  ن أدركه الإسلامُ أن يقول لمُحَم وليس لأحد مم

علم االله علمنيه االله لا تعلمه.
هّــاد والعُبّاد أو  ومن ســوّغ هذا، أو اعتقد أنّ أحــدًا من الخلق ـ الز
د ژ ومتابعته، فهــو كافر باتفاق  غيرهم ـ لــه الخروج عن دعــوة مُحم

نة أكثر من أن تذكر هنا. المسلمين، ودلائل هذا من الكتاب والس
رِيعة، ولهذا لما بيّن الخضر  ة الخَضِر ليس فيها خروج عن الش وقص
لموســى الأســباب التي فعل لأجلها ما فعل، وافقه موسى، ولم يختلفا 

حينئذ. ولو كان ما فعله الخضر مخالفًا لشريعة موسى لما وافقه.
ومثل هذا وأمثاله يقــع للمؤمنين بأنْ يختص أحد الشــخصين بالعلم 
رِيعة، والآخر لا يعلم ذلك السبب، وإنْ كان قد  بسبب يبيح له الفعل في الش

متفق عليه: رواه البخاري في التفسير (٤٧٢٧)، ومسلم في الفضائل (٢٣٨٠) (١٧٤)، عن ابن عباس.  (١)

متفق عليه: رواه البخاري في التيمم (٣٣٥)، ومسلم في المساجد (٥٢١)، عن جابر بن عبد االله.  (٢)

QaradawiBooks.com

                         179 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٧٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٨٢ المحور  العاشر : 

ل، مثل شخصين دخلا إلى بيت شخص، وكان أحدهما  يكون أفضلَ من الأو
يعلم طيب نفســه بالتصرف في منزله، إما بإذن لفظــي أو غيره، فيتصرف، 

رِيعة، والآخر الذي لم يعلم هذا السبب لا يتصرف. وذلك مباح في الش
وخرْق السفينة كان من هذا الباب، فإن الخضر كان يعلم أن أمامَهم 
ملكا يأخذ كل ســفينة غصبًا، وكان من المصلحة التي يختارها أصحاب 

السفينة إذا علموا ذلك، لئلا يأخذها [وهذا](١) خير من انتزاعها منهم.
ونظير هذا حديث الشــاة التي أصابها الموت، فذبحتها امرأة بدون 
إذن أهلها(٢)، فســألوا النبي ژ عنها، فأذن لهم في أكلها، ولم يلزم التي 
ذبحت بضمــان ما نقصت بالذبــح؛ لأنه كان مأذونًا فيــه عرفًا، والإذن 
العرفي، كالإذن اللفظي. ولهذا بايع النبي ژ عن عثمان في غيبته بدون 
اســتئذانه لفظًا(٣). ولهذا لما دعــاه أبو طلحة ونفرًا قليــلاً إلى بيته، قام 
نَفْس أبــي طلحة، وذلك لما  بجمع أهل المســجد، لمِا علمَِ من طِيبِ 

يجعله االله من البركة(٤)، وكذلك حديث جابر(٥).

في الفتاوى: بياض بالأصل، والسياق يقتضيه.  (١)
إشارة إلى الحديث الذي رواه البخاري في الذبائح والصيد (٥٥٠١) بلفظ: أن جارية لهم كانت   (٢)

ترعى غنمًا بسَلْع، فأبصرت بشاةٍ من غنمها موتًا، فكسرت حجرًا فذبحتها. عن ابن عمر.
إشــارة إلى الحديث الذي رواه البخاري في أصحــاب النبــي ژ (٣٦٩٨) بلفظ:... فقال   (٣)

رسول االله ژ بيده اليمنى: «  هذه يد عثمان». فضرب بها على يده. عن ابن عمر.
إشارة إلى الحديث المتفق عليه:  « ...  آرسلك أبو طلحة». فقلت: نعم. قال: «بطعام». فقلت:   (٤)
نعم. فقال رســول االله ژ لمن معه: «قومــوا». فانطلق وانطلقت بيــن أيديهم، حتى جئت 
أبا طلحة فأخبرته، فقال أبو طلحة: يا أم سليم قد جاء رسول االله ژ بالناس. رواه البخاري 

في المناقب (٣٥٧٨)، ومسلم في الأشربة (٢٠٤٠)، عن أنس.
إشارة إلى الحديث المتفق عليه: إنا يوم الخندق نحفر، فعرضت كدية شديدة... فقال:  « قوموا».   (٥)
فقام المهاجرون، والأنصــار، فلما دخل على امرأته قال: ويحك جــاء النبي ژ بالمهاجرين 

والأنصار ومن معهم. رواه البخاري في المغازي (٤١٠١)، ومسلم في الأشربة (٢٠٣٩).

QaradawiBooks.com

                         180 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٧٥

١٨٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

امًا، دعاه فاســتأذنه في شخص يســتتبعه(١)؛ لأنه لم  لح وقد ثبت أن
ــام ما علمه من طيــب نفس أبي طلحة  حيكن يعلــم من طيب نفس الل

وجابر وغيرهما.

وكذلك قتْل الغلام، كان من باب دفع الصائل على أبويه، لعلْمه بأنّه 
كان يفتنهما عن دينهما، وقتل الصبيان يجوز إذا قاتلوا المســلمين، بل 

يجوز قتلهم لدفع الصول على الأموال.

فلهذا ثبت في صحيح البخاري(٢) أن نجــدة الحروري (من رؤوس 
الخوارج) لما سأل ابن عباس عن قتل الغلمان قال: «إن كنتَ تعلم منهم 

ما علمه الخضر من الغلام فاقتلهم، وإلا فلا تقتلْهم»(٣).

ونقل الحافظ ابن حجر في «فتح البــاري» عن الإمام القرطبي كلمةً 
ة موسى والخَضِر وما يُستفاد منها من أحكام وعبر،  مة تعليقًا على قصقَي

قال فيها:

متفق عليه: رواه البخاري في المظالم والغصب (٢٤٥٦)، ومســلم في الأشربة (٢٠٣٦)، عن   (١)
أبي مسعود الأنصاري.

رواه مسلم في الجهاد والســير (١٨١٢)، لم أجده في البخاري، وأورده الحميدي في الجمع   (٢)
بين الصحيحين في أفراد مسلم (١٢٢٢)، وكذا ابن الأثير في جامع الأصول (١٠٩٣)، والمزي 

في تحفة الأشراف (٦٥٥٧).
مجموع فتاوى شــيخ الإســلام ابن تيميــة (٤٢٥/١١) وما بعدها، تحقيــق عبد الرحمٰن بن   (٣)
محمّد بن قاســم، نشــر مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشــريف، المدينة النبوية، 
١٤١٦هـ ـ ١٩٩٥م، وما ذكره عن ابن عباس هنا، فإنما قصد به ـ كما قال الســبكي ـ المحاجة 
 ƒ والإحالة على ما لا يمكن؛ قطعًــا لطمعه في الاحتجاج بقصة الخضر، وليس مقصوده
أنه إن حصل له ذلك يجــوز القتل. انظر: روح المعاني للألوســي (٣٣٩/٨)، تحقيق علي 

عبد الباري عطية، نشر دار الكتب العلمية، بيروت، ط ١، ١٤١٥ه ـ.

QaradawiBooks.com

                         181 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٧٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٨٤ المحور  العاشر : 

ه هنا على مُغالطتين: ولنُنَب»
كًا بهذه  الخَضِرَ أفضل من موسى، تمس الأولى: وقع لبعض الجهلة أن
ن قصُر نظره على هذه  ما يصدر ممة، وبما اشــتملت عليه، وهذا إن القص
ة، ولم ينظر فيما خص االله به موسى ‰ من الرسالة، وسماع كلام  القص
االله، وإعطائه التوراة فيها علم كل شــيء، وأنّ أنبياء بني إســرائيل كلهم 
داخلون تحت شريعته، ومخاطبون بحكم نبوته، حتى عيسى، وأدلة ذلك 

 $  # في القرآن كثيرة، ويكفي مــن ذلك قوله تعالى: ﴿ " 
) ﴾ [الأعراف: ١٤٤].  '  &  %

قال: والخَضِر وإن كان نبيا فليس برسولٍ باتفاق، والرسول أفضل من 
لنا على أنه رسول، فرسالة موسى أعظم، وأمُته  ليس برسول، ولو تَنَز نبي
أكثر، فهو أفضل، وغاية الخَضِر أن يكون كواحد من أنبياء بني إسرائيل، 
، فالنبي أفضل  بل ولي ، الخَضِر ليس بنبي وموسى أفضلهم. وإن قلنا: إن
من الولي، وهو أمرٌ مقطوعٌ به عقلاً ونقلاً، والصائر إلى خلافه كافر؛ لأنه 

أمر معلوم من الشرع بالضرورة.

ة الخضر مع موسى امتحانًا لموسى ليعتبر. ما كانت قصقال: وإن

الثانية: ذهب قوم من الزنادقة إلى ســلوك طريقة تســتلزم هدم أحكام 
ة موسى والخضر: أنّ الأحكام الشرعية  ه يستفاد من قصرِيعة، فقالوا: إن الش
العامة تختص بالعامة والأغبياء، وأمــا الأولياء والخواص، فلا حاجة بهم 
إلى تلك النصوص، بل إنما يُراد منهم ما يقع في قلوبهم، ويُحكم عليهم 
بما يغلب على خواطرهم، لصفاء قلوبهم عن الأكدار، وخلوّها عن الأغيار، 
فتنجلــي لهم العلــوم الإلهيــة، والحقائــق الربّانية، فيقفون على أســرار 
الكائنات، ويعلمون الأحكام الجزئيات، فيستغنون بها عن أحكام الشرائع 

QaradawiBooks.com

                         182 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٧٧

١٨٥ موقف ا7سلام من العقل والعلم

الكليات، كما اتفق للخضر، فإنه استغنى بما ينجلي له من تلك العلوم عما 
كان عند موسى، ويُؤَيده الحديث المشهور: «استفتِ قلبكَ وإن أفتَوْكَ»(١).

قال القرطبي: وهذا القول زندقة وكفر؛ لأنه إنكار لما عُلمِ من الشرائع، 
فإن االله قد أجرى سُــنته، وأنفذ كلمتَه، بأنّ أحكامَه لا تُعلم إلا بواســطة 
رُسله، السفراء بينه وبين خلقه، المبيّنين لشــرائعه وأحكامه، كما قال االله 
R ﴾ [الحج: ٧٥]. وقال:   Q  P  O  N  M  L ﴿ :تعالى
Ç ﴾ [الأنعــام: ١٢٤]، وأمــر بطاعتهــم فــي كل   Æ  Å  Ä  Ã ﴿
ك بما أمروا به، فإن فيه الهدى،  على طاعتهم، والتمس ما جاؤوا به، وحث
وقد حصل العلم اليقين، وإجماع الســلف على ذلك، فمن ادعى أن هناك 
طريقًا أخرى يعرف بها أمــرُه ونهيُه، غيرَ الطرق التي جاءت بها الرســلُ 

يُستغنى بها عن الرسول، فهو كافر يقتل ولا يستتاب.

وقال: وهي دعوى تســتلزم إثبات نبوةٍ بعد نبينــا؛ لأن من قال: إنه 
يأخذ عن قلبه، لأن الذي يقع فيه هو حكم االله، وأنّه يعمل بمقتضاه، من 
ة النبوة، كما  غير حاجة منه إلى كتاب ولا سنة، فقد أثبت لنفســه خاص

قال نبينا ژ : «إن رُوح القُدُس نفث في رُوعيِ»(٢).

قال: وقد بلغنا عــن بعضهم أنه قال: أنا لا آخذ عــن الموتى، وإنما 
آخذ عن الحي الذي لا يموت! وكذا قال آخر: أنــا آخذ عن قلبي وعن 

ربي! وكل ذلك كفر باتفاق أهل الشرائع، ونسأل االله الهداية والتوفيق.

سبق تخريجه ص ـ ١٧٠.  (١)
رواه الطبراني (١٦٦/٨)، وأبو نعيم فــي حلية الأولياء (٢٦/١٠)، وقــال الهيثمي في مجمع   (٢)
حه الألباني في  الزوائد (٦٢٩٣): رواه الطبراني، وفيه عفير بــن معدان، وهو ضعيف. وصح

صحيح الجامع (٢٠٨٥)، عن أبي أمامة الباهلي.

QaradawiBooks.com

                         183 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٧٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٨٦ المحور  العاشر : 

لع  يجوز أن يَط الولي ة الخَضِر على أن بقص وقال غيرُه: من اســتدل
 ، ــرِيعة، ويجوز لــه فعله، فقد ضل من خفايا الأمور على ما يخالف الش
ــك به صحيحًا، فإن الذي فعله الخضر ليس في شيءٍ منه  وليس ما تمس
ما يناقض الشــرع، فإن نقضَ لوح من ألواح الســفينة لدفع الظالم عن 
غصبها، ثم إذا تركها أعُِيد اللوح، جائز شرعًا وعقلاً، ولكن مبادرة موسى 
بالإنكار بحسَــب الظاهر. وقد وقع ذلك واضحًا في رواية أبي إسحاق 
رها فوجدها منخرقة  ذي يُسَــختي أخرجها مســلم ولفظه: «فإذا جاء الال
تجاوزهــا فأصلحها»(١)، فيُســتفاد منه وجــوب التأني عــن الإنكار في 
ــرِيعة. وأما إقامة  ه كان في تلك الشالمحتملات. وأمّا قتله الغــلامَ فلعل

الجدار، فمن باب مقابلة الإساءة بالإحسان»(٢)، واالله أعلم.

ومن هنا يتبين لنا أنّ العلمَ الشرعي لا يستغني عنه أحدٌ، ولا يخرج 
عن حكمه أحد، أيا كانتْ منزلتُه في دين االله، أو في دنيا الناس.

 R  Q ﴿ :فاللهم علمنا ما ينفعنا، وانفعنا بما علمتنا، وزدنا علمًا
\ ﴾ [البقرة: ٣٢].  [  Z  Y  XW  V  U  T  S

٭ ٭ ٭

رواه مسلم في الفضائل (٢٣٨٠) (١٧٢)، عن أبي بن كعب.  (١)
فتح الباري لابن حجر (٢٢١/١، ٢٢٢)، نشر دار المعرفة، بيروت، ١٣٧٩هـ.  (٢)

QaradawiBooks.com

                         184 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٧٩

١٨٧

٧

�Eدّد ا�7
L (,� ا�@�ِّ� وا�+7�ّْ�

من المهم في المجال العلمي: أن تفرّق بيــن الظنيّ والقطعيّ، فيما 
يثبت من الأحكام، في الشرعيات والعقليات، فللظني حكمه، وللقطعي 
حكمه، وكثير مــن الناس يخلط بينهما، فتختلــط عليه الأمور، وتلتبس 

عليه المسالك، وتتعارض عنده المسائل بعضها ببعض.

وكل من القطعي والظني يكون في العقليات والشرعيات.

ا�+�7,�ت:  �,) v'��E لا

ومن المعروف عند أهل العلــم: أن القضيتيــن القطعيتين إذا ثبتت 
قطعيتهما بيقين لا يمكن أن يختلفا، أو يتناقضا، فإن القطعيّات لا يُناقض 
بعضُها بعضًا أبدًا. فلا يمكن أن يجتمعــا معًا، ولا يمكن أنْ يرتفعا معًا، 

هذا في القطعيّات العقلية، وفي القطعيّات الشرعية.

عِي أنهما قطعيتان، فلا بد أن  فإذا ثَبَت أنّ هناك قضيتيْنِ متناقضتين اد
هذه الدعــوى غيرُ حقيقيــة، ولا بد أن فيهــا غلطًا، فلا بــد أن إحدى 

القضيتين ظنية، أو أن كلتيهما ظنية؛ إذ تناقض القطعيات مستحيل.

وإذا تناقضت قضيتان، كلتاهما دينية، وكلتاهما قطعية، فهذا ما ينقضه 
المنطقُ، وما هو متفق عليه، وما هو مقطوع به.

QaradawiBooks.com

                         185 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٨٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٨٨ المحور  العاشر : 

أما إذا ثبت أن إحدى القضيتَيْن قابلــة للنقض، فلا بد أن فيها خللاً 
جعلها غير قطعية؛ إذ القطعي لا يناقض القطعي أبدًا، دينيا كان أم دنيويا

القضيتَيْن دينية شــرعية، والأخرى عقلية دنيوية،  وقد تكون إحدى 
ولكنهمــا قطعيتان، فإذا كانتــا قَطْعِيتَيْن، فلا يجــوز أن تُنَاطح إحداهما 
الأخرى، ولو حدث ذلك، فلا بد أن يُحذف القطعُ من إحداهما، ويثبت 

نية. ة، أو يُحذف القطع من كلتيهما، وتثبت لهما الظين له الظ
ني في النصوص  ومن اللازم أنْ يعــرف الناسُ حكمَ القطعــي والظ
نة، وحكم القطعي والظني في الأمور العقلية،  ة من الكتاب والسالشرعي

وحكم القطعي والظني في الأمور المختلطة بينهما.

ا�+�7� وا�@��: �7Eرض 

وإذا تعارض القطعي والظنيّ، قُدّم القطعي لا محالة بالإجماع.
وأمّا إن كان كلاهما ظنيا، فهنا يُرجع فيه إلى ما يُعرف بـ «التعارض 
والترجيح» في الأدلّة، وهو باب معروف فــي أصول الفقه، وفي أصول 

التفسير، وفي أصول الحديث.
ومن المقرّر المعروف في الدوائر العِلْمية: أنّ المسلم لا يُحكم عليه 
بالكفر إذا أنكر أمرًا ظنيــا، فالظني لا يُحكم له بالقطــع أنه من صلب 
الإســلام، بل هو متردد بين هذا وذاك، والكفر غاية في بابه، فلا يدخل 
المســلم في الكفر، وعنده فرصة ألا يدخل فيه وذلك إذا لم يقتحم باب 

القطعيات في الدين، أما الظنيات فله فيها فسحة.
أما القطعيات فهي اليقينيّــة، التي يُحكم بالكفر على من أنكرها، أو 
بعضها، أو واحدة منها، فيكفي أن يُنكر المســلم ـ الذي ثبت إسلامُه ـ 

QaradawiBooks.com

                         186 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٨١

١٨٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

قضيةً واحدةً قطعية، كأنْ يُنكر ســورة من القــرآن، ولو كانت من قصار 
المفصّل، مثل سورة العصر، أو سورة قريش، أو سورة الكوثر، أو سورة 
ا هو ثابت في القرآن  الإخلاص، ونحوها. ولو أنكر ما ليس بســورة مم

يكفر به.
أو أنكر حكمًا من الأحكام الشــرعية القطعية الثابتــة، مثل فرضيّة 
الصلوات الخمس، أو الجُمعة، أو فرضية الزكاة، أو الصيام، أو الحج، أو 
تحريم الخمر أو الربا، أو أنكر حِلّ البيع والشراء في الأشياء المباحة، أو 
أنكر حلّ الزواج بغير المحارم، أو غير ذلك من الأشــياء المعروفة بين 

الناس، فهذا يُعدّ من الكفر المقطوع به في نظر الإسلام.

ا�+�7� �&���ب:  �R�%

ني: أن من أنكر قطعيا من الدين  والظ ب على معرفة القطعيا يترت ومم
ف بخطر ما ذهب  الثابت، يجب أن يُســتتاب، ويطلب منه ذلك، ويُعــر
ض نفسَه للخروج من الإسلام، وأنه يترتب عليه كذا وكذا،  ه عرإليه، وأن
ا وقع فيه،  ه مطلوب منه أن يُرَاجعَِ نفســه، ويتوبَ إلــى االله تعالى مموأن
وهذا متاحٌ لكل من ارتكب خطأ وخطيئة، مهمــا تكن عواقبها، فإن االله 

سبحانه يتوب على من تاب، من كافر أو مؤمن، وكان االله توابًا رحيمًا.
 K  J  I  H  G  F  E  D  C  B ﴿ :قال تعالى
 Y  X  W  V  U  T  ❁  R  Q  P  O  NM  L

\ ﴾ [الفرقان: ٧٠، ٧١].  [  Z
دة عن الإسلام، إلا بجحود أمرٍ  ولا يمكن أن تَحكُم على شخصٍ بالر
قطعي مُجْمَعٍ عليه من أمور الإسلام، أما الأمر الذي يُختلف فيه، فهو يُبقِي 

صاحبه على أصل الإسلام، ولا يخرجه إلى دين آخر، أو إلى غير دين.
QaradawiBooks.com

                         187 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٨٢

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٩٠ المحور  العاشر : 

ع البعض ـ لسببٍ أو لآخر ـ فيكفر  ى لا يتسرحت ، وهذا احتياط مهم
الناس ويخرجهم من الإسلام، وينضمّوا بسبب حماقة بعض الناس إلى 

أعداء الإسلام.

ا�+�آن:  �َّ,7�' �% C,
ا��+  �� �,�
Rا���  v7) �X���%

هذا وقد بالغ بعض المتكلمين الكبار، ومنهم من ينتســب إلى أهل 
السنة، مثل الإمام فخر الدين الرازي وأمثاله في الاعتداد بالأدلة العقلية، 
ــنة المتواترة،  ة من الكتاب والسوالتقليل من قطعيّة النصوص الشــرعي

وها: «الظواهر اللفظيّة». وسم
وزعموا أن هناك احتمالاتٍ عشــرةً أو تســعة، ترِدُ على كل لفظ أو 
، تجعله لا يفيد اليقين أو القطــع، ومن ذلك ما ذكره الرازي، وهو:  نص

احتمال وجود المعارض العقلي.
، ولا أدري كيــف تصدُر من عالم  وهذه دعوى مرفوضة ولا شــك
كبير، اشــتهر بالتأليف في التفســير، والكلام، والفقه، والأصول، كما 
اشتهر في علم الطب نظرًا وممارسة، وغدا يشار إليه بالبنان في عصره، 
وبعد عصره، حتى يُذكر في بعض الكتب بوصــف «الإمام» دون ذكر 

اسمه أو لقبه؟!
ولكن هذا يدلنا على أن كل واحد يؤخــذ من كلامه ويُترك، ما عدا 

المعصوم بالوحي ژ .
كما يدلنا علــى قيمة ما جاءنا مــن أحاديث مرفوعــة وموقوفة في 

ت العلماء، وزيْغات الحكماء. التحذير من زلا
وها «ظواهر لفظيّة»، إنما أنزلها االله في كتابه،  تي سموهذه النصوص ال

QaradawiBooks.com

                         188 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٨٣

١٩١ موقف ا7سلام من العقل والعلم

 u  t ﴿ :أو أنطق بها رســوله ژ ، لتكون: «بيانا للناس»، قال تعالى
y ﴾ [آل عمران: ١٣٨].  x  w  v

 C  B  A  @ كما وصف االله القرآن بأنه «تبِْيان»، ﴿ ? 
H ﴾ [النحل: ٨٩].  G  F  E  D

 ❁ المبين» كما في قولــه تعالى: ﴿ !  ووصفه كذلك بـ «الكتــاب 
$ ﴾ [الدخان: ١، ٢].  #

' ﴾ [الحجر: ١].  &  %  $ وفي سورة الحجر: ﴿ # 
' ﴾ [النمل: ١].  &  %  $ وفي سورة النمل: ﴿ # 

 v  u  t ﴿ :«وجاء في مطالع عدة ســور مثل سورة «يوســف
S ﴾ [الزخرف: ١، ٢].  R  ❁  P ﴿ :«[يوسف: ١]. وسورة «الزخرف ﴾ w
وقبل ذلك وصَــفَ االلهُ تعالى القــرآن بأنه «بيّنات»، كمــا في قوله 

 p  o  n  m  l  k  j  i  h ﴿ :ســبحانه
s ﴾ [البقرة: ١٨٥].  r  q

كما أنه 8 جعل القرآن حَكَمًا بين الناس فيما اختلفوا فيه، فهو يبيّن 
 Ô  Ó  Ò ﴿ :لهم ما غَمُض عليهم، ويحُــلّ لهم ما أشْــكِل عليهم

ÜÛ ﴾ [النحل: ٦٤].  Ú  Ù  Ø  ×  Ö  Õ
 O  N ﴿ :حه القرآن وكذلك شأن كتب االله تعالى ورسله، كما وض
 Z  Y  X  W  V  U  T  S  R  Q  P

̀ ﴾ [البقرة: ٢١٣].  _  ^  ]  \  [
 '  &  %  $  #  "  ! ﴿ تعالــى:  وقــال 

+ ﴾ [الحديد: ٢٥].  *  )  (
QaradawiBooks.com

                         189 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٨٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٩٢ المحور  العاشر : 

:C��:%ُ [ّ�D) ا�+�آ��  ا��ّ�   Kbو v+�

فكيف يوصف النص القرآني بعد ذلك بأنه «محتمل»؟!
لو قيل هذا في الآيات المُتشابهات، التي تحتمل أكثر من تفسير، لكان 
_ ﴾، والمرجوع  هذا مقبولاً، أمّا الآيات المُحكمات اللاتي هن ﴿ ^ 

إليها عند الاختلاف، والمُحكّمة عند التنازع، فكيف يقال فيها ذلك؟!
 Ü  Û  Ú  Ù  M  ×  Ö  Õ  Ô  Ó  Ò ﴿ :وقد قال تعالى

ß ﴾ [النساء: ٥٩].  Þ  Ý
فكيف يُرَد إلى ما يَقبل في ذاته التنازع، ولا يفصل النزاع؟!

ث الإمام الــرازي في كتابه «المحصول فــي أصول الفقه»، في  تحد
الظنون التي تَرِدُ علــى نصوص القرآن الكريــم، والأحاديث المتواترة، 
نيــة، فهناك  وتجعلهــا دائمًا غيــر قطعيّة! بل هــي أميل إلى إفــادة الظ

احتمالات، أو ظنون تنقل النص من القطعية إلى الظنية.
ة اللغة، والنحــو، والصرف، والمرجوع فيها  فهناك احتمال في صح
إلى الأدباء، وهم معتمدون في تصحيح الصحيح منها، وإفســاد الفاسد 

على أقوال هؤلاء الأكابر، من شعراء الجاهلية والمُخَضْرَمِين.
وإذا كان الأدباء قدحــوا فيهم، وبينوا لحنَهــم وخطأهم، في اللفظ 
والمعنــى والإعراب، فمــع هذا كيــف يمكــن الرجوع إلــى قولهِم، 

والاستدلال بشعرهم؟
. ة اللغة والنحو والتصريف: الظن المقصد الأقصى في صح فثبت أن
. يالثاني: احتمال أن يكون اللفظ مشتركًا، ونفي الاشتراك ظَن الظن

الثالث: أن يكون اللفظ مجازًا، ونفي المجاز مظنون.
QaradawiBooks.com

                         190 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٨٥

١٩٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

الرابع: أن يكون اللفظ منقولاً من معناه اللغوي إلى معنى آخر، أراده 
العُرف، أو الشرع، فيصبح هو المراد وليس الأصل.

الخامس: أن يكون هناك إضمــار، فإنه لو كان هناك مضمر لكان هو 
المراد لا الظاهر.

عدم التخصيص للعام، فإنّ احتمال التخصيص يخرج عن  السادس: 
الظاهر.

السابع: أن يكون هناك احتمال للنسخ، ولا شك أن هناك احتمالاً في 
الجملة، وبتقدير وقوعه لم يكن الحكم ثابتًا.

الثامــن: أن يكون في الــكلام تقديم وتأخير، فــإن احتمال هذا في 
الكلام يخرجه عن الظاهر.

التاسع: نفي المعارض العقليّ، وشرح الفخر الرازي هذا بقوله: «فإنه 
لو قام دليل قاطعٌ عقلي على نفي ما أشَْــعَرَ به ظاهر النقل، فالقول بهما 
محال؛ لاســتحالة وقوع النفي والإثبــات، والقــول بارتفاعهما محال؛ 

لاستحالة عدم النفي والإثبات.

والقول بترجيح النقل على العقل مُحَالٌ؛ لأن العقلَ أصلُ النقلِ، فلو 
بنا  بنا أصل النقل فقد كذ بنا أصلَ النقلِ، ومتــى كذ ا كذبنا العقلَ لكُن كذ
النقل، فتَصحيح النقل بتكذيب العقل يســتلزم تكذيب النقل، فعَلمِْنا أنه 
لا بد من ترجيح دليل العقل، فإذا رأينا دليلاً نقليا فإنما يبقى دليلاً عند 
السلامة عن هذه الوجوه التسعة، ولا يمكن العلم بحصول السلامة عنها 
إلا إذا قيِلَ: بَحَثْنا واجتهدْنا، فلم نجدْها، لكنا نعلم أنّ الاســتدلال بعدم 

. الظن الوجِْدان على عدم الوجود لا يفيد إلا
QaradawiBooks.com

                         191 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٨٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٩٤ المحور  العاشر : 

 ة، والمبنييمات ظَن ة مبني على مُقَدة النقليــك بالأدل التمس فثبتَ أن
ك بالدلائل النقلية لا يفيد  فيه، فالتمس وذلك لا شــك ، ظني ين على الظ

.(١)« الظن إلا
الذي دخل على المسلمين  هذه المحاولات من آثار «علم الكلام»، 
ل الأمر، متأثرًا بأفكارٍ غيرِ إسلاميّة، تأثرتْ به الفرق المختلفة من  في أو
المعتزلة وغيرهم، واســتفاد منه بعض الإسلاميين المدافعين عن القرآن 
ة على  على بعض الشــبهات، ولكن كان له آثاره الضار ة معًا، للردن والس
العقل الإســلامي الخالص، حتى رأينا الرجال الكبار، مثل الإمام الفخر 
ةً في الفقه، وفي  ن اعتبرهم العلماء المشــهورون أئم الرازي، وأمثاله مم
مات، التي  ة بهذه المُقَدالأصول، وفي الديانات، يُعارضون الأصول النقلي
نية، وهــذا لا يُقبل في منطق  تهِا، وتنتهي بها إلى الظك في قَطْعِي تُشَــك

ين، ولا في منطق العقل السليم. الد
ولهذا قام شيخ الإســلام ابن تيمية بالرد على الرازي ومن وافقه في 
مــات، وذلك في كتابه الكبير: «درْء تعــارض العقل والنقل»،  هذه المُقَد
الذي ظهر في عشــرة مُجَلدات، وناقش فيه القضية من جذورها، وأيدها 
اذ، الذي وَفق  بعلمه الغزير، وثقافته الواسعة، وبمنطقه القوي، وعقله النف

بين صحيح المعقول، وصريح المنقول.

ا��$�َّ�: ا��ازي  7E+,��ت 

كما أننا لكي نكون منصفيــن، وجدنا الإمام الرازي نفســه يعترف 
أحيانًا بخطر هذا الكلام إذا تُرك بظاهره دون تعقيب عليه.

المحصول للرازي (٤٠٤/١ ـ ٤٠٧)، تحقيق د. طه جابر العلواني، نشــر مؤسســة الرســالة،   (١)
بيروت، ط ٣، ١٤١٨هـ ـ ١٩٩٧م.

QaradawiBooks.com

                         192 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٨٧

١٩٥ موقف ا7سلام من العقل والعلم

فوجدنا الــرازي يقول في أعقاب هذا الكلام فــي «المحصول» هذه 
ة: الكلمات المهم

«واعلمْ أن من الإنصاف أنه لا ســبيل إلى اســتفادة اليقين من هذه 
الدلائل اللفظية، إلا إذا اقترنتْ بها قرائنُ تفيد اليقين، ســواء كانت تلك 

القرائن مشاهدة، أو كانت منقولة إلينا بالتواتر»(١).

ين» قال في تعقيبه على  وكذلك في كتابه: «الأربعين في أصــول الد
ا، يجب أن يُعرف ويُنقل  ــا جد ما ذكره من أقوال المتكلمين، كلامًا مُهم

ويُنشر، لما له من أهمية وخطورة، قال:

«واعلمْ أن هذا الكلام على إطلاقه ليــس بصحيح؛ لأنه ربما اقترن 
بالدلائل النقليــة أمورٌ عُرف وجودُهــا بالأخبار المتواتــرة، وعلى هذا 
التقدير تكون الدلائلُ الســمعية المقرونة بتلك القرائــن الثابتة بالأخبار 

المتواترة، مفيدةً لليقين»(٢).

ي موقف الرازي، ويجعل للدلائل القرآنية مجالاً في  فهذا الكلام يُقَو
الأدلة القطعية، وليس معقولاً أن تكــون العقليات وحدها هي القاطعة، 
وما أنزله االله من كتاب، ومن بعثه من رســول، لا يفيد الناسَ إلا الظن، 

 a  `  _  ^  ]  \  [Z  Y  X  W  V ﴿ :مع قول القــرآن الصريــح
 2  1  0/  .  -  , b ﴾ [يونس: ٣٦]. وقال 8 في سورة النجم: ﴿ + 

> ﴾ [النجم: ٢٨].  ;  :  9  8  7  6  54  3

المحصول للرازي (٤٠٨/١).  (١)
الأربعين في أصول الدين للرازي صـ ٤٢٦، نشــر مطبعة مجلس دائــرة المعارف العثمانية،   (٢)

حيدر آباد الدكن، ط ١، ١٣٥٣ه ـ.

QaradawiBooks.com

                         193 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٨٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٩٦ المحور  العاشر : 

:�,�
Rا��� ا��:�",� �� %+�(C |لاة  |لاة 

وفي مقابل هــؤلاء الغُلاة من المتكلمين، نجــد غُلاة آخرين من 
ثين، وهم الذين يقولون: إن أحاديــث الآحاد تثبت بها العقائد  المحد
الأساسية، بل يعتبرون مضمون أي حديث صحّ عندهم، عقيدةً يجب 
الإيمان بها، وإن كان هذا الحديث ليس صحيحًا لذاته، وإنما صحيح 
لغيــره، أي بتعدد طرقــه الضعيفة، ذاهبيــن إلى أن حديــث الآحاد 
الصحيــح يُوجب اليقيــن، أو العلم القطعيّ، وخصوصًــا ما كان في 

الصحيحين أو أحدهما.
مة ناصر  وأبرز من يمثل هؤلاء في عصرنا هو الشيخ المحدث العلا
الديــن الألباني 5 ، الذي اعتبــر الحديث الصحيح حُجةً بنفســه في 

الأحكام وفي العقائد جميعًا.
وضرب لذلك أمثلة من العقائد اللازمة على كل مســلم، والمأخوذة 

حها هو. حها بعض العلماء أو صح تي صحمن الأحاديث ال
دته خطايا بني  الحجر الأسود نزل من السماء أبيض، فسو من مثل أن

آدم(١)، وأن الأرض لا تأكل أجساد الأنبياء(٢)، وإن طال الزمن.

إشارة إلى حديث: «   الحجر الأسود من الجنة، وكان أشد بياضًا من الثلج، حتى سودته خطايا   (١)
جوه: قوله: «الحجر الأسود من الجنة» صحيح  أهل الشرك». رواه أحمد (٢٧٩٥)، وقال مخر
يه. والترمذي في الحج (٨٧٧)، وقال: حسن  ة الحديث فليس له شاهد يُقوا بقيبشواهده، وأم

حه الألباني في مشكاة المصابيح (٢٥٧٧)، عن ابن عباس. صحيح. وصح
جوه: إســناده صحيح. وأبو داود في الصلاة (١٠٤٧، ١٥٣١)،  رواه أحمد (١٦١٦٢)، وقال مخر  (٢)
والنسائي في الجمعة (١٣٧٤)، وابن ماجه في الصلاة (١٠٨٥)، والحاكم في الجمعة (٢٧٨/١)، 
ح إسناده النووي في رياض الصالحين  حه على شرط البخاري، ووافقه الذهبي، وصح وصح

حه الألباني في الصحيحة (١٥٢٧). (١١٥٨)، وصح

QaradawiBooks.com

                         194 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٨٩

١٩٧ موقف ا7سلام من العقل والعلم

وما الحكم إذا لم يصح عند المسلم ما صح عند الشيخ من أحاديث؛ 
لأن المسلم يجدها معارضة للقرآن، أو للعقل، أو للعلم، أو للواقع؟

حها الشــيخ الألباني، وذكرها في  تي صحخذْ مثلاً هذه الأحاديث ال
 هــا داء» وحول أنصحيح الجامــع الصغير، حــول «لحوم البقــر، وأن

«الموءودة في النار».
البقر، فإنّها دواء، وأســمانهِا فإنّها شــفاء! وإيّاكم  ـ «عليكم بألبانِ 

ولحومها فإن لحومها داء»(١).
ــني  قال الألباني في «صحيح الجامع»: صحيح ونســبه إلى ابن الس
وأبي نُعَيْم والحاكم، عن ابن مسعود، وأشار إلى أنه في كتابه «الصحيح» 

برقم: (١٩٤٣).
كيف يعتقد مسلم بمضمون هذه الأحاديث، وهو يراها مخالفةً للقرآن 

وللعلم وللواقع؟!

وقد أعل هذا الحديث جمع من الأئمة الكبار، وعلته أن حسين بن علي الجعفي لم يسمع من 
عبد الرحمٰن بن يزيد بن جابر، وإنما سمع من عبد الرحمٰن بن يزيد بن تميم، وعبد الرحمٰن بن 

يزيد بن تميم لا يحتج به فلما حدث به حسين الجعفي غلط في اسم الجد فقال جابر.
قال ابن رجب في شــرح علل الترمذي (٨١٨/٢) بعد أن ذكــر الحديث:... هو حديث منكر، 
وحسين الجعفي سمع من عبد الرحمٰن بن يزيد بن تميم الشامي، وروى عنه أحاديث منكرة 
فغلط في نسبته. وممن ذكر ذلك البخاري وأبو زرعة وأبو حاتم وأبو داود وابن حبان وغيرهم.
حه، وتعقبه الذهبي بقوله: «ســيف» وهاه ابن حبان.  رواه الحاكم في الطب (٤٠٤/٤)، وصح  (١)
وضعف إسناده ابن حجر في إتحاف المهرة (١٢٨٢٨)، وأبو نعيم في الطب النبوي (٨٥٨). 
 في الصحيح أن وقال الزركشــي اللآلئ المنثــورة صـ ١٤٨: منقطع وفي صحته نظر، فــإن

ى عن نسائه بالبقر وهو لا يتقرب بالداء. النبي ژ ضح
و«سيف»: هو ابن مســكين، قال الدارقطني: ليس بالقوي. وقال ابن حبان في المجروحين 

(٤٤٠): يأتي بالمقلوبات والأشياء الموضوعات.

QaradawiBooks.com

                         195 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٩٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام١٩٨ المحور  العاشر : 

g ﴾ [المائدة: ١].   f  e  d  c  b  a فالقرآن يقــول: ﴿ ` 
وبهيمة الأنعام تشمل الإبل والبقر والغنم.

 ¼  »  º  ¹  ¸¶  μ  ´ ويقول تعالى: ﴿ ³ 
Å ﴾ [الأنعام: ١٤٢].  Ä  Ã  Â  ÁÀ  ¿  ¾  ½

 G  F  E  D  C  BA  @  ?  >  =  < ﴿
 S  R  Q  P  O  N  ML  K  J  I  H
 d  c  b  a`  _  ^  ]  \  [  Z  Y  X  W  V  UT

g ﴾ [الأنعام: ١٤٤].  f  e
فذكر هنا البقر باسمها، ودافع عن حِلها.

ى الرســولُ ! بالبقــر، وذبَحهــا بيــده، وأكل منها هو  وقد ضح
وأصحابه.

ح الشيخ حديث: «الوائدةُ والموءودةُ في النار»(١). وصح
ذكره في صحيح الجامع برقم: (٧١٤٢)، وقال: صحيح، رواه أبو داود 
عن ابن مسعود، وهو في المشــكاة: (١٢) في ابن حبان والطبراني، عن 

الهيثم بن كليب.
وكيف تكون الموءودة في النار، وهي طفلة لا ذنب لها، ولا تكليف 
ى  عليها يقينًا، والحديــث يقول: «رُفع القلم عن ثــلاث: عن الصغير حت

يَكْبَر...»(٢) إلخ.

 ـ١٣٨ . سبق تخريجه ص  (١)
جوه: إسناده جيد. وأبو داود في الحدود (٤٣٩٨)، والنسائي  رواه أحمد (٢٤٦٩٤)، وقال مخر  (٢)

في الطلاق (٣٤٣٢)، عن عائشة.

QaradawiBooks.com

                         196 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٩١

١٩٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

C ﴾ [التكوير: ٨ ـ ٩].   B  A  ❁  ?  > واالله تعالى يقول: ﴿ = 
وهو يدل علــى أنها لا ذنبَ لها، فكيف تكون فــي النار؟! وكيف يقبل 
القرآن الصريحة، ســببًا في ضعف  ذلك الألباني، ولا يجعل معارضــة 

الحديث؟!

ثم ذكر الشيخ الألباني مع هذا الحديث حديثا آخر جاء في الزيادة، 
هو قوله: «الوائــدة والموءودة في النــار، إلا أن تدرك الوائدة الإســلام 
فتسلم»(١). رقم: (٧١٤٣)، وقال عنه: صحيح. ونسبه إلى أحمد والنسائي، 

عن سلمة بن يزيد الجعفي.

ومعنى هذا أن الوائدة أصبــح لديها فرصة تنقذها من النار، وهي أن 
تُسْلمِ، ولكن الطفلة الموءودة ليس لها سبيل إلى النجاة.

ثين فــي كتابنا: «كيف نتعامل مع  وهذا ما أخذناه على بعض المُحَد
رون القواعــد، ويقفون جامديــن أمامها،  هم يُقَــرــة؟»، إن بوي الســنة الن

روا. ة وصراحة، كما قر قونها بقوولا يُطَب

ا�+�7,َّ� وا�@�,َّ�: %�'��A %� %��'��ت (v7 الأ'�%,� -�ل 

لقد تفاوت البشر تفاوتًا كبيرًا فيما بينهم حول القطعيات والظنيات، 
نيا،  ما يشتغلون به من علوم الد اس يعتقدون أنفكثيرًا ما نرى بعض الن
ك فيه أحدٌ،  ذي لا يجوز أن يُشَكين هو الأمر القطعيّ، ال أو من علوم الد

ولا أن يختلف فيه الناس.

جــوه: رجاله ثقات... لكن في متنه نكارة. والنســائي في  (١)  رواه أحمد (١٥٩٢٣)، وقال مخر
الكبرى في السهو (١١٥٨٥)، وقال الهيثمي في مجمع الزوائد (٤٦٦): رجاله رجال الصحيح. 

عن سلمة بن يزيد الجعفي.

QaradawiBooks.com

                         197 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٩٢

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٠٠ المحور  العاشر : 

لية، لتختبر جزئياته  فإذا ناقشــتَ هذا الأمر، وحللته إلى جذوره الأو
 K  J  I ﴿ :ا؟ وجدتهاة حقها، هل هي قطعيماته كل ها، ومُقَدكل

S ﴾ [النور: ٣٩].  R  Q  P  O  N  M  L
ولذلك لا بد لنا أن نســتيقن من كل شيء، وأن نقف على أرض 
نا الصخب،  ة، ولا يغرعائيــة، لا ادات يقينيصُلبة، ونعتمد على قطعي
ولا الضجيج، الذي تســمعه آذاننا هنا وهناك، فيحدث هولاً مُرعبًا، 
يُخِيفنا أن نجهــر بالحقيقــة، وأن نواجه الباطل بالحــق، ونخاطب 
الهوس بالعقل، ونحاســب الظن باليقين، ونضــرب التهريج بكلمة 

الصدق.
لقد رأينا للأسف من علماء المسلمين، الذين بلغوا مراتبَ عالية في 
طون في أمر الدين،  ة، من يَفَرة والعِلْمية، وفي الثقافة الكونييني الثقافة الد
خاضعين لمنطق الفلسفات، التي سادت عصرَهم، فجعلوا كلام االله تعالى 
نَبيِه المُرْسَل، في آياته المُحْكَمات، اللائي  في كتابه المنزل، على لسان 
د ظواهر لفظية،  نات، مجراالله «أم الكتاب»، جعلوا هذه الآيات البَي جعلهن
ليســت قطعية ولا يقينية، على خــلاف ما هي واضحة المفهــوم، بينة 
المعانــي، قاطعة الدلالــة، ليس فيها أدنــى غموض، ولا مجــالَ فيها 

لاختلاف، أو لشبهة، أو لاعتراض سؤال.
إننا هنا يجب أن نعــود بالأمر إلى أصله، ونرد العلــمَ به إلى أهله، 

ولا نترك الحقيقة تتسرب منّا، من حيث نشعر، أو لا نشعر.
فماذا يقول علماؤنا الأفذاذ، من القدماء والمحدثين والمعاصرين في 

 r  q  p  o  n  m  l  k  j  i  h  g ﴿ تعالى:  قوله 
 £¢  ¡ ے   ~  }  |  {  z  y  x  w  v  u  ts

QaradawiBooks.com

                         198 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٩٣

٢٠١ موقف ا7سلام من العقل والعلم

 ¸  ¶  μ´  ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  «  ª  ©¨  §  ¦  ¥  ¤
« ﴾ [آل عمران: ٧].  º  ¹

9 �
��� و�+,���؟:cD� ��ّ%

ـذي نرجع إليه،  ونحن نســأل هنا: عمن نريد أن نأخــذ علمَنا، الـ
ونرتوي بــه، ونجد فيه كل اليقين الذي نطلبــه، ونقطع به، ولا نرتاب 
ن يتبع المتشابهات، ويركض  ذين في قلوبهم زيغ، ممفيه؟ أنأخذه من ال
اهم القرآن: «الراســخين في  ن ســم خلفها، ويجد فيهــا ضالته! أم مم
نيــن، الذين رســخ العلم في عقولهم، والســكينة في  العلم»، المتمك
قلوبهم، وظهر لهم الحق واضحًا، فلــم يضربوا الأمور بعضَها ببعض، 
بل ردوها بعضَها إلى بعض، حتى اتضحتْ معالمها، وبرزتْ كوامِنُها، 

ولاحتْ حقائقها، وتميّز بعضُها عن بعض.
إن الراسخين في العلم في أمتنا من علمائنا الكبار في علم التفسير، 
وعلم الحديث، وعلم الفقه، وعلم الأصول، وعلم الكلام، وعلم التاريخ، 
دون لنا  وعلم السلوك، وعلوم اللغة، وغيرها من المعارف، كل هؤلاء يؤك
أن القرآن هــو المصدر الأول لثقافتنا الأساســية، وهو الأســاس الأول 
لقطعياتنا اليقينية، من بيناته نستمد، وعلى محكماته نعتمد، وعلى أصوله 
نقيم بُنياننا الفكري، ومن قطعياته نغــرس معتقداتنِا الأصلية، ومفاهيمَنا 
الفِكْرية. وهو ما لا يرتاب فيه مؤمن، ولا يشكك فيه متعلم، ولا يتردد فيه 

مثقف. انظرْ إلى آيات القرآن، تجدْها في غاية الوضوح، ونهاية الجلاء.
+ ﴾ [البقرة: ٢].  *  )(  '&  %  $  # ﴿

 q  p  o  n  m  l  k  j  i  h ﴿
s ﴾ [البقرة: ١٨٥].  r

QaradawiBooks.com

                         199 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٩٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٠٢ المحور  العاشر : 

 T  S  R  Q  P  O  N  ML  K  J  I  H ﴿
Z ﴾ [آل عمران: ١٩].  Y  X  W  V  U

y ﴾ [آل عمران: ١٣٨].  x  w  v  u  t ﴿

 T  S  R  Q  P  O  N  M  LK  J  I  H  G  F ﴿
U ﴾ [النساء: ٤٠].

 c  b  a`  _  ^  ]  \  [  Z  Y  X  W  V  U  T ﴿
h ﴾ [النساء: ١١٦].  g  f  e  d

 Å  Ä  ÃÂ  Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸ ﴿
Ç ﴾ [النساء: ١٠٥].  Æ

 -  ,  +  *  )  (  '  &  %  $  #  " ﴿
/ ﴾ [النساء: ١٣٥].  .

 z  y  xw  v  u  t  s  r  q  p  o  n ﴿
ے ﴾ [النساء: ١٤٤].  ~  }  |  {

̂ ﴾ [المائدة: ١].  ]  \  [  Z ﴿

È ﴾ [المائدة: ٢].  Ç  Æ  Å  Ä  ÃÂ  Á  À  ¿ ﴿

 ¬  «  ª  ©¨  §  ¦  ¥  ¤  £  ¢ ﴿
® ﴾ [المائدة: ٩].

 :  98  7  6  5  4  3  2  1  0  / ﴿
> ﴾ [المائدة: ٣٨].  ;

QaradawiBooks.com

                         200 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٩٥

٢٠٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

 K  J  I  HG  F  E  D  C  B  A  @  ?  > ﴿
L ﴾ [المائدة: ٣٩].

 ¸  ¶  μ  ´  ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  «  ª ﴿
½ ﴾ [المائدة: ٤٩].  ¼  »  º  ¹

 y  x  w  v  u  t  s  r  q  p  o  n  m  l ﴿
 ª  ©¨  §  ¦  ¥  ¤  £  ¢  ¡ ے   ~  }  |  {  z

́ ﴾ [المائدة: ٥٤].  ³  ²  ±°  ¯  ®  ¬  «
 C  B  A  @  ?  >  =  <  ;  :  9 ﴿
 O  N  M  L  ❁  J  I  H  G  F  ED

V ﴾ [المائدة: ٧٨، ٧٩].  U  T  S  RQ  P
 RQ  P  O  N  ML  K  JI  H  G  F  E  D ﴿
 ﴾ ̀  _  ^  ]  \  [  ZY  X  W  V  U  T  S

[الأنعام: ١٢].

y ﴾ [الأنعام: ١٤].  x  w  v  u  t  s  r  q  p  o  n ﴿
Á ﴾ [الأنعام: ١٦٤].  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹ ﴿

i ﴾ [الأنعام: ١١٤].  h  g  f  e  d  c  b  a  ` ﴿
 Â  ÁÀ  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶  μ  ´  ³ ﴿

Å ﴾ [الأنعام: ٣٤].  Ä  Ã
 `  _  ^  ]  \  [  ZY  X  W  V  U  T ﴿

c ﴾ [الأنعام: ٤٨].  b  a
QaradawiBooks.com

                         201 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٩٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٠٤ المحور  العاشر : 

 U  T  S  R  Q  P  ON  M  L  K  J ﴿
\ ﴾ [الأنعام: ١٥٣].  [  Z  Y  X  WV

w ﴾ [الأنعام: ١٥٥].  v  u  t  s  r  q  p ﴿

 ﴾ ?  >  =  <;  :  Û  8  7  6  5  4  3  2  1 ﴿
[الأعراف: ٣].

 e  d  c  b  a  `  _  ^  ]  \  [  Z ﴿
f ﴾ [الأعراف: ٢٧].

 0  /  .  -,  +  *  )  (  '  &  %  $  #  " ﴿
1 ﴾ [الأعراف: ٣١].

 ^  ]  \  [  Z  Y  X  W  V  U  T  S  R  Q  P ﴿
l ﴾ [الأعراف: ٣٣].  k  j  i  h  g  f  e  d  c  b  a  `  _

Z ﴾ [الأعراف: ١٨١].  Y  X  W  V  U  T ﴿

 M  L  K  J  I  H  G  F  E  D ﴿
 V  U  T  S  R  Q  P  O  N
 `  _  ^  ]  \  [  Z  Y  X  W
 ml  k  j  i  h  g  f  e  d  c  ba

p ﴾ [الأعراف: ١٥٧].  o  n
 .  -  ,  +  *  )  ('  &  %  $  #  "  ! ﴿
 @  ?  >=  <  ;  :  9  87  6  5  4  3  2  1  0  /

A ﴾ [الأعراف: ١٧٩].
QaradawiBooks.com

                         202 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٩٧

٢٠٥ موقف ا7سلام من العقل والعلم

 0  /  .  -  ,+  *  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿
 ﴾ >  =  <  ;  :  9  8  76  5  4  3  2  1

[الأعراف: ١٨٨].

K ﴾ [الأعراف: ١٩٩].  J  I  H  G  F  E ﴿

 B  A  @  ?  >  =  <  ;  :  9  8  7 ﴿
G ﴾ [الأنفال: ٢].  F  E  D  C

 ﴾ f  e  d  c  b  a  `  _  ^  ]  \ ﴿
[الأنفال: ٢٠].

 °  ¯®  ¬  «  ª  ©  ¨  §  ¦  ¥ ﴿
 À  ¿¾  ½  ¼  »  º  ¹  ❁  ¶  μ  ´  ³  ²  ±

Ã ﴾ [الأنفال: ٣٩، ٤٠].  Â  Á
 ´  ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  «  ª  ©  ¨ ﴿
 Ã  Â  Á  À  ¿¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶  μ
 Ò  Ñ  Ð  Ï  Î  Í  ❁  Ë  Ê  É  È  Ç  Æ  Å  Ä
 ('  &  %  $  #  "  !  ❁  Ú  Ù  Ø  ×  ÖÕ  Ô  Ó

- ﴾ [الأنفال: ٦٠ ـ ٦٢].  ,  +  *  )
ونكتفي بهذه الآيــات من كتاب االله، فلو اســتمررنا في القرآن كله، 
لوجدنا الآيــات تلو الآيات كلها أضوأ من الشــمس فــي رابعة النهار، 
وأوضح من كل كلام يقال للناس في العلم أو الحياة، وكل هذه الآيات 
المبينة المجتمعة الحاشدة تعطي لكل من يقرؤها بغير شك قضايا يقينية، 

QaradawiBooks.com

                         203 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٩٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٠٦ المحور  العاشر : 

ة، وفي بعض الأمور التي لهــا علاقة بالدين، من قضايا  في الدين خاص
الكون والإنسان والحياة الكبرى.

ومن هنا نحن نعجب، ونستغرب، أو نتوقف كثيرًا، عندما نقرأ بعض 
ا يتضمن  ما يقوله علماؤنا الكبار، من رجال علم الكلام أو الفلسفة، مم
لونا من التشــكيك في أوليات القرآن ومســلماته وقطعياته، ونحن على 
يقين مطلــق بثبوتها ودلالتهــا القطعية التــي لا يتطرق إليهــا أي ريبة 

ولا شبهة، والحمد الله رب العالمين.

:g�ْ'ُ  �ِّ,* ��� �َّ,�ْ
ا�7ِ ا�7ِ
ْ�,َّ� وا��@��َّ�ت   h��+:ا�

ولمْ أرَ في المفسرين، وعلماء القرآن المعاصرين، من هو أشدّ إيمانًا 
بأن القرآنَ هو مصــدر اليقينيّات والحقائق، وليــس العلم ولا غيره من 
مة ســيد قُطْب 5 ، فهو لا يسلّم بما  أدوات البشر، من الشــهيد العلا
يسميه علماءُ الطبيعة، وعلماءُ الكون بـ «الحقائق العِلْمية»، التي يلْهج بها 
ر العلماء المحدثون  ة» هي ـ كما يقرالكثيرون؛ لأنّ هذه «الحقائق العِلْمي
د احتمالات راجحة. وليســت قطعيّــةَ الدلالة، ولا مطلقة  كذلك ـ مجر
الدلالة. إنّها حقائق ظنيّة ـ بما أنهــا احتمالات راجحة ـ وطبيعة المنهج 

العلمي التجريبي لا تسمح بغير هذا.
فالإنسان هو الذي يقوم بالتجْرِبة، ومن ثم فهو لا يعتمد على نتائج 
إحصائية، وإنمــا يعتمد على نتائج قياســيّة، يُجري تجاربَــه على عددٍ 
محدودٍ مهما كثر من المادة التي هي موضــوع التجْرِبة. ثم يقيسُ ما لم 
تتناوله تجاربُِــه على ما تناولتْه هــذه التجارب؛ لأن كلّ أجــزاء المادة 
ـ موضوع التجْرِبة ـ ليستْ في يده، ولا تحت سلطانه البشري المحدود. 
وكذلك ليســت جميع الظروف والعوارض خاضعة لسلطانه، ولا داخلة 

QaradawiBooks.com

                         204 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٥٩٩

٢٠٧ موقف ا7سلام من العقل والعلم

في علمه، ولأن عمره ـ لا الفــرديّ، ولكن الإنســاني ـ محدود كذلك 
لا يملك فيه إجــراءَ التجْرِبة علــى كل أجزاء المادة موضــوع التجْرِبة، 
والإحاطة بجميــع الظروف والعوامــل. فهو مضطر اضطــرارًا أن يتخذ 

البرهان القياسي، لا البرهان الإحصائي.
 ومن المســلّم به ســواء في المنطق العقليّ، أو في العُرف العلميّ، أن
البرهان القياســي هو برهان ظنيّ، لا قطْعــيّ، وهو برهــان مقيّد الدلالة، 
ل في  ذي يتدخة» ال لا مطلق الدلالة كذلك.. وذلك فضلاً على عامل «النسبي
الموقف، ويجعل كل حقيقة يصِلُ إليها البشــر حقيقةً «نســبية» لا مطلقةً، 
فالحقائق القطعية المطلقة لا يملكها إلا االله سبحانه بحُكْم ألوهيته المهيمنة 
ـه، وبحُكْم علمِه المحيــط غيرِ المقيد بالزمــان والمكان،  على الكون كُلـ
ل والآخر والظاهر والباطــن، وهي الصفات  ه ســبحانه هــو الأووبحُكْم أن
اللازمة لعلم الحقيقة القطعية المُطْلَقة، وهــي الحقيقة التي يقُص منها في 
كتابه من القصص ما يشــاء.. ومن ثــم لا تحتاج إلى برهــان خارجٍ عنها، 
تها بشيء من الحقائق الظنية النسبية المُقَيدة،  ولا يستشهد على صدقها وصح

لا من ناحية الاعتقاد وحدها، ولكن كذلك من الناحية المنهجية العِلْمية!

و�9ه �� الأ�cى..

ثم إنّه لا بد من إدْراك طبيعة المنهج القرآني. فهو منهجُ هداية. هداية 
للضمير البشري، وللعقل البشري معًا، ليستقيما على منهج واضحٍ ثابتٍ 

مستقر في القواعد الكُلية الأساسية.
ثُم هو منهج هداية كذلك لنظام الحياة البشرية؛ كي يصبح واقع الحياة 
متناسقًا مع اســتقامة الضمير والعقل، وبحيث يسمح هذا الواقعُ للضمير 

والعقل أن يسلكا طريقيهما في سلام واستقامة إلى ما يحبه االله ويرضاه.
QaradawiBooks.com

                         205 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٠٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٠٨ المحور  العاشر : 

ية الاجتماعية الاقتصادية السياسية  وحين يســتقيم نظام الحياة الماد
الخلقية، ويستقيم الضميرُ والعقل، فإن االله سبحانه يَدَعُ للإدراك البشري 
أن يبحثَ وأن ينقب عن سُــنن الكون وقوانينــه، وأن يعْرف منها ما هو 
مقدر له أن يعرف، لينتفع به فــي تنمية الحياة وترقيتها، وليقوم بوظيفته 
الأساســية، وهى الخلافــة فــي الأرض، لتعميرها وتنميتهــا وترقيتها، 
فالحقائق العِلْميــة الكونية متروكةٌ تفصيلاتُها للإدراك البشــري، وبحثه 
ه وتجربتــه، وصوابه وخطئه، ولــم يتكلف المنهــج القرآني ببيان  وكد
تفصيلاتهِا له؛ لأنها داخلة في طوْقه بالقدْر الذي يلزم له في أداء وظيفته، 
ل االله له ببيان أصول عقيدته، ونظام حياته؛ لأن علمه المحدود  ما تكفوإن

لا يكفي في هذا المجال الأساسي، الذي تقوم عليه حياته.

:g�ْ'ُ �+�ل *,ِّ� 

القــرآنُ إذنْ ليكــون كتابَ علــوم فلكيــة، أو طبيعية، أو  لم ينْزلِ 
بيولوجية، أو فســيولوجية، أو طبّية، والحقائق التي وردتْ فيه عن مثل 
هذه المسائل، إنّما وردت في صورة الإشارات الكُلية، في معرض الهداية 
الاعتقاديــة، ولتصحيح الانحرافــات والأضاليل والأوهــام والتخبطات 
الاعتقادية التي أحاطت بهذه المســائل، وبالقــدر الذي يكفي لتصحيح 
العقيــدة، فلا ينبغي إخراج المنهج القرآني عــن طبيعته في هذا الصدد، 
فإنما قيمة هذا المنهج لا تحتاج إلى مزيد من التفصيلات العِلْمية! وهو 
قطعي الدلالة ومطلق الدلالة في موضوعه، فلا يجوز حمله على دلالات 

ظنّية غيرِ قطعيةٍ ولا مطلقةٍ ولا نهائية.
ة» ـ وليس  إنّ هذا لا يمنع من الانتفاع بما يثبت من «الحقائق العِلْمي
«النظريات العِلْمية» قط ـ في توسيع مدَى الرؤية البشرية لدلالاتِ بعض 

QaradawiBooks.com

                         206 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٠١

٢٠٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

النصوص القرآنيــة، ونضرب لذلك أمثلة للمنهــج المأمون في الانتفاع 
بالكشوف العِلْمية في هذا المجال:

[الفرقــان: ٢].   ﴾ Â  Á  À  ¿  ¾ ﴿ ســبحانه:  االله  يقــول  حيــن 
 R  Q  P  O  N  M  L ﴿ [الرعــد: ٨].   ﴾ Y  X  W  V ﴿
V ﴾ [الحجــر: ٢١] إلخ، فإنه يجوز لنا أن ننتفع بما تكشــفه   U  T  S
البحوثُ العِلْمية من دقِة النظام الكوني، ومن الموافقات الكثيرة في تركيبه 
لضمان التناســق المُطلق بين أجزائه، ومن الضبط المطلق في حركته وفي 
ظواهره، ســواء في المجال الفلكي أو الطبيعي، أو الحيوي؛ لتوسعة مدى 

 μ ﴿ :ة لدلالة هذه النصوص، كذلك حين يقول االله سبحانهالرؤية البشــري
 Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶
Å ﴾ [النحل: ٧٨]. فإنه يجوز لنا أن ننتفع بالكشــوف   Ä  ÃÂ
العِلْمية المستحدثة، فيما تكشــف عنه من الدقّة الباهرة، والتعقيد المدهش 
في أجهزة الســمع والبصر، وفي الإدراك العقلي للإنســان، لتوسيع مدى 
الرؤية البشرية لحقيقة هذا الذي يمْتنّ االلهُ به على عباده من الأجهزة الباهرة 
الفائقة، التي لا يقاس إليها بشيء كل ما صنعته البشر من الأجهزة والمعامل!

 i  h  g  f  e  d  c ﴿ :ولكن حين يقول االله سبحانه
l ﴾ [الأنبياء: ٣٠]. فإنه لا يجوز لنا أن نحمل هذا النص   k  j
على نظرية أنّ الأرض كانت قطعة من الشــمس فانفصلــتْ عنها، فهذه 
، وليست نهائية في موضوعِها،  يد فرض ظن ة، أيْ مجرليست سوى نظري

بل إن هناك الآن نظرياتٍ أخرى تُعادلها، وترْجح عليها!

̧ ﴾ [فصلت: ١١].   ¶  μ  ´  ³ كذلك حين يقول ســبحانه: ﴿ ² 
فإنه لا يجوز لنا أن نحمل هذا النص على نظرية «الســديم»، فالســديم 

QaradawiBooks.com

                         207 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٠٢

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢١٠ المحور  العاشر : 

د نظرية، ومثلها ســائر النظريات الأخرى عن نشــأة هذا  مجــر ليس إلا
الكون، التي لم يَشْهَدْها أحد من البشــر، ولا غيرهم من خلق االله: ﴿ » 

³ ﴾ [الكهف: ٥١].  ²  ±  °  ¯  ®  ¬
ح المنهــج الصحيح المأمون في التعامل  هذه الأمثلة أن تُوَض ولعل
بين الإشــارات القرآنية، والنظريات والحقائق العِلْمية البشرية، وفي هذا 
القدر كفاية، لنخلص منه ـ على بصيرة ـ إلى النظر في تلك الإشــارات 

الواردة في النصوص القرآنية التي نحن بصددها.
تة التي خلق االله  نحن ـ كما أسلفنا ـ لا نملك تحديدَ مدلول الأيام الس
فيها السماوات والأرض، ولكنها ـ قطْعًا ـ غيرُ أيامِ هذه الأرض، أو أيام 
أي كوكب أو نجم، فأيام الأرض، وأيام الكواكب والنجوم الأخرى، إنما 

وُجدِتْ بعد وجود تلك الكواكب والنجوم، ونتيجة لدوراتها.
والذي نأخذه من هذه النصــوص القرآنية الأخيرة أنّ نشــأة الأرض، 
وإعدادها لاستقبال الحياة والأحياء، وتزويدها بأقوات هذه الأحياء، تم في 
أربعة أيام، وأن نشــأة الســماوات وإعطاءها مداراتها وأفلاكهــا وهيئاتها 
تة، التي لا نملك تحديد مدلولها. ونظامها، تم في يومين من هذه الأيام الس
وأنّ السماءَ في فترةٍ من فترات نشأتها كانت دُخانًا، ولا نملك نحن 
تحديد الهيئة التي كانــت عليها وهي دخان، ولا نحب أنْ نحدد مدلول 
هذا النص بنظرية «السديم»، التي تقول: إن هذه الكواكب والنجوم قبل 
تجمعها هكذا في كُتل، كانت ســديمًا، فمدلول السديم ذاته غير محدد 
علميا فــي هذه النظرية، وليس هناك اســتقرار علمــي حتى اليوم على 
طبيعة مادة الكون الأساســية، فبعد أن تبين سذاجة التصورات الفلسفية 
الأولى، التي كانت ترجع الكون إلى العناصــر الأربعة: «الماء والهواء 

QaradawiBooks.com

                         208 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٠٣

٢١١ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ة،  ر إلى الذ جه التفكير إلى «الســديم» الغامض، ثموالتراب والنار»، ات
بة من إلكترونات  هــا مُركة ليســت أصغر عنصر، وأن الذر ن أنى تبيحت
وبروتونات، وأن هذه حين تنطلق بتحطيم الذرة فإنّها لا تســلك سلوكًا 
موحدًا، فهي تارة تتصرف كما لو كانت حزمة من الأشعة، وتارة تتصرف 
كما لو كانت وابلاً مــن القذائف! ومن يدري غدا ماذا يُكتشَــف وراء 

الإلكترونات والبروتونات؟!
د  السماء كانت مجر كذلك قد تفيد كلمة «دُخان» الحالة الغازية، وأن

غازات، ولكن لا يجوز تقييدها بهذا المعنى على وجه التحديد.
والذي يخلص لنا من وراء هذا كله، أن هناك نشأة للسماوات، كانت 

فيها على غير ما انتهت إليه.

:g�ْ'ُ  �ِّ,* �@� ��ا�&��وات 

ولكن ما السماوات؟
«إن النصوص القرآنية تقول: إنها سبع ســماوات طباق، وأنها قائمة 
نْيــا ـ أي القريبة مــن الأرض ـ مُزينة  الســماء الد على غيــر عمد، وأن
بمصابيح، فما معنى هذا؟ ما معنى الســماوات؟ وما معنى أنها طِباق؟ 
هل معناها أنها طبــاق بعضُها فوق بعــض، وأنّ منها ســماءً قريبة من 
 الأرض، يظهر فيها نورُ الكواكب، أمّا الأخــرى فبعيدة، أو ليس لها جو
تنتقل فيه الأشــعة، ومن ثَمّ لا يرى أهلُ الأرض نورَهــا، كما يرون نورَ 

الكواكب الذي يخترق جو كوكبهم ويُرى فيه؟
أو هل يعني أنها مطابقة بعضُها لبعض من ناحية التركيب والتكوين؟ 
وهذا العدد (ســبع) ماذا يعني على وجه التحديد؟ مــن المتعذر القطع 

QaradawiBooks.com

                         209 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٠٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢١٢ المحور  العاشر : 

بشيء في هذا الشأن. وكل ما يمكن القطع به هو أن هناك سبع كائنات، 
كل منها سماء، وأن واحدة منها هي التي نراها قريبة منا.

وقد يكون الكــون الذي نتصوره نحــن بتقديراتنــا العِلْمية، وبكل 
ـذي يحتوي ملايين المجــرات، كل مجرة منها  أجهزتنا ومراصدنا، والـ

تحتوي ملايين النجوم كشمسنا هذه القريبة، وأكبر منها.

د سماء واحدة من هذه السماوات السبع، وهي  قد يكون هذا كله مجر
تة الأخرى، فلا سبيل لنا إلى كشف شيء  نيا، أمّا الأكوان الس السماء الد
منها. أمّا أنها بغير عمَد، فظاهرٌ أن النجــوم والكواكب معلقة في فضاء 
لا يعرف الناس ســعته، وأنها قائمة هناك بقدرة االله، وهو الذي يمســك 

السماوات والأرض أن تزولا»(١).

:g�ْ'ُ إ�,] *,ِّ�   g�رأ��� �,�� ذ

ره سيد قُطْب عن قيمة العلم الكوني ومدى قطعيته،  ونحن مع ما قر
ا يحســبه الكونيون مــن العلمييــن قطعيات  والتشــكيك في كثيــر مم

ويقينيات، وهو ليس كذلك.
دناه من قديم فــي كتابنا «الإيمان والحياة» حين نقلنا عن  وهذا ما أك

بعض العلماء:

ا�7
E L+���,َّ� لا �+,�,َّ�:  �����»

إن نتائج العلم ليست ـ كما يظن بعض الناس ـ قطعية يقينية، مائة 
في المائة (١٠٠٪) وبصورة دائمة، فإن قابلية الشك والاحتمال قائمة في 

مقومات التصور الإسلامي صـ ٣٢٣ ـ ٣٢٦، نشر دار الشروق، القاهرة، ط ١، ١٩٨٦م.  (١)

QaradawiBooks.com

                         210 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٠٥

٢١٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

التجْرِبــة، والتجْرِبة  كثير من نتائج العلم، ذلك أنّ أســاس العلم هو 
، والحواس كثيرًا ما تُخدع؛ وهذا ما أقر به المُحَققون  أساســها الحس

من العلماء.

يقول عالمِ أمريكي معاصر هو الأستاذ «ماريت إستانلي كونجدن» في 
مقال له «إن العلوم حقائق مختبرة، ولكنها مع ذلك تتأثر بخيال الإنسان 

قة في ملاحظاته، وأوصافه، واستنتاجاته. وأوهامه، ومدى بعده عن الد

ونتائج العلوم مقبولة داخل هــذه الحدود، فهي بذلك مقصورة على 
الميادين الكمّية في الوصف والتنبؤ، وهــي تبدأ بالاحتمالات، وتنتهي 
بالاحتمالات كذلك، وليس باليقين، ونتائج العلوم بذلك تقريبيّة وعُرضة 
للأخطاء المُحْتَملة فــي القياس والمقارنات، ونتائجهــا اجتهاديّة وقابلة 

للتعديل والإضافة والحذف وليست نهائية»(١).

وتاريخ العلم يبيّــن لنا أنّ كثيــرًا من الآراء التــي كانت في بعض 
العصور حقائق عِلْميــة، لا تقبل الجدل، ولا تحتمل الشــك، دار عليها 
الفلك دورته، فإذا هي في عصور تالية أغاليــط وأباطيل، لا يقوم عليها 

برهان، ولا شِبْهُ برهان.

بل إنّ بعض العلوم الأساســية قد تغيرت أسُسها، وتبدلت موازينها، 
كما رأينا ذلك في قرننا العشرين.

يقول الكاتب التركي الأستاذ «بيامي صفا» في بحث له عن «المفهوم 
الجديد للإنسان»: «إن إنســانَ القرن العشرين يعيش في أزمة منذ أن بدأ 

االله يتجلى في عصر العلــم، لنخبة من العلماء الأمريكيين، مقال: درس من شــجيرة الورد   (١)
صـ ٢٤، ترجمة د. الدمرداش عبد المجيد سرحان، نشر دار القلم، بيروت.

QaradawiBooks.com

                         211 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٠٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢١٤ المحور  العاشر : 

ـذي أضْفاه على نفســه، منذ نهايــة القرون  يدرك خطأ هــذا المعنى الـ
الوســطى، أي بدأ يدرك خطأ «تألْيِه» نفســه. وما حــركات التجديد في 

العصر الحديث إلا بداية للنفور الموجه إلى هذا المعنى.

فقد عرف الإنسانُ عدم كفاية العلم الذي أراد أن يضعه مكان الدين، 
ومكان موازين القيم المعنويّة، فلقد شــهد العِلم نفسُــه انهيارَ أساسين 
وقاعدتين من قواعده، هذين الأساســين اللذين كانا بمثابة البداهة حتى 
 نهاية القرن الماضي. فكما قال «أورتاكاي كست» في اجتماع جنيف: بأن
ـذي قام عليه بناء  الفيزياء والمنطق اللذين هما أساســا العلم ـ العلم الـ
المدنية الغربية ـ قد هَدَمَا نفسَيْهما، بنفســيهما: «إن فجاعة الدراما ربما 
لا تكون ظاهرة لكل عين، لأنّ عينَ غيرِ الخبيرِ لا تكشــف في قطرة دم 

تحت الميكروسكوب علاماتِ مرضٍ قاتل.

ولكنّ كل خبير يستطيع أن يقدّر بأن الوضع الذي سقط فيه المنطق 
والفيزياء اليوم لهو أبلغ في الإشــارة إلى الأزمة التي تعانيها مدنيتنا من 
جميع فجائع السياسة والحرب؛ لأن هذين العلمين كانا بمثابة الصندوق 
الذي يخبئ فيه الغربيون فائضَهم من الذهب، اســتعدادًا لاستقبال الأيام 

المقبلة بأمن وطمأنينة».

 ر الفيزياءُ أساسَه، وكيف أنوبعد أن شــرح العالمِ الشــهير كيف غي
المنطق ـ في ظرف خمســين ســنة بواســطة أبحاث ودراســة «رسل» 
و«وايتهيد» و«هليبرت» ـ قد غير أساســه أيضًا، تابع كلامه: «إن مدنيتنا 
أصبحت تعلم الآن أنّ أسُســها في حالة إفلاس، ولذلك نراها تشك في 
نفسِــها، ولكن ليس من الممكن أن تموت حالاً أيــة مدنية لمجرد هزّة 
شك، وإنما على العكس فإنني أرى أن المدنيات لا تموت إلا من تصلب 

QaradawiBooks.com

                         212 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٠٧

٢١٥ موقف ا7سلام من العقل والعلم

 تنا، أو بالأصحهذه تشير إلى أن شكل مدني رها. وكل المُعْتقدات وتحج
لها الغرب قد جف وانتهى»(١). تي يُبَجة الشكل المدني

ـه يوجد بعض اليقينيات الكونية التي لا نشــك في  ولكننا نعتقد أنـ
قطعيتها، ولا نرتاب فيها بحال؛ لأنها لا تحتمل غير ما بدا لنا، وأدركناه 

بعقولنا، واجتمعت عليه كلمتنا.
انظر مثلاً: إذا قلت: إن القدماء أخطؤوا في اعتبار الماء عنصرًا طبيعيا 
واحدًا، وإنه ثبــت أنه مركب كيماوي من عنصريــن طبيعيين ظهرا عند 
التحليل للماء، هما الأكسجين والهيدروجين فهذه حقيقة عِلْمية اكتشفها 

علم البشر، وقامت عليها تطبيقاتهم وسلوكياتهم.
 ومثل ذلك ما كان يعتقده الفلاســفة والعلميون الكبار قديمًا من أن
التراب مثل الهواء والنار، كلها عناصر أولية، ثم اكتشف الإنسان بوسائله 
نْيا كلها تتركب من  الد ة القديمة القائمة علــى أنوبإمكاناته خطأ النظري
عناصر أربعة طبيعية فقط، هي: المــاء والهواء والتراب والنار، ثم عرف 
الإنســان خطأ ذلك كله، وأن كل واحد من هذه الأربعة ليس مفردًا كما 
كان يظــن، وإنما هو مجموعة مــن العناصر، عرفها العلمــاء وحللوها، 

واستفادوا منها.
ومثل ذلك: مــا كان يعتقده كثير مــن المتعلمين، مــن أن الأرض 
مبســوطة، وأنها واقفة ثابتة والشــمس تجري حولها لمستقر لها، وكان 
المســلمون في كتبهم يعتقدون أنهــا كروية، وأقاموا علــى ذلك الأدلة 

مجلة «المسلمون»، المجلد (٨)، العدد (٨)، ذو الحجة ١٣٨٣هـ ـ أيار (مايو) ١٩٦٤م، ترجمة   (١)
الأستاذ أورهان محمّد علي، وانظر: الإيمان والحياة صـ ٣٠١، ٣٠٢، نشر مكتبة وهبة، القاهرة، 

ط ١٨، ١٤٣٤هـ ـ ٢٠١٣م.

QaradawiBooks.com

                         213 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٠٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢١٦ المحور  العاشر : 

العِلْميــة والعقلية، ثم أصبح ذلــك حقيقة كونية ثابتة بالمشــاهدة التي 
لا تكذب، والناس يطوفون حولها، فهذه مــن الحقائق الكونية الجازمة 

والثابتة التي لا يجوز التشكيك فيها أو في ثبوتها بحال.
النوع، لا أظن مفكرنا ســيد  وهناك أشــياء، وحقائق كثيرة من هذا 
قُطْب 5 يرتاب فيهــا أو في قطعيتهــا، ولو قيل ذلك، لاســتحق أن 
نخالفه، فنحــن أيدناه بالحق للحــق، ولا مانع أن نخالفــه أيضًا للحق 

بالحق.

:�,&Aا��  ��ا�+�7,َّ�  ا���Vص   �,�ّ�أ

كما أنّ النصوصَ القطعية يُستفاد منها في تفسير القرآن، حيث يعتبر 
ة، لحُســن الفهم عن  الاعتصامُ بها من المعالم البارزة، والضوابطِ المهم

االله ورسوله، فمن تمسك بها لا يزيغ أبدًا.
المُتشابهات إلى  وهذا الضابط يكمّل ضابطًا آخر ويعضّده، وهو رد 

المُحْكَمات.
وأعني بالنصوص القطعية هنا: ما اجتمع فيه الأمران: قطعيّة الثبوت، 

وقطعية الدلالة.
وقطعية الثبــوت إنما تتحقــق في القــرآن الكريــم، والمتواتر من 
الأحاديث، وما يلحــق بالمتواتر من أحاديث الصحيحيــن، التي تلقتها 
الأمة بالقبول، واحتفّ بهــا من القرائنِ والدلائــل، ما يرفعها من مرتبة 

الظن ـ الذي هو الأصل في أحاديث الآحاد ـ إلى مرتبة القطْع واليقين.
ــنة،  فالأصل في قطعي الثبوت أن يكون من القرآن، والقليل من الس

نة من أحاديث الآحاد. جمْهرة الس فمن المقرر المعلوم أن
QaradawiBooks.com

                         214 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٠٩

٢١٧ موقف ا7سلام من العقل والعلم

أما قطعيّة الدلالة، فنعني ألا يحتمل النص إلا تفسيرًا واحدًا، ووجهًا 
واحدًا، بحكم وضعه اللغوي أو الشرعي، أو بدلالة القرائن المُحتفّة به، 

التي تزيل أي احتمال لفهمٍ آخر.
ومن هذه القرائــن والدلائل: إجماع الأمّة على هــذا الفهم، واتفاق 

طوائفِها ومذاهبهِا عليه.
 *  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿ تعالى:  فقوله 
 7  6  5  4  3  2  1  ❁  /  .  -  ,  +
 ﴾ E  D  C  BA  @  ?  >  =  <  ;  :  9  8

[المائدة: ٩٠، ٩١].

يدلّ بطريق القطع واليقين على تحريم الخمر والميســر، بدليل الأمر 
بالاجتناب (الذي لا يُذكر في القرآن إلا مع الأوثان، والطاغوت والكبائر)(١) 
وترتيب الفلاح عليه، وقرَنها بالأنصاب والأزلام، وجعلها رجْسًا من عمل 

وحية والاجتماعية الضارة. الشيطان، مع بيان بعض آثارها الر
ولا غرو أنْ أجمعت الأُمة على تحريم الخمر، بل على اعتبارها من 
يُماري بالباطل، ليُشــكّك في هذا التحريم  الكبائر، فلا مجال لمُماحكٍ 

القاطع؛ لأن القرآن لم يذكر لفظ «التحريم» صراحة، بل «الاجتناب».
وقد رددْنا على هذا الهُراء الباطل في بعض كتبنا فلتراجَع(٢).

 ﴾ N  M  L  K  J  I  H  G  F  E  D ﴿ تعالــى:  قولــه  مثــل   (١)
 c  b ﴿ وقوله 8 :  [الزمر: ١٧].   ﴾ o  n  m  l  k ﴿ وقوله:  [النحل: ٣٦]. 
 `  _ j ﴾ [النساء: ٣١]. وقوله سبحانه: ﴿ ^   i  h  g  f  e  d

g ﴾ [الشورى: ٣٧].  f  e  d  c  b  a
انظر كتابنا: فتاوى معاصرة (٦٤٤/١ ـ ٦٤٨)، تحت عنوان: تحريم الخمر من قطعيات الدين،   (٢)

نشر دار القلم الكويت، ط ٩، ١٤٢٢هـ ـ ٢٠٠١م.

QaradawiBooks.com

                         215 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦١٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢١٨ المحور  العاشر : 

 }  |  {  z  y  x  w  v  u ﴿ :ومثل ذلك قوله تعالى
 ¯  ®  ¬«  ª  ©  ¨  §  ¦  ¥  ¤  ❁  ¢  ¡ ے   ~

¶ ﴾ [البقرة: ٢٧٨، ٢٧٩].  μ  ´  ³  ²  ±  °
فهــذا دال على تحريم الربا تحريمًا شــديدًا، بهــذه الألفاظ الزاجرة 
الهائلة، وهو ما لا خلاف عليه، كما لا خلاف بين الأمة على تحريم «ربا 
النسِيئة» وهو: الزيادة المشروطة على رأس المال في مقابل الأجل، وإنما 
الخلاف بين الأمة فيما عُرِف باســم «ربا الفَضْــل» وهو ربا البيوع، وهو 
ا لذريعة الربا الحقيقي، الذي هو ربا النسيئة، فتحريمُه  م بالحديث سد مُحر
هو تحريم الوســائل، لا تحريم المقاصد، كما بين ذلك الإمام ابن القيم 
في «إعلام المُوَقعين»(١). وتسمية هذا النوع «ربا» تسمية مجازية، كما قال 
ل مجترئ يزعم أن «الربا» الذي آذن  لمُتَقَو شيخنا دراز 5 (٢). فلا محل
االلهُ مرتكبيه بحــربٍ من االلهِ ورســوله، والذي لُعِنَ آكلُــه ومؤكله وكاتبه 
د ژ ، لم يكن معلومًا للأمُة، وأنّ الصحابة  وشــاهداه، على لســان مُحم
موا  ذين حروالتابعين والأتباع، والأئمة المجتهدين من جميع المذاهب، ال
ربا النسيئة، أخطؤوا الفهم عن االله ورســوله، وقالوا في الدين بغير علم، 
موا ما أحل االله، افتراءً على االله، أو أن الرسول ژ لحق بربه، ولم يَقُمْ  وحر
بما أوجب االلهُ تعالى عليه، مــن بيان ما أنزل إليه للنــاس، فكأنّ هؤلاء 
يتهمون الرسولَ الكريم بالخيانة في التبليغ عن ربه، أو التقصير في بيان 
ل إليــه، أو يتّهمون الأمّة كلهــا بالغباءِ والجهالــة، ففهمتْ عن االلهِ  ما نُز

ورسوله غيرَ ما أراداه، ولا حول ولا قوة إلا باالله!

انظر: الإعلام (١٣٥/٢ ـ ١٤٦)، تحقيق محمّد محيي الدين عبد الحميد، نشر مكتبة السعادة،   (١)
مصر، ط ٢، ١٣٧٤هـ ـ ١٩٥٥م.

انظر: الربا في نظر القانون الإسلامي صـ ١٨، نشر بنك فيصل الإسلامي، مصر.  (٢)

QaradawiBooks.com

                         216 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦١١

٢١٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

والعلماء متّفقون على أن تأخير البيان عــن وقت الحاجة لا يجوز، 
فكيف بتركه بالكُلية؟!

ا ينبغــي التنبيه عليه هنــا: أن النصّ الواحد، قــد يتضمن عِدّة  ومم
أحكام، بعضُها قطعي في دلالتــه، وبعضُها ظنيّ، فلا يجوز اتخاذ الجزء 

الظني في النصّ دليلاً على إنكار القطعي منه.

 5  4  3  2  1  0 فقولــه تعالــى: ﴿ / 
> ﴾ [المائدة: ٣٨].  ;  :  98  7  6

يدل جزمًا على وجوب قطع اليد من السارق والسارقة، ولا احتمال 
 فيه بوجه من الوجوه أن يكون هذا الأمر للاســتحباب، ولا احتمال لأن
يكون قطع اليد مجازيا، على نحو ما قال بعضهم في شاعرٍ هجاه: اقطع 
لســانه، أي بالعطاء والنوال. كما زعم ذلك بعــض المعاصرين، الذين 

يسْتشْنعِون إقامة الحدود، تأثرًا بالفكر الغربي.

ولكن أي يد تُقطع؟ ومن أين تُقطع؟ وما النصاب ـ أو الحد الأدنى 
ـذي تُقطع فيــه؟ وما الشــروط اللازمة لإقامــة الحدّ؟  من المــال ـ الـ

بهات التي تدْرؤه؟ وما الش

هذه التســاؤلات والإجابة عنها، تدخل في الدلالات الظنية للنص، 
وهي معترك الأفهام بين الفقهاء، ولكل فيها رأيه، واجتهاده، وترجيحه، 

في دائرة الأصول المرعيّة، والقواعد المُتّبعة.

ومــن المؤكد: أن النصــوص القطعيــة ـ ثبوتًا ودلالــة ـ لا تُناقض 
القواطع العقلية، ولا اليقينيّات العِلْميــة بحال، كما لا يمكن أن تُناقض 

المصالحَ القطعية للناس.
QaradawiBooks.com

                         217 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦١٢

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٢٠ المحور  العاشر : 

أمّا قواطع العقل والعلم، فلأنّ القطعيــات لا يُناقض بعضُها بعضًا، 
وإلا لم تكن قطعيــةً، وهو خلاف المُفْترض؛ وما يُظَــن من تناقضٍ في 
ذلك، فلا بد أن يكون أحد الطرفيــن من الدين أو العقل أدُْخِل في دائرة 

. القطع واليقين خطأً، وهو لا يعْدُو دائرةَ الظن
وأمّا المصلحــة القطعية، فلا يمكــن أن تُناقضَ النــص القطعي أو 

ده علماء الأمة قديمًا وحديثًا. يُناقضها بحال؛ وهو ما أك
وإذا تُوهم هذا التناقض، فلا بد من أحد أمرين:

إمّا أن تكون المصلحة مظنونة، أو موهومة، مثل مصلحة إباحة الربا 
لطمأنة الأجانب، أو إباحــة الخمر لاجتذاب الســياحة، أو إباحة الزنى 
اب، أو إيقاف الحدود، مراعاة لأفــكار العصر! أو غير  للترفيه عن العُــز

هون من عبيد الفكر الغربي. ه به ممو ا يمو ذلك مم
وإما أن يكون النص الذي يتحدثون عنه غير قطعي، وهو ما وقع 
فيه كثير من الباحثين، ولا ســيما من غير المتخصصين والمتضلعين 
رِيعة وأسرارها، فحسبوا بعض النصوص قطعية، وليست  من علوم الش

كذلك.
د أبا زهرة، ذكر في كتابه  مة الشيخ مُحم العلا ومن أمثلة ذلك: أن
ث عــن رأي نجم الدين  عن «الإمــام أحمد بن حنبل» عندمــا تحد
الطوفــي (ت: ٧١٦هـ) في تقديم المصلحة على النــص إذا تعارضا، 
ت تعارضٌ بين مصلحة يقينية، ونص  ه لا يمكن أن يكون ثمفقال: «إن

قطعي»(١).

انظر: ابن حنبل لأبي زهرة صـ ٣١٠، نشر دار الفكر العربي.  (١)

QaradawiBooks.com

                         218 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦١٣

٢٢١ موقف ا7سلام من العقل والعلم

أ(� ز��ة: ا��,�  ا��<��ر %���� �
> <لام   h,
7E

وعلق الدكتور عبد الحميد متولي أستاذ القانون الدستوري المعروف 
في كتابه «مناهج التفسير في الفقه الإسلامي» على كلمة الشيخ أبي زهرة 
بقوله: الواقع أن هذا القول ـ فيما نعتقد ـ لا يتفق مع الواقع، ومع ما كان 
يراه بعض كبار الصحابة، وعلى رأســهم عمر بن الخطاب، بل ولا مع 

ما كان يراه الرسول ذاته.
«فالرسول نهى عن قطع يد السارق في زمن الحرب، خشية أنْ ينتقل 
 على أن ذي يدلالسارق إلى صفوف الأعداء هربًا من القِصاص؛ الأمر ال
الرسول رأى أن النص القرآني المعروف (الذي يقضي بقطع يد السارق) 

لم يكن يتفق تطبيقه في تلك الحالة (حالة الحرب) مع المصلحة.
وعمر بن الخطاب لم يطبق نص الآية القرآنية المعروفة التي وردت 
بشــأن إعطاء الصدقات إلى «المُؤَلفة قلوبهم»؛ لأنه وجد المسلمين، لم 
دين والمُؤَيدين مــن تلك الطائفة، ومن ذلك  المُعَض يعودوا بحاجة إلى 
نرى أنه لم يُطَبق النص لزوال حكمته؛ أو بعبارة أخرى: وجد أن تطبيق 

النص أصبح في عصره لا يتفق مع المصلحة»(١) اه ـ.
والواقع أن تعليق الدكتور متولي على شــيخنا أبــي زهرة في غاية 
الخلل والاضطراب وســوء الفهم، فهو يجعل بيان الرســول ژ للنص 

انظر: مناهج التفسير في الفقه الإسلامي للدكتور متولي صـ ٩١، نشر شركة عكاظ، السعودية،   (١)
ط ١. والكتاب يحمل عنوانًا كبيرًا، لم يتأهــل له مؤلفه بما ينبغي من عُدة، ولهذا اضطربت 
آراؤه، وخف ميزانه، ومَــن أراد أن يقرأ في الموضوع فليرجع إلــى كتاب د. محمّد أديب 
صالح: تفســير النصوص في الفقه الإســلامي، في مجلدين، وهو دراسة جادة متخصصة، 
حصل بها على الدكتوراه من جامعة القاهرة، وأثنت عليها لجنة المناقشــة ثناءً طيّبًا، طبعة 

المكتب الإسلامي في بيروت.

QaradawiBooks.com

                         219 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦١٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٢٢ المحور  العاشر : 

القرآني من باب تعارض المصلحة مع النص، ونســي أن مهمة الرسول 
ـ بنص القرآن ذاتــه ـ أن يبين للناس ما نزل إليهــم، وأنّ مِن هذا البيان 

تخصيصَ العام، وتقييدَ المطلق بإجماع العلماء كافة.
وقد بين الرســول بالنســبة للنص القرآني في حد السرقة: النصاب 
الذي يوجب القطْع، فلا قطع في أقل من ربــع دينار، أو فيما دون ثمن 
المِجنّ، ولا قطع فيمــا يؤخذ من غير حِرْز، كالــذي يؤخذ من الحقول 
للأكل، ولا قطْع فيمن أخذ من مال ابنه أو ابنته لقوله ژ : «أنت ومالُك 
لأبيك»(١) ويقاس عليه كل مَن ســرق من مالٍ له فيه حــقّ. والقطع إنّما 
سْغ، لا من المِرْفق، ولا من العَضُد، إلى آخر  يكون لليد اليمنى، ومن الر
نة مبينة للقرآن، وكان من ذلك: نهيه ژ أن تقطع الأيدي  ما جاءت به الس

في الغزو(٢).
فكيــف اعتبر الباحــث هذا الأمــرَ وحْــده معارضةً للنصّ باســم 
المصلحة؟ وهل يعتبر الدكتور متولي النص من القرآن وحدَه؟ أم يشملُه، 

ويشمل النص من الحديث النبوي أيضًا؟
فما ذكره في هذا المقام لا يدخل في باب التعارض قطّ، لا بين نصٍ 

نة للقرآن(٣). ومصلحة، ولا بين نصّين، بل هو من باب بيان الس

جوه: حســن لغيره. وأبو داود في البيوع (٣٥٣٠)، وابن  رواه أحمد (٦٩٠٢)، وقال مخر  (١)
حــه الألباني في صحيح ابن ماجــه (١٨٥٦)، عن  ماجه في التجــارات (٢٢٩٢)، وصح

عبد االله بن عمرو.
جوه: رجاله موثقون. وأبو داود (٤٤٠٨)، والترمذي (١٤٥٠)،  رواه أحمد (١٧٦٢٦)، وقال مخر  (٢)
حه الألباني في المشكاة (٣٦٠١)، عن بسر بن أرطاة. وقال: غريب. كلاهما في الحدود، وصح

نة للقرآن هنا: اعتبار التوبة مسقطة للحق، كما رجح ذلك ابن تيمية  ا يدخل في بيان الس ومم  (٣)
وابن القيم. انظر: إعلام الموقعين (١٩/٣ ـ ٢٢).

QaradawiBooks.com

                         220 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦١٥

٢٢٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

أما ما ذكره الدكتور متولي عن موقف عمر من «المُؤلفة قلوبُهم» وأنه 
ل النص لتعارُضِه مع المصلحة في عصره، فهذه دعْوى عريضةٌ على  عط
ا، وما كان له أن يفعل، ولا يملك  ــل نص فهو لم يُعَط ، ƒ اب ابن الخط
هو ولا غيره ذلــك. وما قاله الدكتور هنا ترديد لقول أناس ســبقوه. لم 

يعطوا الموضوع حقه من الدرس والتأمل.
وقد رددنا على ذلك فــي بعض كتبنا، ولا بأس أن نضع هنا شــيئًا 

منها، يستلزمه هذا الكلام.

ا����ى: �9ه  <
ا��دُّ �

لقد ردّ كثيــرون من أهل العلم والفقه على هــذه الدعوى العريضة، 
التي تنتهي إلــى تجميد النصوص، بل إلى إلغاء شــريعة الخالق بأهواء 

المخلوقين.
د  مة الشيخ مُحم ولكنّي أكتفي هنا بردّ عالم واحد متمكّن، هو العلا
ــرِيعة  ابه، وعميد كلية الشالمدني، أحدُ كبار علمــاء الأزهر وأدبائه وكُت

بجامعة الأزهر، 5 .

ا�����: ا��,� ُ%:�َّ�  رد 

د المدني 5 على هذه الدعوى في أثناء رده على  الشــيخ مُحم رد
مقالة اللبَابيِدي المثيرة في مجلة «رســالة الإســلام» حيث أصدر رسالة 
زة في الرد عليه تحت عنوان «السلطة التشريعية في الإسلام:  صغيرة مُرَك
بحث على بحث». كما رد الشــيخ أيضًا على هــذه الدعوى في إحدى 
مقالاته التي نشرها في مجلة الأزهر تحت عنوان «نظرات في فقه عمر» 
والتي نشرت أخيرًا في كتاب تحت عنوان «نظرات في اجتهادات الفاروق 

QaradawiBooks.com

                         221 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦١٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٢٤ المحور  العاشر : 

نقْتبس هــذه الكلمات المضيئة  عمر بن الخطاب»(١)، ومن هذا الكتاب 
بنور الحق والدليل.

يقــول 5 : إن حقيقة الأمر في ذلــك: أن عمــرَ والصحابة الذين 
، ولم  وافقوه، ومن جاء بعدهم مــن العلماء، لم يخرجوا عن دائرة النص
 ﴾ x  w ﴿ :االله ســبحانه وتعالى لما قال ما فهموا أنقوه، وإنيُعَل
مُعَيــن هو مناط  أثبت لفريــقٍ من النــاس نصيبًا مــن الزكاة بوصــفٍ 

الاستحقاق، ووجوب الإعطاء، ذلك هو كونُهم «مُؤلفةً قلوبُهم».

ولمــا كان التأليف ليس وصفًــا طبيعيا يحدث للنــاس كما تحدث 
الأعراض الطبيعية، بل هو شيء يقصد إليه ولي الأمر، إنْ وجد الأُمة في 
حاجة إليه، ويتركه إنْ وجدها غيرَ محتاجة إليه، فإنْ اقتضتْ المصلحة أن 
يؤلّف أناسًا وألفهم فعلاً، أصبح الصنْف حينئذ موجودًا فيستحق، وإذا لم 
المصلحة ذلــك، فلم يتألف أحــدًا، فإنّ الصنــف حينئذٍ يكون  تقتضِ 
معدومًا، فلا يقال: (إنّه منعه)؛ لأنه ليــس معَنَا أحدٌ يجري عليه الضمير 

البارز في «منعه».

ل ولم يُعلق، وإنمــا المحلّ هو الذي  النــصّ لم يُعط وبذلك يتبيّن أن
انْعدَم، فلو أن ظرفًا من الظروف على عهد عمر أو غيره من بعده، قضى بأنْ 

يتألف الإمامُ قومًا فتألفهم، لأصبح الصنف موجودًا، فلا بد من إعطائه.

وقد يرد على هذا: أن المؤلفة قلوبهم كانوا موجودين فعْلاً على عهد 
عمر، وهم الذين كان رسول االله ژ قد تألفهم، فعُمر منعهم مع وجودهم، 
فلا يقال إذنْ: إن عــدَم الإعطاء لعدم وجود الصنــف، وإنما هو لمعنى 

نشرتها دار النفائس، ودار الفتح، بيروت.  (١)

QaradawiBooks.com

                         222 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦١٧

٢٢٥ موقف ا7سلام من العقل والعلم

مصلحي قدره عمر، وهو: أن الإســلام قد أعزّه االله، ولم يعُدْ هناك سبب 
للتأليف، وهذا يتّفق مع ما يقرره بعض العلماء، مــن أنّ إعطاء المؤلفة 
قلوبهم، حُكْمٌ معلّل بحاجة الإسلام إلى التأليف، فإذا انتفتْ عِلته انتفى؛ 

لأن الحكم المُعَلل، يدور مع عِلته وجودًا وعدمًا.

قد يرد علينا هذا، وربّما كانت عبارة عمر المرويّة في هذا الشــأن، 
وهي قوله: «إن االله قد أعز الإسلام، وأغنى عنكم»(١) مُؤَيدة لهذا الإيراد.

ونقول في الرد على ذلك: إن قوْل عمر للمؤلّفة قلوبُهم، الذين كانوا 
يأخذون على عهد رسول االله ژ : «إن االله قد أعز الإسلام وأغنى عنكم» 
معناه أن رسول االله ژ قد ألف قلوبَكم لمصلحة الإسلام، فصار لكم هذا 
 فة قلوبهم» فأعطاكم، لكن هذا الوصف لم يستمرالوصف، وصف «المُؤَل
لكم إلى الآن؛ لأن الإسلام قد عز واستغنى، فزالت الحاجة إلى التأليف، 
فلم يبقَ بيننا «مُؤَلفة قلوبُهم» بمعنى أنهم موصوفون بهذا الوصف الآن، 

وإن كانوا «مُؤَلفة قلوبهم» باعتبار ما مضى.

ل كوصف الفقــر، فقد يكون المرْء  ر ويتبدا يتغي وهذا الوصــف مم
فيما مضى فقيرًا، فيكون له في الزكاة نصيبٌ، ثم يصبح غنيا فلا يكون 

له فيها نصيب.

ولا ينبغي أنْ يتوهم أن هؤلاء الناس استحقوا هذا الوصف إلى آخر 
عمرهم، أو أن الإمــام يجب أن يعدّهم كذلك إلى آخــر عُمْرهم، وإنما 
الأمرُ أمرُ تقديرِ المصلحة في نظر الإمام، فإن أداه اجتهادُه إلى أن يتألف 

أعطى، وإلا فلا.

لماني. رواه البيهقي في قسم الصدقات (٢٠/٧)، عن عَبيدة الس  (١)

QaradawiBooks.com

                         223 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦١٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٢٦ المحور  العاشر : 

وإذن فليس معَنَا نص وقف العملُ به أو عُلق، أو نُسخ أو عُدّل، ولكن 
ل الأمر بالقيد الطبيعي، الذي  معمول به؛ لأن معْناه مقيّد مِن أو معنا نص
لا يعقل انفكاكه عنه، كأنه قيل: «والمؤلفــة قلوبهم إن وجدوا»، كما يقال 
مثل هذا في الفقراء والمساكين مثلاً، إنما الصدقات للفقراء إنْ وجد فقراءُ، 

والمساكين إن وجد مساكينُ، وفي الرّقاب إن وجدتْ رقابٌ مملوكة.
فــإذا كان هناك من يريــد أنْ يحــاول أنْ يجادل عمــر ƒ في أنّ 
التأليف، أيْ: إيجاد صنف المؤلفة، واجبٌ على الإمام في كل حال، فهذا 
، والفرق  جدال في موضع من مواضع الاجتهاد، وليس فــي محلّ نص
بين وجوب التأليف، ووجوب إعطــاء المؤلفة قلوبهم حين يكون هناك 
تأليف واضح، فالأوّل: أمر مصلحي يختلف فيــه النظر، والثاني: حكم 
نصي لا يمكن التصرف فيه بالإبطال، أو التعْديــل، أو التعليق(١) انتهى 

كلام الشيخ المدني.

ا�X=ا��: ا��,�   h,
7E

د الغزالي 5 على موقف عمر  ويعلق الداعية الكبير الشــيخ مُحم
فيقول:

: خطأ بالغ، فعمر حرَمَ قومًا  ـه تعطيلٌ للنص «فهْم صنيع عمر على أنـ
من الزكاة، لأن النص لا يتناولهم، لا لأن النص انتهى أمَدُه.

هبْ أنّ اعتمادًا ماليا في إحدى الجامعات خُصص للطلبة المتفوقين، 
فتخلّف في المضمار بعضُ من كانوا يصرفــون بالأمس مكافآتهم، فهل 

السلطة التشريعية في الإســلام بحث على بحث للشيخ محمّد محمّد المدني صـ ٢٤ ـ ٢٧،   (١)
نشر مطبعة أحمد علي مخيمر.

QaradawiBooks.com

                         224 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦١٩

٢٢٧ موقف ا7سلام من العقل والعلم

يُعد حرمانهم إلغاءً للاعتماد؟! إنّه باقٍ يصرف منه من استكملوا شروط 
الصرف.

وقد رفض عمر إعطاء بعض شــيوخ البدْو ما كانوا ينالونه من قبل، 
تألّفًا لقلوبهم، أو تجنّبا لشــرورهم... أبعد هزيمة كســرى وقيصر يبقى 
اعين؟ ليذهبوا إلى الجحيم  ف حفنة من رجال القبائل الطمالإســلام يتأل

إنْ رفضوا الحياة كغيرهم من سائر المسلمين(١)؟!

٭ ٭ ٭

دستور الوحدة الثقافية بين المسلمين صـ ٤٤، ٤٥.  (١)

QaradawiBooks.com

                         225 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٢٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٢٨ المحور  العاشر : 

E,�رات ا��RA الإ*لا%� الأ���C,bان

�C �$� '�رة �
> ا��:�ُّل وا��C��7 وا��X,,�؟

٨

 ، ا ينبغي أن يكون موضع البحث هنا: الجواب عن ســؤالٍ مهم ومم
ك والنمو؟  وهو: هل تقدر تيارات الفكر الإســلامي الأصيل على التحر
ل أو تُغَير، فتنتقل مِن ســلبٍ إلى  وهل تســتطيع في مســيرتها أن تُعَــد
إيجاب، ومِن إيجابٍ إلى ســلب؟ أم إن طابع هذه التيارات هو الجمود 

الذي لا يقبل التطور، والثبات الذي يرفض التغير؟
ك،  مُتحر ون: أن هــذا التيار تيار حيوالذي نجيب به، ونحن مُطمئن
ر،  كًا، فهو قادر على النمو، وعلى التغْيير، وعلى التطو ا متحروما دام حي

مثل كل الكائنات الحية العاقلة.
د الفكر،  وإذا كان الفكر موصولاً بالدين، فالديــن لا يمكن أن يجم
بل هو يعطيه قُــوّة، ويمنحه قُدرة على الأخذ والرد، والجذب والشــد، 
 ،د، التفكير للوصول إلى الحق والمجادلة والمصاولة، والتفكير المجــر

 ¹  ¸¶  μ  ´  ³ ﴿ القــرآن:  يقول  بإخلاص الله، كمــا  التفكير 
¿ ﴾ [سبأ: ٤٦].  ¾  ½  ¼  »  º

فاالله تعالى يأمر رسوله أن يعظ أمته بموعظةٍ واحدة، يوصيهم بهذه 
ة: أن يقوموا الله، أن ينهضوا ويتحركوا، ولا يقعدوا ويناموا،  ة الفذالوصي

QaradawiBooks.com

                         226 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٢١

٢٢٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

وأن يثوروا من مقاعدهم ومضاجعهم الله، أي: مخلصين لوجهه، لا طلبًا 
½ ﴾، أن يقوم الواحد مع  للدنيا، ولا للمال، ولا للجــاه، ﴿ ¼ 
ر  يتفك ثم « صديقه ورفيقه وزميله، أو وحــده بعيدًا عن «العقل الجمعي
ـ أو يتفكــرا ـ التفكيــرَ الحــر، غير مربــوط بمــاضٍ، ولا بمجتمع، 

ولا بأفكار سابقة.
وهذا أقصى ما يُطالبِ به دينٌ فردًا من الأفراد، أو جماعة من الناس، 

أو أمة من الأمم.
وقد رأينا في تيارات الفكر الإسلامي، وبين كبار العلماء المستقلين، 
كات إيجابية فــي تفكيرهم، وتنقلات في الســاحة العقلية، بعضها  تحر
 يُعتبر تنقلات كبيرة، بهــرتِ الناظرين، وبعضها يوشــك المخالفون ألا

يصدقوه، مع أنه أمر واقع، ما له من دافع.

ا�:�%,�: إ%�م   �ُّ,XE ·
وأبرز مَن نرى فيهم التغير الفكري، الذي هز العالم مِن حوله. هو 
تغير العقل الكبير، عقلِ الرجل الأشعري البارز، الذي كان له صولاته 
وجولاته، فــي ميدان الكلام، وفي مجال الفقــه، وأصول الفقه، وهو 
الذي إذا قال الشافعية: «الإمام» في علم الفقه، لا ينصرف هذا اللقب 

إلا إليه.
الكُتــب الكلامية الشــهيرة في علم  إنه إمــام الحرمين، صاحــب 
الأشاعرة: «الإرشاد»، و«الشــامل»، و«اللمَع» التي تمثل المرحلة الأولى 
من مراحل علم الكلام عند الإمــام. ثم تبدأ المرحلــة الثانية والأخيرة 
بكتابين هما: «البرهان» في أصول الفقه، وهو عمل لا سابق له غيرُ رسالة 

الشافعي، و«العقيدة النظامية» في علم الكلام.
QaradawiBooks.com

                         227 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٢٢

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٣٠ المحور  العاشر : 

وله في الفقه كتابه الفريد، الذي سبَقَ به مَن قبله، وأعْجَزَ به مَن 
ـذي حققه وعلق  الـ إنه «نهاية المطلب فــي دراية المذهب»،  بعده، 
مة الأســتاذ الدكتور عبد العظيم الديب، عليه  حواشــيه أخونا العلا

رحمة االله.

ا�X=ا��:  �ُّ,XE ·
وكذلك تغيرات تلميذه، حجة الإســلام أبي حامــد الغزالي، الذي 
د القــرن الخامس الهجــري، كما قال  ـه مُجد اتفق المســلمون على أنـ

السيوطي في رجزيته:
ه ما فيــه من جـِـدَالِ(١)والخامسُ الحَبْــرُ هو الغَزَاليِ وعــد

وقد بدأ الغزالــي بما بدأ بــه علماء الأُمــة، فأتقَنَ علــوم الفقه، 
والأصول، والكلام، والملل والنحل، والفلســفات المختلفة، واعترف 
هو أن بضاعتــه مزجاة في علــم الحديث، ودرس الفلســفة اليونانية، 
صها في كتابه «مقاصد الفلاســفة»، ثم رد عليهم في كتابه «تهافُت  ولخ
أهم في سبعة  زًا على عشــرين مبدأً من مبادئهم، فخط الفلاســفة»، مرك

رهم في ثلاثةٍ: عشر منها، وكف
ـ أن العالم قديم ولم يخلقه االله.

ـ وأن االله تعالى لا يعلم الجزئيات في هذا الكون.
البعث الأخروي بعث روحاني لا جســماني، ولا توجد جنة   ـ وأن

رها المسلمون. تي يتصورها ويصوولا نار، بالصورة ال

دين. انظر: كشف الخفاء (٢٤٣/١). وهي رسالته تحفة المهتدين بأسماء المجد  (١)

QaradawiBooks.com

                         228 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٢٣

٢٣١ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ورد الغزالي على الباطنية، وبين أن ما قالوه: ظاهرُه الرفْض، وباطنه 
الكفر المحض.

ثم بعد ذلــك ترك الغزالي هــذا كله، وهجَرَ النــاس، وترك الإمامة 
فة، وأعجب بهم، وألف في طريقتهم  والأستاذية، ومالَ إلى طريقة المتصو

ف. ق به من كتب التصوين»، وما يتعل إحياء علوم الد»
ل ذلك الغزالي في كتابــه الرائع «المُنقــذ من الضلال»،  وقد ســج
ث عن الإمام الغزالي، ومراحل فكِره وتنقله، وأكتفي  ي هنا لن أتحدولكن

هنا بذكر شيخه وإمامه: إمام الحرمين الجويني.

ا�:�%,�؟ إ%�م  ا��RAي ���  ا����ر  · %�ذا �� 
د عبد الفضيل القوصي، في  نذكر هنا ما أتحفنا به قلم الدكتور مُحم
ر الفِكر الكلاميّ عند إمام الحرمين الجويني»، وهو  به: «تطوكتابه أو كُتي

ا قال فيها: مة، وممها قيدراسة مُوجزة، ولكن
ن ـ لحُسن الطالعِ ـ ببعض  لقد احتفظ لنا التراث الأشــعري المدو»
الملامــح التي يمكن أن نستشــف منها مجــرى التطــور الفكري عند 
الجويني، على نحو ربما يماثل ما نجده لدى الرازي، بل احتفظ لنا ذلك 
التي  التراث بما برِح يُحْدثِه هــذا التطور مِن ردود الأفعــال المتعاقبة، 
تراوحت ما بين المدح والقدح، والاستحسان والاستهجان، لكنها ـ على 
ل  تي تكفة حال ـ ملامحُ شحيحة، لا وجه لمقارنتها بتجربة الغزالي، الأي
هو نفسُه بوصف شِعابها ومُنعرجاتهِا. على أن هذا التطور عند الجويني 
يُثير مِن الإشكالات والاحتمالات بقدر ما يحمل مِن الحلول والإجابات، 

وهذا شأن إمام الحرمين.
QaradawiBooks.com

                         229 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٢٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٣٢ المحور  العاشر : 

 ـ: «لا يُخْلي مسألة عن إشكال،  بْكي(١)  ألم يكن ـ كما قال التاج الس
ولا يخرج إلا عن اختيار يخترعه لنفسه، وتحقيقات يستبد بها»؟

ر الفكري ـ سواء عند الجويني، أو عند  الحديث عن التطو بيْدَ أن
غيره ـ لا يمكن أن تقــوم له قائمــة إلا إذا رُتبت المصنفــاتُ ترتيبًا 
جًا، بحسب زمان تصنيفها حتى يتبيّن السابق من اللاحق، فبدون  متدر
صًا  ر رجمًا بالغيب وتخر هذا الترتيب الزمني: يكون الحديث عن التطو

على غير هدى.
فماذا نفعل بإزاء ترتيب مصنفات الجُوَيْني، والمصادر التي بين أيدينا 

؟ تسرد قائمة تلك المصنفات سردًا مُجردًا في الأغلب الأعم
س الشــواهد حينًــا، ومن الاســتعانة  لا منــاص إذن مــن تلم
له من هــذا وذاك:  بالاســتبطان النقديّ حينًــا، وقُصــارى ما نُحص

الرُجحان، وغلبة الظن.
١ ـ فإمام الحرمين يذكر في «الإرشاد»(٢): «ومن ابتغى مزيدًا فليتأمل 
«الشامل»»، وفي هذا ما يدل على أن الشــامل سابق على الإرشاد، وإذا 
قارنا بين عديد من أفكار «الشــامل» و«الإرشــاد» من جهة، وبين «لمع 
الأدلة» من جهة أخرى، كالمقارنة بيــن عناصر قضية حدوث العالم، أو 
ح أن يكون  ا يجعلنا نرج الآيات المتشابهات(٣)، فلن نجد كبير فرق، مم
«الإرشــاد»، و«الشــامل» و«اللمع» ثمارًا لمرحلة واحــدة، هي المرحلة 

طبقات الشافعية للسبكي (١٩٢/٥) .  (١)
الإرشــاد إلى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد للجويني صـ ٣٣٧، تحقيق د. محمّد يوسف   (٢)

موسى وعلي عبد المنعم، نشر مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٣٦٩هـ ـ ١٩٥٠م.
اللمع للجويني صـ ٧٦ وما بعدها، صـ ٩٤ وما يليها، تحقيق د. فوقية حســين، نشــر الدار   (٣)

المصرية للتأليف والنشر، ط ١، ١٣٨٥هـ ـ ١٩٦٥م.

QaradawiBooks.com

                         230 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٢٥

٢٣٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ح هذا: أن الجويني ـ في  ا يجعلنــا نرج المتقدمة من فكر الجويني، ومم
الشامل والإرشــاد ـ يجْهر بالقول بـ «الحال»: «الذي هو صفة لموجود، 

لا موجودة ولا معدومة»(١) ويعتمد عليه في براهينه.
ومِن المعلوم طبقًا لما ذكره الشهرستاني في «نهاية الإقدام»(٢)، وابن 
تيمية في «التســعينية»(٣)، وغيرهما: أن الجويني كان من مُثْبتِي (الحال) 

أوائلَ عمره، ثم انتهى إلى نفيه.
ة  أضفْ إلى ذلك ما يسُــود هذه الثلاثة من جهامة الأســلوب، وقو
رة  الشكيمة في الحجاج، وتصلب المواقف، وتلك سمات المراحل المبك

مِن العمر في غالب الأحيان.
١ ـ أما «البرهان»: فإن الجويني فيه لا يذكر شــيئًا عــن «النظامية»، 
 ـ: «وأما سر ما نعتقده في خلق  ولكنه يقول فيه ـ أعني: في «البرهان»(٤) 
ا كان هذا الســر هو ما كشف  الأعمال، فلا يحتمله هذا الموضوع»، ولم
عنه في «النظامية» ـ وفي «النظامية» دون ســواها كما تُجمع المصادر ـ 
ا كان الســياق الذي وردت فيه العبارة الســابقة مشابهًا لسياق عبارة  ولم
مماثلة في الموضوع نفسه، وردتْ في «النظامية»: فإن في هذا ما يجعلنا 

ح أن يكون «البرهان» و«النظامية» متقاربين زمنًا. نرج

الإرشاد صـ ٨٠.  (١)
نهاية الإقدام للشهرســتاني صـ ٧٩، تحقيق أحمد فريد المزيدي، نشر دار الكتب العلمية،   (٢)

بيروت، ط ١، ١٤٢٥ه ـ.
التســعينية لابن تيميــة (٨٤٠/٣، ٨٤١)، تحقيق محمّد بــن إبراهيم العجلان، نشــر مكتبة   (٣)

المعارف، الرياض، ط ١، ١٤٢٠هـ ـ ١٩٩٩م.
البرهان للجويني (١٠٤/١) فقرة (٢٨) تحقيق د. عبد العظيم الديب، نشــر على نفقة الشــيخ   (٤)

خليفة بن حمد آل ثاني، ط ١، ١٣٩٩ه ـ.

QaradawiBooks.com

                         231 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٢٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٣٤ المحور  العاشر : 

٢ ـ ومن المعلــوم أن «النظامية» مِن أواخر ما ألــف الجويني، فلقد 
كتبها بعد أن ألقى عصا التســيار في المدرســة النظامية بنيســابور في 
أخريات عمره، كما أن كثيرًا مِن المصــادر تذكر ذلك صراحة، كما فعل 
صاحب «اللمعــة»(١)، فالأرجح إذن أن «البرهان» ســابق على «النظامية» 

سبقًا ليس بالبعيد.
فلئن ترجح لنا أن «الشــامل»، و«الإرشــاد»، و«اللمع»: مِن ثمار 
المرحلة الأولى، أو المتقدمة من مراحل إمام الحرمين، فإنه ليترجح 
لدينا أيضًا أن نجعل «البرهان» و«النظامية» من ثمار المرحلة الثانية، أو 

المتأخرة»(٢).

ا�����ّ�  �Rِ� ��ا��
:�ظ  ا����ر   ���d' ·
يقول الأستاذ الدكتور القوصي:

«ليس مِــن غرضنا ـ بطبيعة الحال ـ اســتقصاءُ القول في كل تعديل 
أدخله إمام الحرمين في فكره، كبيرًا أو صغيرًا، جوهريا أو هامشيا، فكم 
مِن التعديلات والمنحنيات يمكن أن يضطلع بها فكر خصب وقاد كفكر 
إمام الحرمين، يقوم ـ كما يقول ابن عساكر(٣) ـ على استنباط الغوامض، 
وتحقيق المســائل، وترتيب الدلائــل. فكِْر لا يترك ســامقة إلا علاها، 

ولا غاية إلا قطع منتهاها... كما يقول التاج السبكي»(٤).

اللمعة للمذاري صـ ٥٤، تحقيق الشيخ زاهد الكوثري، القاهرة، ١٩٣٩م.  (١)
انظر: تطور الفكر الكلامي عند إمام الحرمين الجويني للدكتور محمّد عبد الفضيل القوصي   (٢)

صـ ١٥ ـ ١٨، نشر دار الرازي، عَمان، ط ٢، ٢٠٠٧م.
تبيين كذب المفتري لابن عساكر صـ ٢٨٢، نشر دار الكتاب العربي، بيروت، ط ٣، ١٤٠٤ه ـ.  (٣)

انظر: تطور الفكر الكلامي عند إمام الحرمين الجويني صـ ١٨.  (٤)

QaradawiBooks.com

                         232 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٢٧

٢٣٥ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ة، منهــا: ما أثاره أخونا  ا هنا ســنكتفي ببعض القضايــا المهملكنن
الدكتور القوصي في رسالته.

ومنها: ما أثاره أخونا وزميلنا في قطَر، صاحبُ إمام الحرمين، ورفيق 
دربه، والباحث فــي تراثه، ومحقــق الكثير من أمهات كتبــه: الدكتور 
عبد العظيم الديب، الذي كَتَبَ عنه في رسالته للدكتوراه: «إمام الحرمين: 
حياته، وعصره، وآثاره، وفكره»، وإن لم ينشرها إلا بعد عشر سنوات مِن 

ا عَرَفَه عنه بعد ذلك. تأليفها، فأضاف إليها كثيرًا مم
ومنها: ما أثرناه مِن قديمٍ في رســالتنا عن: «الجوينيّ إمام الحرمين 
»، ونُخرِج منها ما نراه لازمًا هنا لإبراز  والسبكي بين المؤرخَيْن: الذهبي
ر الفكري لــدى إمامنا الكبيــر. وهو ما عرضناه  ــة للتطوالملامح العام
رِيعة  ا بإمام الحرمين، برعاية كلية الش ذي عُقد بالدوحة، خاصللمؤتمر ال

والدراسات الإسلامية، وعناية الدكتور عبد العظيم الديب بلا شك.

:L��7ا� إ"��ت -�وث   ��ا�:�%,�  إ%�م  · رأي 
ثنا الدكتور عبد العظيم الديب عن تلك القضية في تراث إمام  ويحد

الحرمين، قائلاً:
«ومِن أخطر القضايا التي كانتْ تشغل المجتمعَ الإسلامي المتلاطم 
بالثقافات والفلســفات، والمتزاحم بالفِرَق، وعقابيل المذاهب والنحل: 
مســألةُ حدوث العالم. ولذا انبرى إمــامُ الحرمين يرد على الفلاســفة 
والملاحدة، مُثبتًا حدوثَ العالم بكل دليل يتهيأ له، فاستخدم برهانَ أهل 

ى: دليلَ الجوهر الفرد: ذي يُسمالحق، دليلَ الأشاعرة ال
 ب عليها أحوالٌ تَعْرِض لها، ثمة تتقلالأشياء المادي ص في أنويتلخ
تنتقل منهــا، لتحل مكانَهــا أعراضٌ أخــرى: مِن الأشــكال والألوان، 

QaradawiBooks.com

                         233 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٢٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٣٦ المحور  العاشر : 

والحركات والنمو والانحدار، وغير ذلك مــن التغيرات التي تطْرأ على 
جميع الكائنات. وهذه الكائنات تقبل القســمة تدريجيا حتى تنتهي إلى 
أ، وهــي التي يطلقون على كل جزء منها اســم: «الجوهر  أجزاء لا تتجز
الفرد»، فإذا كانــت الجواهر لا تنفك عن الأعــراض، وكانت الأعراض 
حادثةً، وَجَبَ أن تكون الجواهــرُ حادثةً؛ لأن ما لا يخلو عن الحوادث، 
تَبَعًا لمبدئهم الكلامي المشــهور. وما دام العالم حادثًا في  فهو حادثٌ، 

جوهرِه وأعراضِه، فلا بد من مُحدثٍِ، وهو االله(١).
كان هذا دليل الأشــاعرة يجادلون به، ويدحضون حُجَجَ الفلاســفة 
والملاحــدة، وجاء إمام الحرميــن، وأتى بدليلٍ جديد، لم يُســبَقْ إليه، 

ى: «دليل الجواز»، أو «دليل الممكن والواجب». يُسم
وأحْسَبُ أن سَماعَنا لهذا البرهان مِن إمام الحرمين بألفاظه خير مِن 
تلخيصنا له، فلنســمعْه مِن «العقيدة النظامية»، ولنلاحــظ أنه يقول في 
رْتُها بقواعدَ عن  مقدمتها، وهو يهديها إلى «نظــام المُلك»: «ولقــد صد

العقائدِ، على أساليبَ لم أسُبَقْ إليها».
أما برهانُ إمامِ الحرمين، فتراه في يقول:

«العالمُ كل موجودٍ سوى االله تعالى، وهو:
ـ أجسام محدودة متناهية المنقطعات.

ـ وأعراضٌ قائمة بها، كألوانها وهيئاتها في تركيباتها وسائر صفاتها.
ــنا، وما غاب منها عن مدارك  وما شــاهدْنا منها، واتصلتْ به حواس
إحساســنا: متســاويةٌ في ثبوتِ حُكم الجواز لها، ولا شــكل يُعايَن، أو 

مناهج الأدلة عن عقائد الملة لابن رشد صـ ١٢، تحقيق محمود قاسم، نشر مكتبة الانجلو، ١٩٦٩م.  (١)

QaradawiBooks.com

                         234 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٢٩

٢٣٧ موقف ا7سلام من العقل والعلم

يُفرَض منا، صغُر أو كبُر، أو قرُب أو بعُد، أو غاب أو شهد، إلا والعقل 
لة لا يستحيل فرضُ تشكيلهِا على هيئةٍ  تلك الأجسامَ المتشــك قاضٍ بأن
ك لم يُحِلْ  كَه، وما تحــر أخرى، وما ســكَنَ منها، لم يُحِلِ العقــلُ تحر
: لم يبعُد تقديرُ  سكونَه، وما صُودفِ مرتفعًا إلى مُنتهى سَــمْكٍ مِن الجو
انخفاضِه، وما استدار على النطاق: لم يبعُد فرْضُ تدْواره نائيًا عن مجراه، 
وتَرَتبُ الكواكبِ على أشــكالهِا يجوزُ على خــلاف هيئاتهِا وأحوالهِا، 
فيتضِح بأدْنَى نظرٍ استمرارُ مقتضَى الجواز على جميعِها. وما يثبتُ جوازُه 
استحالَ الحُكْمُ بوجوبهِ. ولا يَنْساغُ في عقلٍ موفقٍ اعتقاد قديم عن وفاق، 
ز غيرُ ممتنعٍ تقديرُه على خلاف ما هو عليــه، فإذا لزِم العالَمَ  وهو مُجو
ر أنه مُفتقِر إلى مقتضًى اقتضاه  حكمُ الجواز: استحالَ القضاءُ بقِدَمِه، وتقر
على ما هــو عليه، وإنما يســتغنيِ عن المؤثر ما قَضَــى العقلُ بوجوبه، 
فيســتغنيِ بوجوبه ولزومِه عن مقتضًــى يقتضيه، فأمــا ما يثبُتُ جوازُه 
وتعارضَتْ فيه جهاتُ الإمكان، فمِن المُحال ثبوتُه اتفاقًا على جهة منها 

من غير مقتضًى...
وإذا بَطَلَ ثبوتُ الجائزات مِن غير مقتضًى، قسمنا الكلام وراء ذلك، 
وقلنا: مقتضَى العالَمِ لا يخلو: إما أنْ يكون موجبًا مِن غيرِ إيثارٍ واختيار، 
وإما أن يكون مؤثرًا مريدًا مختارًا، فإن كان موجبًا مِن غير إيثارٍ كان ذلك 
مســتحيلاً، فإن الموجب الذي لا يؤثر يســتحيل أن يقتضِي شــيئًا دون 

مماثلة...
وإذا تقرر ذلك قلنا: العالَم بجملته قار في جو معلوم، وتقديره واقعًا 
في ذلك الخلاء: يُماثل تقديرَه في خلاءٍ عن اليمين أو عن الشمال، وهذا 
يقرب من مدارك البداهة، وإذا تماثلتْ الأحياز والجهات: استحالَ اعتقادُ 
الموجب   فــإن بقُطــرٍ تماثلُه ســائرُ الأقطار،  العالَمَ  ــص  موجب يخص

QaradawiBooks.com

                         235 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٣٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٣٨ المحور  العاشر : 

ـذي يُجيز بإرادته  لا يخصص شــيئًا مِن أمثالــه، والمؤثر المختارُ هو الـ
ومشــيئته مثلاً مِن الأمثــال، فلاَحَ بُطْــلانُ المصير إلــى موجب قديمٍ، 

لا اختيارَ له.
فإن قيل: العالَم قديمٌ، وموجبه مؤثرٌ مُختــار، قلنا: هذا باطلٌ قطعًا، 
فإن القديم يســتحيلُ أن يكون ثبوتُه بإرادتهِ، إذِ المُوقع المخصص الذي 
لم يكن فــكان هو المراد، فأمــا ما لم يزل واقعًا يســتحيل ارتباطُ كونهِ 

بإرادة في الإيقاع.
فإذا فسَــدَ القولُ بقِدَمِ العالَم، مع ظهور الجواز في أحكامِه مِن غير 
مؤثر وموجبِ، وبطل كونه قديمًا عن موجبِ قديم، واستحال إسناده مع 
كونه قديمًا إلى إرادة، لم يبْقَ إلا القطعُ بأن العالَمَ فعِْل مُوقع على وجهٍ، 
دونَ وجهٍ من وجوه الجواز، بإرادة مؤثرة مُختــارة، أوقعه على مقتضَى 

مشيئتهِ»(١).
وهذا الفصل في إثبات حدوث العالم: «أنجعُ وأرفعُ مِن طُرق حوتْها 

نْيا بحذافيرها، لو ساوَقَه التوفيق»(٢). مجلدات، وهو خيرٌ لفاهمِه من الد


> الأ�7Pي:� [eو�c g�&) �,%�:ا� إ%�م  %� أ�bب 

قال الدكتور الديب:
رُه، وخروجُه  ه على إمام الحرمين تحر وقد أشرنا من قبلُ إلى ما جر

ة الإمام الأشعري. على رأي مَن سبَقَه مِن الأئمة، وبخاص

العقيدة النظامية في الأركان الإسلامية للجويني صـ ١٢٩ ـ ١٣٣، تحقيق د. محمّد الزبيدي،   (١)
نشر دار سبيل الرشاد، بيروت.

انظر: إمام الحرمين حياته وعصره وآثاره وفكره صـ ١٠٢ ـ ١٠٥، نشر دار القلم الكويت، ط ١،   (٢)
١٤٠١هـ ـ ١٩٨١م.

QaradawiBooks.com

                         236 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٣١

٢٣٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

الحرمين  إمامَ  الكوثري ما أصــاب  ــد زاهد  مة مُحم العلا لنا  وينقل 
بسبب هذا الرأي فيقول:

«لقي كلام إمام الحرمين هــذا(١) بعض عنتٍ من بعض تلاميذه جرْيًا 
وا هذا القولَ  ده كثيرٌ من المحققيــن، وعدعلى التقليد الأعمى، لكن أي
د المقدسي الدجاني كتابًا  ى ألّف العلامة أحمد بن مُحمالصواب. حت لُب
ار»، وعد هذا  ظاه: «الانتصار لإمام الحرمين فيما شفع عليه بعض الن سم

الرأي آخرَ ما استقر عليه رأيُه، وقد قال القائل عن هذا الرأي:
بْ عن طريق الجَبْرِ واحذَرْ الاعتزالتنك مهاوي  في  وقوعَك 
مستقيمًا طريقًا  وســطًا  كما ســار الإمامُ أبو المعاليوسِرْ 

ا�+�ل (�لأ-�ال:  ��ا�:�%,�  إ%�م  رأي 

كذلك كان من الجديد الذي أتى به إمــامُ الحرمين في علم الكلام: 
القول بالأحوال، التي حلتْ في رأيه المشكلة الدقيقة، التي تتصل بذات 

االله وصفاته.
أنها صفة ملتصقة بالشــيء الموجــود، ولكنها  إذ إن الحال، ولــو 

لا تصفه سواء بالوجود أم بالعدم.
فالأمور ثلاثة على مذهبه:

١ ـ موجود.

٢ ـ معدوم.
ى بالحال. ٣ ـ واسطة، وهو المسم

الإرشاد إلى رأيه في أفعال العباد.  (١)

QaradawiBooks.com

                         237 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٣٢

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٤٠ المحور  العاشر : 

ـ فالموجود: ما له تحقق في الخارج، وفي نفســه، وفي الذهن عند 
ملاحظته.

ـ والمعدوم: ما ليس له وجود إلا في الذهن فقط عند إدراكه وتعقله.
ـ والحال: ما له وجود في نفسه وفي الذهن عند ملاحظته، وليس له 

وجود في الخارج.
ومن هنا أمْكَنَ حل مشكلة الصفات المعنوية. فالإمام الأشعري يرى 
أنها ليست بصفات زائدة على صفات المعاني، وأنه لا وجود لها، لا في 
خارج الأعيان، ولا في خارج الأذهــان، بل هي أمور اعتبارية، لا وجود 
لها إلا في الذهن، ولكن القول بالأحوال وضع تفسيرًا مقبولاً للصفات 
المعنوية، وأمكن القول بأنها صفات زائــدة على صفات المعاني، وأنها 
أمور ثابتة في نفسها، بقطع النظر عن الاعتبار والذهن، وأنها واسطة بين 

الموجود والعدم.
وعلى هذا فالمعنوية أحوال، وهي صفــات قائمة بذاته تعالى، لها 
وجود في نفســها، ولا يصح أن تُرى، والمعاني صفات موجودة قائمة 
بذات االله تعالى، يصح أنْ تُرى، وعلى القول بثبوت المعنوية، فلا تعلق 
لها؛ لأنها أحوال، والتعلق حالٌ، فلو تعلقتْ لــزِم قيامُ الحالِ بالحالِ، 

وهو باطل(١).

راجع في مسألة الأحوال: شرح الخريدة للدرديري صـ ٣٤، نشر مكتبة صبيح، مصر، ١٩٥٤م،   (١)
وفلســفة التفكير الديني بين الإســلام والمســيحية لويس غارديه وجورج قنواتي (١١٤/١) 
وما بعدها، ترجمة صبحي الصالح وفريد جبر، نشــر دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٦٧م، 
والشامل للجويني، وانظر الدراسة التي كتبها في مقدمته د. على سامي النشار، تحقيق علي 

سامي النشار وآخرين، نشر منشأة المعارف، الإسكندرية، ١٣٨٩هـ ـ ١٩٦٩م.

QaradawiBooks.com

                         238 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٣٣

٢٤١ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ولم يكن أثر إمام الحرمين في علم الكلام ظاهرًا بإبداعه وابتكاراته 
في هذا الفن فقط، بل كان أســلوبه، وطريقة تفكيــره، وطريقة جداله، 
وطريقة تأليفه. كل ذلك كان له ابتكار وإبداع وتأثير، حتى قيل: «إنه كان 

ل رجلِ دينٍ أوجَدَ منهاجًا على الأُسُس الأشعرية»(١). أو
تلك لمحة ســريعة عن جهود إمام الحرمين في علم الكلام. ومنها 
يتضح جهود هذا الإمام في هذا الفن وأصالتــه. حتى أصبح حقيقًا بأنْ 
د عِلم الكلام، أو بأنه باني المدرســة الأشعرية الحديثة،  ه مُجدب بأنيُلق

كما أطُلق عليه من قبل»(٢) اه ـ.
كُنا نقول نحن عن إمام الحرمين: إنه مجدد الأشــعرية تجديدًا  وإن 
غيرَ عادي، تجديدًا غيرها مِن داخلها، وردها إلى أشعرية سلفية متوازنة 
حى، والمعول في ذلك علــى كتبه الأخيرة:  واضحة كالشــمس في الض
«البرهان»، و«النظَامية»، و«الغياثي»، فهي التي تحمل الومضات الأخيرة 
ر له أنْ يكمل الســتين بالتقويم العربي،  ذي لم يقدفي تفكير الإمام، ال

وهو بالتقويم الشمسيّ سبعٌ وخمسون عامًا 5 .

ا�7
L (���=�,�ت:  ��D&%ا�:�%,� و إ%�م   ·
فاع عن  وللد ،ومع ما بذله إمامُ الحرمين من جهود لنصرة أهل الحق

نة لم يسلم مِن الهجوم والاتهام. مذهب أهلِ الس
وكنا نظن أن ذلك فعْل العامة والدهماء، أو كيْد الخصوم والأعداء، 

فلا طائل وراء بحثه، ولا داعي لنقله وتتبع فساده.

انظر: فلسفة التفكير الديني بين الإسلام والمسيحية (١١٤/١) وما بعدها.  (١)
انظر: إمام الحرمين حياته وعصره وآثاره وفكره صـ ١٠٥ ـ ١٠٧.  (٢)

QaradawiBooks.com

                         239 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٣٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٤٢ المحور  العاشر : 

دوه،  ـدوه ويؤك ولكــن رأينا القائلين بهــذا الاتهام يريــدون أن يؤيـ
روه على وجهٍ يُثبتِ لهم ما يبغون. فاختاروا من كلام إمام الحرمين ما فس

ومن هنا كان لنا أن نقِفَ لنناقش هذه المسألة.
ـه كان يقول: إن االله  جاء في «المنتظم»: «وشــاع عن أبي المعالي أنـ
يعلم جُمَل الأشــياء، ولا يعلم التفاصيل. فواعجبًا! أترى التفاصيل يقع 
ا لهذا الرأي الذي حكاه.  عليها شيء أولاً...»، ويســتمر في ذكر آياتٍ رد
ثم يقول: «ونقلتُ مِن خط أبي الوفا ابن عقيل... وذكر إمام الحرمين في 
بعض كتبه ما خالف به إجماع الأمة. فقــال: إن االله يعلم المعلومات من 
ا على هذه  ذكر آياتٍ أخَُر رد طريق الجُمْلة، لا من طريق التفصيل»، ثــم

الشبهات أيضًا(١).
وإذا كان ابن الجوزي قد أورد الاتهــام على ما وصل إليه، ولم يقُلْ 
ر لنا أسبابه: فإن الذهبي قد أشار إلى مصدر الاتهام  لنا دواعيه، ولم يُفَس

وسببه.
جاء في «سير النبلاء»: قال المَازَري في «شرح البرهان» في قول إمام 

الحرمين: إن االله يعلم الكُليات لا الجُزئيات: وودت لو محوتُها بدمي.
ثم يقول الذهبي: وقيل: لم يقُلْ بهذه المسألة تصريحًا، وإنما ألُْزِم بها 

لمَِا قاله بشأن استرسال نعيم أهل الجنة... واالله أعلم.
ثم يعقب بقوله: قلتُ: هذه هفوة اعتزالٍ، هُجرِ أبو المعالي عليها، 
وحلف أبو القاسم القُشَــيْري لا يُكلمه، ونُفِيَ بســببها، فجاور وتاب 

المنتظم في تاريخ الأمم والملوك لابن الجوزي (١٩/٩ ـ ٢٠)، نشر دار صادر، بيروت، ط ١،   (١)
١٣٥٨ه ـ.

QaradawiBooks.com

                         240 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٣٥

٢٤٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ـ والله الحمــد ـ منها، كما أنه في الآخر رَجَعَ إلى مذهب الســلف في 
ه(١) اه ـ. الصفات وأقر

وقبــل أن نُناقــش التهمــة موضوعيا، نحــاول أن ننفي الحواشــي 
والأطراف تأثرًا بمنهج إمام الحرمين ـ فنقول:

قال الســبكي في مناقشــته لهذه المســألة: إن الذهبي عــدو لإمام 
ه ـ وقد يكون لدى السبكي دليل  ب ضد مُتَعَص الحرمين، متحامل عليه، 
آخر على ذلك ـ أما هــذه العبارة التي أخذناها من «ســير النبلاء» آنفًا، 
فليس فيها شــيء من ذلك، فالذهبي نقل الكلام عن المازري، بل نقله 
ك فيه بقوله:  ه شكإن ب. ثم بإيجازٍ واقتضاب، لا برُوح المهاجم المُتعص

ئًا من التهَمة تاركًا أمر صدقها لعلام الغيوب. فاالله أعلم. مُتَبَر
وأما قوله: قلت: هذه هفوة اعتزال هُجرَِ أبو المعالي عليها، وحلف 
أبو القاسم القُشَيْري لا يكلمه، ونُفِيَ بسببها، فجاور وتعبد وتاب ـ والله 
ل ما يُنبهنــا إلى ما فيه من خلط وفســاد، مخالفته  الحمد ـ منها. فأو
جميع مَن ترجم لإمام الحرمين في قولهــم: إن خروج إمام الحرمين 
كان بســبب فتنة الوزير أبــي نصر الكنــدري علــى ما أوضحنا في 
الصفحات الأولى من هذا البحث. وإنه كان هاربًا من جحيم المعتزلة 
ــنة بنيســابور، وإنه كان ضحيــة من ضحايا  ذي أشــعلوا لأهل السال

المعتزلة، لا مُتهمًا بالاعتزال.
ه أيضًا أن القشيري  مه، فيرديُكل ا أن أبا القاسم القشيري حلف ألاأم
كان رفيقَ إمام الحرمين في مهجَره، وقد لحِق به بعدما أخرجه أبو سهل 

ســير أعلام الذهبي (٤٧٢/١٨)، تحقيق مجموعة بإشــراف الشيخ شــعيب الأرناؤوط، نشر   (١)
مؤسسة الرسالة، بيروت، ط ٣، ١٤٠٥هـ ـ ١٩٨٥م.

QaradawiBooks.com

                         241 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٣٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٤٤ المحور  العاشر : 

ابن الموفق، على نحو ما أشــرنا من قبل. ثم هو القائــل: لو ادعى إمامُ 
الحرمين النبوةَ لاستغنى بكلامه هذا عن المعجزة.

ثم بقِي أمر آخر وهو محاولة الســبكي أن يرد موقف المازَري إلى 
ب المذهبيّ. ولكن المطلع على كلام المازري فيما رواه السبكي  التعص
نفسه: يرى أن المازري لا يحاول الانتقاص أبدًا من إمام الحرمين، حتى 
التــي قالها وتناقلها  في أثناء اعتراضه أو هجومه عليــه، وحتى العبارة 
الناقلون، وأعني بها قولــه: «وددِْتُ لو محوتُها بدمــي»، أو «وددتُ لو 
محوتُها بماء عيني»، فهــو يتمنى أن تتطهر كُتب إمــام الحرمين وآثارُه 
ث عن جهاده في ســبيل  منها، بل يذكــر صراحة فضلَه وعظمته، ويتحد

الدين، ويتمنى ألا يخوض أحدٌ في هذه الشبهة، وألا تُنسب إليه.

ا��ُّ$�� و*��$�:  Cbن أ�,) ��والآن ���أ 

جاء في «البرهان» (فقرة: ٥٩) عند حديثه في الفصل الذي عقده لبيان 
مدارك العقول قولُه: «وأما الميز بيــن الجواز المحكوم به، وبين الجواز 
بمعنى التردد والشــك، فلائح واضح، ومثاله: أن العقــلَ يقضِي بجواز 
ك جسْــم ســاكن، وهذا الجواز حكم مبتوت للعقــل، وهو نقيض  تحر

الاستحالة، وأما الجواز بمعنى التردد والشك فكثير.
ونحن نكتفي فيه بمثال واحد فنقول: تــردد المتكلمون في انحصار 
الأجناس، كالألوان، فقطَعَ قاطعون: بأنها غير متناهية في الإمكان، كآحاد 
كل جنس، وزعم آخرون: أنها منحصرة، وقال المقتصدون: لا ندري أنها 

منحصرة أم لا، ولم يثبتوا مذهبهم على بصيرة وتحقيق.
والذي أراه قطعًا أنها منحصرة، فإنها لو كانــت غيرَ منحصرة لَتَعَلقَ 
العلمُ منها بأجنــاس لا تتناهى علــى التفصيل، وذلك مســتحيل، فإنِ 

QaradawiBooks.com

                         242 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٣٧

٢٤٥ موقف ا7سلام من العقل والعلم

استنكر الجَهَلَةُ ذلك، وشمخوا بآنافهم، وقالوا: الباري سبحانه عالمِ بما 
هْنَا عقولَهم، وأحلْنَــا تقريرَ هذا الفن على  لا يتناهى على التفصيل، ســف
أحكام الصفات. وبالجملة: عِلْمُ االله تعالــى إذا تعلق بجواهر لا تتناهى، 
فمعنى تعلقه بها: استرســاله عليها من غير فرض تفصيل الآحاد مع نفي 
النهايــة، فإن ما يُحِيــل دخولَ ما لا يتناهــى في الوجود: يُحيــل وُقُوعَ 
التي فيها الكلام  تقديرات غير متناهية في العلم والأجناس المختلفــة، 
يستحيل استرسال العلم عليها، فإنها متباينة بالخواص، وتعلق العِلْم بها 
على التفصيل مع نفي النهاية: مُحال، وإذا لاحت الحقائق، فليقلْ الأخرقُ 

بعدها ما شاء».
فعند شــرح المازري لهذه العبارة من البرهــان وقف تجاهها، وفهم 

منها أن إمام الحرمين يُنكِر عِلْمَ االلهِ للجزئيات.
والآن هذه هي العبارة أمامنا، وهذه هــي التهَمة! أو هذا هو الفهم، 
فهل تســاعد العبارة المازري على أن يفهم منها ما فَهِم، أو لا؟ سنتناول 

في الإجابة عن هذا التساؤل أطرافًا ثلاثة:
أولاً: إن كلام إمام الحرمين هنا في مجال الحديث عن النظر وإدراكه 
ق في هــذه العبارة للتفرقــة بين معنيين  تطر للجواز والاســتحالة، ثــم
للجــواز، فبين أن أحد المعنيَيْــنِ هو: حكم قاطع للعقــل، والثاني هو: 

د والشك في بناء رأي. الترد
ثم مثلَ ذلك النوع من الجواز بالشك والتردد في انحصار الأجناس 
عند طائفة من المتكلمين، واستطرد من هذه النقطة قائلاً: إنها منحصرة. 
ض لمسألة  ديِن: تعرها غيرُ منحصرة، وعلى المتردا على القائلين بأن ورد
ض إمام الحرمين لهذه المســألة هنــا أمر عرَضِيّ غيرُ  العلم. أي: أن تعر

QaradawiBooks.com

                         243 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٣٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٤٦ المحور  العاشر : 

مقصود. بل هو حين وصــل الأمر إلى الخلاف في هذه المســألة قال: 
أحلْنا تقريرَ هذا الفن على أحكام الصفات.

فهو يُحيل بكل وضوح على الموضع المختص بهذه المسألة في علم 
الكلام. وقد رأينــاه يقول في مواضع أخرى: ولنا فيــه مجموع في علم 

الكلام، فليتأملْه طالبُه.
ولذا مِن حقه علينا إذا أردْنا أن نرى رأيَه في هذه المســألة: الاتجاهُ 
إلى حيث أشار، أي: إلى مصنفاته الكلامية، وكأنه ƒ أحس بأن كلامه 
هنا قد يُفهم علــى غير وجهه، فنبه إلى ضــرورة البحث عن كل فن في 

مظانه ومكانه.
ـ فماذا نجد في كتب إمام الحرمين الكلامية في هذا الشأن؟

لقد رأيت في «الشامل» (نسخة خطية بدار الكتب المصرية صـ ٧٦) 
ق إليها تأويل أو شــك، قال إمام  عبارة هي نصٌ في الموضوع، لا يتطر
الحرمين: «الرب سبحانه وتعالى عالم بالمعلومات على تفاصيلها، متعالٍ 

عن العلم بها على الجملة؛ إذِ العلمُ بالجملة يقارنُه الجهلُ بالتفصيل».
وقد جاء في «البرهان» (فقرة: ١٤٢٥): «إن الرب تعالى كان عالمًا 
في أزله تفاصيلَ ما يقع فيما لا يزال»، وأحسب أن هاتين العبارتين 
كافيتان في إثبات رأي إمام الحرمين، وبخاصة العبارة الثانية: عبارة 
البرهان؛ لأنها في نفس الكتاب الذي فيه العبارة المُوهِمة التي أثارت 
الشــبهة، فلا تكون هناك فرصة لقائلٍ يزعم أنه عادَ في قوله، ورجَعَ 
عن رأيه، فعبارة البرهان هذه تقطع بفســاد هــذا الفهم، وبأن ظاهر 
عبارة البرهــان الأولى غيرُ مقصود، فكيف يذكــر في نفس الكتاب 

ما يناقض قولَه؟!
QaradawiBooks.com

                         244 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٣٩

٢٤٧ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ومع ذلك لا علينا إذا استظهرنا بعبارات أخرى نأخذها عن السبكي 
الذي رآها في كتب إمام الحرمين.

يقول السبكي: لقد بحثتُ عن كلمات هذا الإمام في كتبه الكلامية، 
فوجدتُ إحاطة علم االله تعالى عنده بالجزئيات أمرًا مفروغًا منه، وأصلاً 

رُ مَن خالفه فيه، وهذه مواضع من كلامه: رًا، يُكَف مقر
قال في «الشامل»: «فلم يبقَ إلا ما صار إليه أهلُ الحق من إثبات عِلمٍ 

واحد قديم متعلقٍ بجميع المعلومات».
زتُم أن يخالف عِلمُ القديم العلمَ الحادث،  ثم قال: «فإن قال: إذا جو
ولم تمنعــوا أنْ يتعلق العلمُ الواحــد بما لا يتناهــى، ومنعتُم ذلك في 
الحادث، واندفع في سؤال أورده. ثم قال: قلنا: الدلالة دلتْ على وجوب 

كون القديم عالمًِا بجميع المعلومات».
ـق بمعلومَيْنِ.  وقال فــي باب القول فــي أن العلم حادث، هل يتعلـ

ه: «إذا عَلمَِ العالمُ مِنا أن معلوماتِ الباري لا تتناهى: انبهر». ما نص
ر في هذا الفصل أنه تعالى يعلم ما لا يتناهى على التفصيل غيرَ  وكر
ة. ونقل الســبكي من «الإرشــاد» نحوَ هذا، ثم قــال: «ولا معنى  ما مر

للتطويل في ذلك، وكتبه مشحونة به»(١).
ثانيًا: بعد أن أحالنا إمام الحرمين على كتبه الكلامية، ورأينا رأيه في 
المســألة واضحًا، يمكن أن ننظر إلى عبارة «البرهان»، ونحاول فهمها، 
ولا شك أننا يمكن أن نرى فيها رأيًا غيرَ ما رآه المازري، وهذا ما ننقله 

عن السبكي في «الطبقات»:

طبقات الشافعية للسبكي (١٩٢/٥) .  (١)

QaradawiBooks.com

                         245 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٤٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٤٨ المحور  العاشر : 

«فإمام الحرمين يستدل على رأيه في أن الأجناس منحصرة، بأنها لو 
كانت غيرَ منحصرة، لتعلق العِلْم بآحادٍ لا تتناهى على التفصيل، لأن االله 
عالمِ بكل شيء، فإذا كانت الأجناس غيرَ متناهية، وَجَبَ أن يعلمَها غيرَ 
متناهية؛ لأنه يعلم الأشــياء على ما هي عليه، إنْ مُجْمَلةً فمجملة، وإنْ 
لة، والأجناسُ المختلفة متباينة بحقائقها، فإذا عَلمَِها وَجَبَ  لةً فمفص مُفَص

لة مُتَمايزة بعضها عن بعض. أنْ يعلَمَها مفص
وأما أن ذلك يستحيل؛ فلأن كل معلوم على التفصيل، فهو منحصر 
متناهٍ، لوجوب تشــخيصها في الذهن، كما في الخارج. ثم قال: إن إمام 

الحرمين بنى دليله على أن الأجناس منحصرة على قواعد هي:
١ ـ إن االله 8 عالمِ بكل شيء، الجزئيات والكليات، لا تخفى عليه 

خافية.
٢ ـ إن االله تعالى يعلم الأشــياء علــى ما هي عليه، فيعلم الأشــياءَ 
لةً، وهذا خلاف مذهب ابن  ز بعضُها عــن بعض مفصتي يتميالمُجْملةَ ال

سينا.
لة لا يمكن أن تكون غيرَ  زة المفصة المتميالمعلومات الجزئي ٣ ـ إن
متناهية، تشــبيهًا للوجود الذهنــيّ بالوجود الخارجيّ، وإلى هذا أشــار 
بقوله: «فــإن ما يُحِيل دخــولَ ما لا يتناهــى في الوجــود: يُحِيل وقوعَ 

تقديراتٍ غيرِ متناهية في العِلْم».
ها، أي:  تي فيها الــكلام متناهيةٌ بخواصالأجناسَ المختلفة ال ٤ ـ إن

بحقائقها، متميزة بعضها عن بعض(١).

الطبقات الكبرى للسبكي (١٩٧/٥ ـ ١٩٩) بتصرف.  (١)

QaradawiBooks.com

                         246 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٤١

٢٤٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

وهذه محاولة لتوجيه عبــارة البرهان والخروج بها عن المعنى الذي 
اتفِق على استهجائه، وخروجه عن مذهب أهل الحق.

اح البرهان الثلاثة يحاول أن  ونرى الشريف أبا يحيى، وهو أحد شُر
ه العبارة بطريق آخر، فيقول: يوج

«يمكــن الاعتذار عن الإمام في قوله يســتحيل تعلــق علم الباري 
تعالى بما لا يتناهى آحادًا على التفصيل، بل يسترسل عليها استرسالاً 

بتمهيد أمر».
«إن الحد الحقيقي في المثليْنِ: أن يقال: هما الموجدان اللذان تعددَا 
في الحس واتحدَا في العقل. وحد الخلافين: أنهما الموجدان المتعددان 
في الحس والعقــل، ألا تــرى أن البياضَيْنِ والســوادَيْنِ وغيرهما من 
، وفي العقل مُتحدانِ. والســوادُ  بالمحل المثليْنِ متعددان في الحــس
ــا وعقلاً. وإذا تقرر  والبياض وغيرُ ذلك من المُخْتلفِات: متعددان حس
هذا، فيمكن أن يقــال: إنما أراد بقوله: «يسترســل عليها استرســالاً» 
للأمثال المُتفِقة في الحقيقة، فإن العِلم يتعلق بها باعتبار حقيقتها تعلقًا 
واحدًا، فــإن حقيقتها واحــدة، كالبياض مثلاً، فإن آحــاده لا تختلف 
حقيقةً، فعبر عن هذا بتعلق العلم بالأمثال جُملة، يريد العِلم الحادث، 
ــا عُلمِ أنه يقع في زمان  ل ما يقع منها، مم وإن كان العِلــم القديم يُفص
دُ هذا  ذي يُعضقال أبو يحيــى: وال دون محلّ، «ثم دون زمــان، ومحل

التأويل ما قاله الإمامُ في مواضع أخرى»(١).
وخلاصة ما نريد تقريره: أن عبارة إمــام الحرمين يمكن أن تتحمل 

معنًى غيرَ هذا الذي أخُذ عليه.

طبقات الشافعية للسبكي (٢٠٦/٥).  (١)

QaradawiBooks.com

                         247 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٤٢

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٥٠ المحور  العاشر : 

وأبو عبد االله المازري نفسُه يقول في آخر كلامه: «لعل إمامَ الحرمين 
لا يخالف في شيء من هذه الحقائق، وإنما يريد الإشارة إلى معنًى آخر، 

وإن كان لا يحتمله قولُه إلا على استكراهٍ وتعنيف».
ثالثًا: يعضد ما قلنــاه: أن هــذه التهمة ظلتْ محصــورة في نطاقها 
 دهــا غيره إلاق، فلم تخــرج تقريبًا عن نطاق المــازري، ولم يردالضي
مًا،  المازري كان متقد الشريف أبو يحيى شارح البرهان، وإذا لاحظنا أن
حيث كانت وفاته ســنة ٥٣٦ه ـ. ورأينا أن أحدًا لم يُصْغِ إليه، ولم تشِعْ 
هذه المسألة، ولم يتناقلها المؤلفون والمؤرخون: أدركنا أن السر في ذلك 

أن القوم فهموا من العبارة غيرَ ما فهم، ورأوا فيها غير ما رأى.
«ومع تتبع الأشاعرة لكلام إمام الحرمين، ومع أن تلامذته وتصانيفه 
نيا، لم يُعــرف أن أحدًا عزا ذلــك إليه؛ إذ لــو كان لتوفرتْ  مــلأتِ الد

الدواعي على نقله»(١).
ونوجز كل ما قلناه بأن إمام الحرمين بريء من هذا الاتهام بأدلة ثلاثة:

١ ـ أقواله في كتبه.
٢ ـ إمكان تفسير العبارة على غير هذا الوجه.

٣ ـ أن هذه التهمة لو كانت صادقة، لشاعتْ وعُرفتْ، وتناقلتها الأقلام.

ا���7د: أ��7ل   h
c �َّ,d' ·
نتحدث هنــا عن قضيــة مهمة في علــم الــكلام وخلافياته، وهي 
ما يتعلــق بالجبر والاختيــار، والعلاقة بيــن الإرادة الإلهيــة، والإرادة 

الإنسانية، وسنعرضها هنا عن طريق ما عرضه الدكتور القوصي.

طبقات الشافعية للسبكي (١٩٦/٥).  (١)

QaradawiBooks.com

                         248 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٤٣

٢٥١ موقف ا7سلام من العقل والعلم

لم يخُض القوصي هنا كثيرًا في الجذور الأولى لقضية الكسب عند 
الأشــعريّ نفســه، أو عند الباقلاني مِن بعده، لكن الذي يهمنا في هذا 
المقام: صياغة الجويني في مرحلتــه الأولى لهذه القضية، تلك الصياغة 

التي كُتب لها الظفر، حتى أضحتْ ميسمًا للفكر الأشعري بأسْره.
 خلاصة هذه الصياغة ـ كما بينها في «الشــامل»، و«الإرشــاد»(١): أن
القدرة لا تؤثر في مقدورها بأي ضرب من ضروب التأثير، بل تتعلق به 
د مقارنــة، دون تأثير فيه، وهــذا هو معنى  ق، وتقارنــه مجرد تعل مجــر
الكسب، والقدرة الحادثة في ذلك أشــبه بالعلم الذي يتعلق بالمعلوم، 
دون أن يؤثر فيه، إن الحــوادث كلها ـ كما يقول في «الإرشــاد»(٢): قد 
حدثتْ بقــدرة االله تعالى، لا فرق بيــن ما تعلقتْ به قُــدَر العباد، وبين 

د الرب بالاقتدار عليه. ما تفر
العبد من  غ قــدرةَ  تُفر التي  يعْمَدُ الجويني ـ تدعيمًا لهــذه الصياغة 
التأثير في مفعولاتهــا ـ إلى إيراد «القواطع العقلية، والأدلة الســمعية»، 
التي تُبطل كون العبد مخترعًا لأفعالــه، أو مؤثرًا في إيجادها، كما يعْمَدُ 
إلى تفنيد «ما اعتصم به المعتزلة من شبه عقلية وسمعية» في رَوية وطول 
نَفَس، ويبلغ الجويني أقصى الآماد ـ وهو يرفع القواعد من هذه القضية، 

لا يلوي في ذلك على شيء.
١ ـ فهو لا يتــردد في أن يفصل بيــن أفعال العباد، التــي تؤثر فيها 
قدرتهم من جهــة، وبين الثــواب والعقاب، والمدح والــذم على تلك 
الأفعال من جهة أخرى، فالثواب والعقاب، والمدح والذم: لا تجب بفعل 

الإرشاد صـ ٢١٠، والشامل صـ ٣٧٩.  (١)
الإرشاد صـ ١٨٧، ٢٠٨.  (٢)

QaradawiBooks.com

                         249 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٤٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٥٢ المحور  العاشر : 

المكلف، ولا تترتب على هذا الفعل، بل لو ابتــدأ الرب تعالى عبده ـ 
كما يقول في «الإرشاد»(١) ـ بالنعيم المقيم، أو العذاب الأليم، لكان ذلك 
ممكنًا غير مستحيل، وإنما أفعال العباد في الشرع: أعلام وآيات لأحكام 

االله تعالى فحسب.
٢ ـ وهــو لا يتردد أيضًا فــي أن يقْمع بعنف بــادرةَ الباقلاني، التي 
ح باسمه ـ تلك  ابتدرها لتفسير الكســب عند الأشــعري ـ دون أن يصر
البادرة التي ابتغى الباقلاني بها أن ينســب إلى العبد تأثيــرًا ما، والتي 
بمقتضاها يكون مكسوب العبد ليس إيجاد الفعل في ذاته، بل مكسوب 
حالٍ تجعل الفعل طاعة أو معصية، بحسب قصده واختياره، وتلك الحال 
هي التي يتميز بها الفعل الاختيــاريّ ـ عند الباقلاني ـ وهي التي تكون 

مناطَ ثوابهِ أو عقابه(٢).
إن طريقة الباقلاني ـ فيما يــرى الجويني ـ «غير مرضيّة، ولا جريان 
لها على قواعد أهل الحق، وفي المصير إليها افتتاح وجوهٍ من الفســاد 
بُهــا، وذلك أن صاحب هذه الطريقة يُحيــل معتقدَه إلى ادعاء  يجب تنك
حال مجهولة، لا يمكن الإفصاح عنها، وتقدير أحوال مجهولة: حيْد عن 

السداد، وتطريق لدواعي الفساد إلى أصول الدين»(٣).
ولقد كان لهجمة الجويني هذه على بادرة الباقلاني أثرٌ كاسح أصابها 
في مقتل، فضمُرتْ شجرتُها عند الأشاعرة ـ فيما عدا الشهرستاني، كما 

الإرشاد صـ ١٨٧، ٢٠٨.  (١)
الملل والنحل للشهرستاني (٩٧/١)، تحقيق عبد العزيز الوكيل، نشر مؤسسة الحلبي، القاهرة،   (٢)
١٣٨٧هـ ـ ١٩٦٨م، وأيضًا: نهاية الإقدام صـ ٧٩ وما يليها، حيث يبدو إعجاب الشهرســتاني 

بالباقلاني واضحًا.
الإرشاد صـ ٢٠٩، ٢١٠.  (٣)

QaradawiBooks.com

                         250 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٤٥

٢٥٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

سوف نرى ـ بينما تلقفتها أيدي الماتُريدية بالترحاب، واستُثمرتْ لديهم 
استثمارًا بليغًا، فهذا ابن الهُمَام يقول(١): «بالعزم المصمم»، وهذا «صدر 
الركبان،  التي ســارتْ بذكرها  ــرِيعة»(٢) يشــيد «المقدمات الأربع»  الش
ومنتهيًــا «بالإرادة الجزئيــة»، وكل تلك ـ في محصلتهــا الجزئية ـ ثمرٌ 

مختلفُ الأكل لشجرة الباقلاني، التي زُرعتْ في غير أرض الأشاعرة!
السيادة في المذهب الأشعري لهذه  مهما يكن من شيء فلقد كُتبتِ 
الصياغة، وسيطول بنا المقام لو استقصينا أثر هذه الصياغة في الأجيال 
المتلاحقة من الأشــاعرة، الذيــن اعتبروها ترجمة لمذهب الأشــعري، 

لا محيص عنها ولا مهرب.
ويكفي هنا على ســبيل الإجمال: أن نشــير إلى صياغة الغزالي في 
«الاقتصاد»، و«الإحياء»، وإلى صياغة الآمدي في «غاية المرام»، ناهيك 
للســعد  و«العقائد»  و«المقاصــد»،  للإيجــي،  «المواقف»  عن صياغــة 
التفتازاني، انتهاءً بصياغة السنوسي والمتأخرين. وكأني بالجويني يشهد 
هذا المد الظافر لصياغته هذه، فيضيق ذرعًا بالمخالفين قائلاً: «إلى متى 
ى غرضنا في الاختصار، وقد وضح الحق وحصحص، واستبان عِناد  نتعد

المخالفين في تأويلاتهم؟»(٣).
ثم بعد هذا التنظير والتشييد، والتأسيس والتقعيد: يأتي إمام الحرمين 
«البرهــان» و«النظامية» ـ فيأتي على  الثانية ـ أعني: مرحلة  المرحلة  في 
هذا البنيان مِن القواعد، ويكر على صياغته الأولى هدمًا ونقدًا، وتفنيدًا 

المسايرة في علم الكلام للكمال ابن الهمام صـ ٥٥ وما بعدها، تحقيق الشيخ محيي الدين   (١)
عبد الحميد، نشر المطبعة المحمدية، مصر، ط ١.

التلويح على التوضيح التفتازاني (١٧٥/١) وما بعدها، نشر مكتبة صبيح، القاهرة.  (٢)
الإرشاد صـ ٢١٤.  (٣)

QaradawiBooks.com

                         251 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٤٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٥٤ المحور  العاشر : 

وإبطالاً، دون إشــارة صريحة إلى ســابق رأيه، بل مع إشارة عَجْلَى إلى 
«الرقي عن مراتب التقليد في قواعد التوحيد».

وكما كان الجويني عنيفًا مع مخالفيه في مرحلته الثانية، وكأنما كان 
يعنف على نفسه، ويشــتد على ســابق عهده، فهو يقول في «النظامية» 
ن يخالفه رأيه الجديــد: إنه مصاب في عقله، مســتمر على تقليده،  عم

م على جهله(١). مصم
إن أفعال العباد ـ وفقًا لـ «النظامية» ـ واقعة بقدرة العبد إيثارًا واختيارًا 
واقتدارًا، وقدرة العبد مؤثرة في وجود مقدورها، كل ما في الأمر أن تلك 
القــدرة مخلوقة الله تعالــى، وهي بهــذه المثابة غير مســتقلة في إيجاد 
مقدورها، فلا يمكن القول بأن العبد خالق لأفعاله؛ لأن مرد الخلق إليه 

تعالى، أليس هو سبحانه الذي خلق قدرته هذه، واخترعها وأوجدها؟
ولا يمكن القول أيضًا بأنه لا أثر للعبد ولا لقدرته في فعله، تشبيهًا 
للقدرة بالعلم الذي لا يؤثر فــي معلومه، (فهذا خروج عن حد الاعتدال 
إلى الالتــزام الباطل المحــال، وفيه إبطال للشــرع، ورد لمــا جاء به 
النبيون 1 )، ولا يمكن القول أخيرًا بأن فعل العبد واقع بالقدرتين معًا: 

القديمة والحادثة، فالفعل الواحد لا يتبعض، ولا ينقسم.
وتعتريك الدهشــة حين تراه في «النظَامية» يهاجم «الكسب» هجومًا 
ي مِن هذا البحر المتلاطم ذكرُ اســمٍ ولقبٍ  صريحًا، فهو يقول: «لا ينج
د مِن غير تحصيل معنًى، كأن يقول قائل: العبد مكتسِب، وأثر قدرته  مجر

الاكتساب، فيقال له: ما الكسْب؟ وما معناه؟»(٢).

العقيدة النظامية في الأركان الإسلامية للجويني صـ ١٨٥، ١٨٦.  (١)
المصدر السابق صـ ١٨٩، ١٩٠.  (٢)

QaradawiBooks.com

                         252 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٤٧

٢٥٥ موقف ا7سلام من العقل والعلم

وتعتريك الدهشــة حين تراه ـ في النظامية ـ يتســلح ببعض أسلحة 
د لها سهام النقد في «الإرشاد»، كحديثه مثلاً عن  تي طالما سدالمعتزلة، ال
الشــبهة المتعلقة بمناط الثواب والعقاب، والمــدح والذم، حيث يكون 
د الكســب، والتي تخلص من تبعتها بما  نصيب العبد من الفعل هو مجر
لُه: «أن الله تعالى أنْ يفعل ما يشاء»، فإذا به في «النظامية» يقول: «فإن  محص
ن لم يوفق لمنهج الرشاد: أنه لا أثر لقدرة العبد في مقدوره  زعم زاعم مم
أصلاً، فإذا طولــب بمتعلق طلب االله تعالى بفعل العبــد تحريمًا وفرضًا، 
ض  ذهب في الجواب طولاً وعرضًا، وقال الله أن يفعل ما يشــاء، ولا يتعر
Å ﴾ [الأنبياء: ٢٣].   Ä  Ã  Â  Á  À ﴿ :للاعتراض عليه المعترضون
قيل: ليس لما جئتَ به حاصــل، كلمة حق أرُيد بها باطل، نعم: يفعل االله 
س عن الخُلْف، ونقيض الصدْق»(١). ما يشاء، ويحكم ما يريد، ولكن يتقد
وتعتريك الدهشــة حين تراه في «البرهان» ينبذ الكسب على عجل 
ي من  ه، ولا ينجالعبد عند الأشعري مطالب بما هو من فعل رب قائلاً: «إن

ذلك تمويه المعتقد بذكر الكسب»(٢)(٣) اهـ.
فهذا هو موقف إمام الحرمين في القضيــة التي كانت مأخذ ضعف 
مذهب الأشــعري في قضية أفعال العباد، وهي الآن تَسْــلَمُ للأشــعري 

وأتباعه بهذه الوقفة العنترية من إمام الحرمين.
ا�Rلام:  L
ا��Dو�C و�  �� [��eر

ونختم بما ذكرناه في بحثنا عن ترجمة إمام الحرمين بين المؤرخَيْن 
، ولعل أظهر ما اشتهر به إمام الحرمين عند  والسبكي الكبيرَيْن: الذهبي

العقيدة النظامية صـ ١٨٧.  (١)
البرهان (١٠٢/١) فقرة (٢٧).  (٢)

انظر: تطور الفكر الكلامي عند إمام الحرمين الجويني صـ ١٩ ـ ٢٦.  (٣)

QaradawiBooks.com

                         253 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٤٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٥٦ المحور  العاشر : 

الناس هو: علم الكلام، فهو أبرز أشــعري بعد الأشــعري، بل هو الذي 
وُصف بأنه «إذا تكلم، فالأشــعري شــعْرة من وَفْرتهِ»!، وهو الذي قالوا 

عنه: المؤسس الثاني للمذهب الأشعري.
ل ما نشر من كتبه: الكتب الكلامية، مثل «الشامل»،  ومن هنا كان أو
و«الإرشــاد»، و«اللمع»، وتأخر نشــر كتابه «البرهان» في أصول الفقه، 
و«الغياثيّ» في السياسة الشرعية عنها، كما تأخرت «النظامية» وحدها في 

أصول الدين.
أما كتابه الذي توفر عليه في أواخر سِنيِ عمره، وهو: «نهاية المطلب 
في دراية المذهب»، فلم يــرَ النورَ بعدُ، ويوشــك أن يكون، بفضل االله 
تعالى، ثم بجهد أخينا الدكتور عبد العظيم الديب، الذي يسعى من سنين 

طويلة لتحقيقه، فشكر االله سعيه، وبارك جهده(١).
ل أمره، محاميًا عن الأشعرية، كما  ا في أو ا قُحكان إمام الحرمين أشعري
عُرف عند الناس، لا كما جاء عن الأشــعري في عدد من كتبه، ولا سيما 
«الإبانة في أصول الديانة»، التي حققتها الدكتورة فوقية محمود، و«رسالة 

أهل الثغر»، التي حققها أخونا وصديقنا الدكتور الجَلَيَنْد.
وقد ذكر الإمام الذهبي موقفًا لإمــام الحرمين في الدفاع عن موقف 
الأشــعرية في قضية «أفعال العباد»، ومن المعلوم للدارســين أن موقف 
الأشــعري في ذلك من أضعف المواقــف، حتى ضُرب بــه المثل في 
الخفاء، فقيل: أخفى من كســب الأشــعري! وقيل: ثلاثــة من محالات 

الكلام: طفرة النظام، وكسب الأشعري، وأحوال أبي هاشم.

نشر بفضل االله في وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، إدارة الشؤون الإسلامية، قطر، ط ١،   (١)
١٤٢٨هـ ـ ٢٠٠٧م.

QaradawiBooks.com

                         254 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٤٩

٢٥٧ موقف ا7سلام من العقل والعلم

والعجيب أن الســبكي لم يعقب على هذا الموقف، مع أنه لم يدع 
ا ذكره الذهبــي إلا تعقبه بعُنــف، بل بتجريح!  شــيئًا من هذا اللون مم
والحق أن مِن الفضائل التــي تميز بها إمام الحرميــن، وتبدو لكل من 
ب له ولا عليه: الإخلاص في طلب الحقيقة،  درس حياته وتراثه بلا تعص
عن طريق العقل الناقد، والشرع الضابط، فإذا كشفتْ له الحقيقةُ قنِاعها، 
ومدتْ له شــعاعها، بادر إلى الإيمــان بها واعتناقهــا، والإعلان عنها، 
بشــجاعة لا نظير لها، وإن كانت مخالفة لما عليه الجمهور، أو ما عليه 
المذهب، وما مضى عليه دهرًا من حياته، وقضى سنين عددًا وهو يدرسه 

ويصنف فيه، ويذود عنه، ويحث على اتباعه.
وهذا واضح في مذهبه «العقدي» أكثر منــه في مذهبه الفقهي. فمن 
المعروف والمشهور: أن إمام الحرمين كان من كبار متكلمي الأشاعرة، 
لين لآيات الصفات وأحاديثها، المدافعين عن التأويل. وقد برز في  المؤو
«علم الكلام»، واشــتهر به، وصنف فيه التصانيف التي ســارت بذكرها 
الركبان، مثل: «الشامل»، و«الإرشاد»، و«اللمع» وغيرها، وأخذ عنه هذا 
العلم كثيرون من تلاميذه النوابغ. وكان يتكلف في تأويله، والدفاع عن 
المنصفون.  الذي لا يرضاه  مذهبه الأشعري، إلى حد الاعتساف أحيانًا، 

وهذا شأن البشر.

ا(� (���ن: · %� �eى (,�] و(,� 
خ الإســلام الحافظُ الذهبي في «سير الأعلام» ما جرى  وقد ذكر مؤر
بينه وبين أبي القاســم ابن برهان مِن مناظرة فــي «أفعال العباد، وقضية 
مــةُ الحنبلي ابــن عَقِيل في  الجبــر والاختيار». وهــو ما نقله عنه العلا
أبا القاســم بن  «فنونه»، قال: قال عميد الملك: قدمِ أبو المعالي، فكلم 

QaradawiBooks.com

                         255 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٥٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٥٨ المحور  العاشر : 

برهان في العباد: هــل لهم أفعال؟ فقــال أبو المعالــي: إنْ وجدتَ آيةً 
 ﴾ P  O  N  M  L  K  J  I ﴿ :تقتضــي ذا، فالحجة لك، فتــلا

P ﴾، وقوله تعالى: ﴿ @   O  N ﴿ :ر بها صوته وكر [المؤمنون: ٦٣]. ومد

I ﴾ [التوبة: ٤٢].   H  G  F  E  D  C  B  A
أي: كانوا مستطيعين، فأخذ أبو المعالي يسْتَرْوحِ إلى التأويل. فقال (أي: 
ل صريــحَ كلام االله، لتصحح بتأويلك  ابن برهان): واالله إنــك بارد. تتأو

ة، فبُهِتَ(١). وأكلّه ابنُ برهان (أي: أعياه) بالحُج ! كلامَ الأشعري
هكذا كان أبو المعالي إمام الحرمين، دهــرًا مِن حياته، ولا غرو أن 
اعتبره بعض الباحثين المؤسس الثاني للمذهب الأشعري، وكتب أستاذنا 
الشيخ «علي جبر» في كلية أصول الدين رســالة الأستاذية له عن «إمام 

الحرمين: بانيِ الأشعرية الحديثة»، وإن لم نرَها مطبوعة.
ولكن االله شرح صدرَ إمام الحرمين للحق، فوجدناه في أواخر حياته 
الخلف ـ إلى طريق  التأويل ـ طريــقِ  قد غير نهْجه، ورجَعَ عــن طريقِ 
الســلف في ترك الخوض، والانكفاف عن التأويل، ولم يســتنكف عن 
إعلان ذلك بكل صراحة وجلاء، وهو ما ذكره في «الرسالة النظامية في 

الأركان الإسلامية».

ا���7رة:  ���V) �,%�:ا� إ%�م  '�ل 

نة،  تي وردتْ في الكتاب والساختلفتْ مسالك العلماء في الظواهر ال
وامتنع على أهل الحق فحواها، وإجراؤها علــى موجب ما يبرزه أفهام 

أرباب اللسان فيها.

سير أعلام النبلاء (٤٦٩/١٨).  (١)

QaradawiBooks.com

                         256 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٥١

٢٥٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

فرأى بعضُهم تأويلها، والتزام ذلك في القرآن وما يصح مِن السنن، 
ة الســلف إلى الانكفاف عن التأويل، وإجــراء الظواهر على  وذهب أئم
مواردها، وتفويض معانيها إلى الرب تعالى. والذي نرتضيه رأيًا، وندين 

االله به عقدًا: اتباعُ سلفِ الأمة، فالأولى الاتباع، وترك الابتداع.
ة متبعة، وهو  إجماع الأمة حُج والدليل السمعيّ القاطع في ذلك: أن
ض  ــرِيعة، وقد دَرَجَ صحْبُ الرسول ژ على ترك التعر مُستنَد معظمِ الش
رِيعة،  لمعانيها ودرك ما فيها، وهم صفوة الإســلام المستقلون بأعباء الش
وكانوا لا يألُْون جهدًا في ضبط قواعد المِلة، والتواصي بحفظها، وتعليم 
الناس ما يحتاجون إليه منهــا، فلو كان تأويل هذه الظواهر مسُــوغًا أو 
رِيعة.  محتُومًا، لأوشك أن يكون اهتمامهم بها فوق اهتمامهم بفروع الش
م عصرُهــم، وعصر التابعين على الإضــراب عن التأويل، كان  فإذا تصر
ه الباري  على ذي الدين: أن يعتقد تنز بع. فحُقه الوجه المتذلك قاطعًا بأن
عن صفات المُحْدَثين، ولا يخوض في تأويل المشكلات، ويَكِلُ معناها 

 ¥ اء وسيدهم الوقفُ على قوله تعالى: ﴿ ¤  وعند إمام القر . إلى الرب
 «  ª ﴿ :الابتداء بقوله [آل عمران: ٧]. مِن العزائم، ثم ﴾ ̈  §  ¦

¬ ﴾ [آل عمران: ٧].
ا استُحسن من إمام دار الهجرة مالك بن أنس: أنه سُئل عن قوله  ومم
\ ﴾ [طه: ٥]. فقال الاستواء معلوم، والكيفية   [  Z  Y ﴿ :تعالى

مجهولة، والسؤال عنه بدعة.
μ ﴾ [ص: ٧٥].   ´ فليُجرِ آيةَ الاستواء والمجيءِ(١) وقولَه: ﴿ ³ 
\ ﴾ [القمر: ١٤]. وما صح من  V ﴾ [الرحمٰن: ٢٧]. و﴿ ]   U  T ﴿و

¿ ﴾ [الفجر: ٢٢].  ¾  ½  ¼ آية المجيء قوله تعالى: ﴿ «   (١)

QaradawiBooks.com

                         257 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٥٢

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٦٠ المحور  العاشر : 

أخبار الرســول، كخبــر النزول وغيــره: على ما ذكرنــاه، فهذا بيان 
ما يجب الله(١).

د بن طاهر: ســمعتُ أبا الحســن  وقال الذهبي: قــال الحافظ مُحم
القيرواني الأديــب ـ وكان يختلف إلى درس الأســتاذ أبي المعالي في 
الكلام ـ فقال: ســمعتُ أبا المعالي اليوم يقول: يا أصحابنا! لا تشتغلوا 

بالكلام، فلو عرفتُ أن الكلام يبلُغ بي ما بلَغَ، ما اشتغلتُ به(٢).

بكي على هذا القول، فقال: يشبه أن تكون هذه الحكاية  ق السوقد عل
مكذوبة على إمام الحرمين، وابنُ طاهر عنده تحامُل على إمام الحرمين، 

والقيرواني المشار إليه: رجل مجهول.

<ِّ� ر�eَ�] إ�> '�ل ا�&ـ
K، و��Eِّ,] ا���تَ �
> د��  <C الأ'ـ�ال �Eٴ

ا����7=:

 به السبكي، ثمر على هذا ما نقله الموشيلي عنه، ولم يتعق ولكن يُعَك
د  الأقوال الأخرى لإمام الحرميــن في رجوعه إلى طريق الســلف: تؤك
اظ لا تســقط بمثل التهم التي  رواياتِ الحُف ة هذه الروايــة، كما أن صح
ذكرها الســبكي. وأي تحامل على إمام الحرمين فــي هذه الرواية؟! بل 

فيها ما يرفع مِن قدره، ويعلي من شأنه.

ستمي، قال: حكى  وحكى الفقيه أبو عبد االله الحســن بن العباس الر
لنا أبو الفتح الطبري الفقيه، قال: دخلــتُ على أبي المعالي في مرضه، 

العقيــدة النظاميــة صـ ١٦٥ ـ ١٦٨. وقد نقل هــذا النص الذهبي في ســير أعــلام النبلاء   (١)
(٤٧٣/١٨ ـ ٤٧٤).

سير أعلام النبلاء (٤٧٤/١٨).  (٢)

QaradawiBooks.com

                         258 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٥٣

٢٦١ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ــنة، وأني  مقالة تخالف الس ي قد رجعت عن كلفقال: اشــهدوا عليّ أن
أموت على ما يموت عليه عجائز نيسابور(١).

بكي هذه الرواية، ولم يعترض عليها. الس وقد أقر
قال الذهبي:

وقرأتُ بخط أبي جعفر (محمّد بن علي): سمعتُ أبا المعالي يقول: 
قرأتُ خمسين ألفًا في خمســين ألفًا، ثم خليتُ أهلَ الإسلام بإسلامهم 
فيها وعلومهم الظاهرة، وركبتُ البحرَ الخِضــمّ، وغُصتُ في الذي نَهَى 
أهلُ الإســلام عنه، كل ذلك في طلب الحق، وكنتُ أهرب في ســالف 
الدهر مــن التقليد، والآن فقد رجعــتُ إلى كلمة الحــق، عليكم بدين 
ه، فأموت على دين العجائز،  بلطيف بــر العجائز، فإنْ لم يدركني الحق
ويختم عاقبةَ أمري عنــد الرحيل على كلمة الإخــلاص: لا إلٰه إلا االله، 

فالويل لابن الجويني(٢)! يعني: نفسه.
يقصد بالذي نَهَى عنه الإســلام: «علمَ الكلام»، فقد نهى عنه إمامُه 

ة. الشافعي، ونهى عنه مالكٌ وأحمد، وغيرهم من الأئم
ل كلامَ أهل الإسلام، أنهم نهَوْا مَن يُخاف عليه السباحة  ه تأوويبدو أن
في هذا البحر الخضم، ويُخشــى عليه مِن الغرق، وهو كان يرى نفســه 

أقوى مِن ذلك.
كما قصد بتخْليِة أهل الإسلام وعلومِهم الظاهرة: أنه دخل في العلوم 
العقلية والفلسفية، وتغلغل فيها، ولم يشتغل بالعلوم النقْلية من الحديث 

والآثار ونحوها، كما اشتغل بها غيره.

سير أعلام النبلاء (٤٧٤/١٨)، وطبقات السبكي (١٩١/٥).  (١)
المنتظم لابن الجوزي (١٩/٩)، وطبقات الشافعية للسبكي (١٨٥/٥).  (٢)

QaradawiBooks.com

                         259 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٥٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٦٢ المحور  العاشر : 

ا�Rلام:  L
7) [��X�Pا��9ار الإ%�م �� ا

وهذا القول مِن هذا الإمام الكبير، الذي أنفق عمره في هذا اللون من 
الثقافة العقلية، التي امتزجتْ بفلســفة اليونان وجدلياتهم، التي لا تنقع 
غليلاً، ولا تهدي سبيلاً.. هذا القول يؤكد أن لا طريق أهْدى ولا أجْدى 
من طريقة القرآن في تأسيس العقيدة، وهي الأقرب إلى الفطرة، والألصق 
بالعقل والوجدان، وهو ما كان عليه الصحابة وتابعوهم بإحســان. وإنما 
يُســتفاد من «علم الكلام» في الدفاع عن العقيدة في مواجهة المخالفين 

من أصحاب الأديان والفلسفات الأخرى، والفرق المبتدعة.
ة الإسلام الغزالي، حين بين  حه مِن بعدُ، تلميذُه حُج وهو ما وض
أن «علم الــكلام»: علم مُحْدث، أريد به حراســة عقائــد العوام مِن 

تشويش المبتدعة.
وقال في «الإحياء»: اعلم أن حاصل ما يشتمل عليه علم الكلام من الأدلة 
التي انتُفــع بها، فالقرآن والأخبار (أي: الأحاديث) مشــتملة عليه. وما خرج 
عنهما، فهو إمــا مجادلة مذمومة، وهي مــن البدع... وإما مشــاغبة بالتعلق 
هات وهذيانات،  تي أكثرها تُربمناقضات الفِرَق لها، وتطويل بنقل المقالات ال
ها الأسماع، وبعضها خوض فيما لا يتعلق بالدين، ولم  تزدريها الطباع، وتمُج
ل، وكان الخوض فيه بالكُلية من البدع،  يكن شيء منه مألوفًا في العصر الأو
نة،  ر الآن حُكْمُه، إذ حدثتِ البدعة الصارفة عن مقتضى القرآن والسولكن تغي
قوا لها شبهًا، ورتبوا فيها كلامًا مؤلفًا، فصار ذلك المحظور  ونبتتْ جماعة لف
بحكم الضرورة مأذونًا فيه، بل صــار من فروض الكفايات. وهو القدر الذي 

يُقابَل به المبتدع، إذا قصد الدعوة إلى البدعة، وذلك إلى حد محدود(١).

إحياء علوم الدين (٢٢/١).  (١)

QaradawiBooks.com

                         260 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٥٥

٢٦٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

فلا غرو أن يُروَى عــن إمام الحرمين ما رُويِ مــن البراءة من «علم 
الكلام» والعودة إلى طريقة القرآن.

مة تاج الدين الســبكي في طبقاته الكبرى: أن ينحُوَ  وقد اجتهد العلا
بهذا الكلام الجليّ الواضح من إمام الحرمين، منحًى آخر غير ما يتبادر 
ه كلماتِ هذا الإمام  منه، ودفاعًا منه عن «علم الكلام» المــوروث، ووج

العظيم الشجاع المخلص، إلى معانٍ مُتكلفة، لا ينشرح لها الصدر.

وتحامل السبكيّ على شيخه الإمام الذهبي تحاملاً لا يُقبل مِن مثله في 
خًــا منصفًا مثل الذهبــي، حتى مع أعلام  ي ما رأيت مؤرمثله. فالواقــع أن
المعتزلة وأمثالهم، بل حتى مع بعض الملاحدة والمنحرفين كليةً عن الدين.

ا�X=ا��ُّ وا��ازي: ا�:�%,� الأ�7Pيُّ و�:+]  إ%�مَ   hَ�َ*

علــى أن إمــام الحرمين ليس هو وحــده الذي انتهــى إلى رفض 
التأويل، وترجيح مذهب السلف، وتفويض حقائق هذه الألفاظ ومعانيها 
إلى االله تعالى. فقد رجع من قبلهِ شيخُه أبو الحسن الأشعريّ في كتابه 
«الإبانة» وفي «رسالته إلى أهل الثغر» وغيرهما. ورجع من بعده تلميذُه 
العوام عن  الغزالي، وذلك في كتابه: «إلجام  حجة الإســلام أبو حامد 

علم الكلام».
ولكن موقف شيخه إمام الحرمين كان أصْرحَ وأوْضحَ، فإن الغزالي 
، وجمهــرة العلماء مــن الفقهاء  اعتبــر «علم الكلام» شــأن الخــواص
ثيِن والمتكلمين، وغيرُهم يُعتبرون من العوام في هذا  والمفسرين والمحد

الأمر عند الغزالي.
، فقد يوجد في كل عصر منهم واحد، أو اثنان. ا الخواصأم

QaradawiBooks.com

                         261 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٥٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٦٤ المحور  العاشر : 

ـذي كان من أكبــر المحامين  ورجــع بعد ذلك: الفخــر الرازي، الـ
المدافعيــن عن التأويــل، وصنف فيــه أكثر من كتاب، مثل: «تأســيس 

التقديس» وغيره. ثم قال في الطوْر الأخير من حياته العِلْمية:
«لقد تأملت الطرق الكلامية، والمناهج الفلســفية، فما رأيتُها تشفي 
عليلاً، ولا تــروي غليلاً، ورأيتُ أقــرب الطرقِ طريقَ القــرآن: اقرأ في 
 ﴾ »  º  ¹  ¸ ﴿ [طــه: ٥].   ﴾ \  [  Z  Y ﴿ الإثبات: 
3 ﴾ [الشورى: ١١]. ومن جرّب   2 [فاطر: ١٠]. واقرأ في النفي: ﴿ 1 

مثل تجربتي، عرف مثل معرفتي»(١)!
ه: قال ابن  ة» لابن قاضي شــهبة: ما نصوجاء في «طبقات الشــافعي
الصلاح: أخبرني القُطب الطوغاني مرتين: أنه ســمع فخر الدين الرازي 

يقول: يا ليتني لم أشتغل بعلم الكلام، وبكَى(٢).
قال الإمام الشــوكاني في «إرشــاد الفحول»: وهؤلاء الثلاثة، أعني: 
لوا  ــعُوا دائــرةَ التأويل، وطو ذين وسالجويني والغزالي والرازي، هم ال
ذيوله، وقد رجعوا آخرًا إلى مذهب الســلف، كما عرفتَ، فلله الحمد، 

كما هو أهله(٣).

:K
ا�&  g�9% <
الأُ%َّ� � أنْ �:�
�ا  و�,�  ا��&�ٴ ا�:�%,� ����  إ%�م 

على أن إمام الحرمين لم يكتفِ بالرجوع إلى مذهب السلف نظريا، 
ل  الأئمة والمسؤولين عن قيادة الأمة ـ والمحافظة على الدين أو بل حث

سير أعلام النبلاء (٥٠١/٢١).  (١)
طبقات الشافعية لابن قاضي شبة (٦٥/٢)، نشر عالم الكتب، بيروت، ط ١، ١٤٠٧ه ـ.  (٢)

إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول للشوكاني (٤٩/٢)، تحقيق د. شعبان محمّد   (٣)
إسماعيل، نشر دار الكتبي، القاهرة، ط ١، ١٤١٣هـ ـ ١٩٩٢م.

QaradawiBooks.com

                         262 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٥٧

٢٦٥ موقف ا7سلام من العقل والعلم

واجباتهم ـ أن يجعلوا مذهبَ الســلف، ونهجَهم في تعلم التوحيد: هو 
ما ينبغي أن يُعلم للكافة.

د في «الغياثي»: «أن الذي يحرص الإمام عليه: جمْعُ عامة الخلق  أك
على مذهب الســلف الســابقين، قبل أن نبَغَتِ الأهواء، وزاغتِ الآراء: 
المشــكلات،  ق في  ض للغوامض، والتعم التعــر ينهَوْن عن  وكانوا @ 
والإمعان في ملابســة المعضلات، والاعتناء بجمع الشــبهات، وتكلف 
الأجوبة عما لم يقع من السؤالات، ويرون صرف العناية إلى الاستحثاث 
على البر والتقوى، وكف الأذى، والقيام بالطاعة حســب الاســتطاعة، 
ض له المتأخرون: عن عي وحصر، وتبلد  ا تعر ون @ عم وما كانوا ينكف
في القرائح. هيهات! فقد كانوا أذكى الخلائــق أذهانًا، وأرجحهم بيانًا، 
بهات، داعيةُ الغوايات، وسببُ الضلالات،  اقتحام الش هم استيقنوا أنولكن
فكانوا يحاذرون في حق عامة المســلمين ما هم الآن بــه مُبتلَوْن، وإليه 

مدفوعون، فإنْ أمكن حمل العوام على ذلك فهو الأسلم»(١).
ونعْمَ ما أوصى به هذا الإمام:
مَن سَلَف باعِ  ات وكل شر في ابتداع مَن خلففكل خَيْرٍ في 

٭ ٭ ٭

انظر: الغياثي للجويني صـ ١٩٠، ١٩١، فقرة (٢٨٠)، تحقيق د. عبد العظيم الديب، نشر الشؤون   (١)
الدينية، قطر، ط ١، ١٤٠٠ه ـ.

QaradawiBooks.com

                         263 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٥٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٦٦ المحور  العاشر : 


�� أc,�ة �� إ%�م ا�:�%,�>

بوا بهذه التطورات الكبيرة  ذين كتبوا عن إمام الحرمين، قد رحال كل
في فكره الأشــعري؛ لأنهم يعرفــون مقام الرجل، فــي تأييد المذهب 
الأشعري، وأن قامتَه فيه قامة عالية لا تسبقها ولا تطاولها قامة، ولذلك 
إذا غيّــر في مفاهيمه، وبدّل في مسَــلماته، وراجع كثيــرًا من قضاياه، 
فلا شــك أنْ يكون لهذا أكبر الأثر على المذهــب، إذا تنبه أهله لهذا 

التغير الجارف.
وتكون هناك مشكلة حقا إذا لم يحدث التنبه الكافي لما صنعه هذا 
الإمــام المنصف الشــجاع، وخصوصًــا أن رجال المذهب وأســاطينه 
حاضرون جاهزون في مختلف الأقطار والبلــدان. وكتب إمام الحرمين 
الأصلية الكلامية، مثل «الإرشاد» و«الجامع»، و«اللمعة» موجودة، وهي 
كبيرة وواســعة وعميقة، وتحمل الفكر القديم للإمام، وتناطح عنه بكل 

قوة ونصاعة.
ومن عجائب القدر: أن إمام الحرمين لم يفســح لــه في العمر، كما 
أشرنا من قبل، فكل ما عاشه (٥٧) سنة شمســية، ولعل القدر لو أمهله 
لأرانا العجائب، في توســيع نطاق ما ذهب إليه، وشــرحه والدفاع عنه، 

وإمداده بأقوال أخرى. ولكن هذا هو قدر االله.
QaradawiBooks.com

                         264 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٥٩

٢٦٧ موقف ا7سلام من العقل والعلم

ولقد رأيتُ في هذه السنين الإخوة من كبار علماء الأزهر، المهتمين 
العقائدي والأشــعري، والذين خدموا فكر الإمــام، كالدكتور  بالجانب 
القوصي، الذي كتب رسالته الوجيزة، عن تطور الفكر الكلامي عند إمام 
الحرمين، التي خالف فيها إمام الأشاعرة من قبله، بمثل التي خالف فيها 
نفســه، فيما انتهى إليه في ســائر كتبه المتقدمة، مــن القضايا المعروفة 

للدارسين والمهتمين.
ولكن القوصي لم يرضَ أن يسَــلم طائعًا بأن إمام الحرمين تغير من 
داخله تغيرًا كليا، جعله شخصًا آخر، وأنشأه خلقًا آخر؛ بل لا يزال خائفًا 
أو متردّدًا، أو متحيّرًا، وكثيرًا ما يورد الأسئلة، ثم يقول: أقول: لا جوابَ 

قاطعٌ عندي، وسيظل باب الاحتمالات مفتوحًا!
وكذلك قال في نهاية كتيبه.

ورأيي أن الرجل ـ أعني الإمام ـ قد قطع فيمــا انتهى إليه، وأوصل 
، وبان الصبح لذي عينين  إلينا رأيه واضحًا هاديًا. فقد حصحص الحــق
Ó ﴾ [يونــس: ٣٢]. فلنسَلم للرجل، ولندعُ له بالخير   Ò  Ñ  Ð  Ï ﴿
فيما أنجز، ولندع للمسلمين في كل مكان أن ينتفعوا بآخر ما وصلوا إليه 

Ý ﴾ [يونس: ٢٥].  Ü  Û  Ú  Ù  Ø  ×  Ö  Õ  Ô  Ó ﴿

٭ ٭ ٭

QaradawiBooks.com

                         265 / 308

http://qaradawibooks.com


 

QaradawiBooks.com

                         266 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٦١

• فهــرس الآيات القرآنيــة الكريمة.

• فهرس الأحاديث النبوية الشــريفة.
• فهرس الموضوعات.

ا�A$�رس ا��%�7

QaradawiBooks.com

                         267 / 308

http://qaradawibooks.com


 

QaradawiBooks.com

                         268 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٦٣

٢٧١

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

*�رة ا��+�ة

﴾ +  *  )(  '&  %  $  # ﴿٢٢٠١

﴾ U  T  S ﴿١٠٦٤

﴾ Ð  Ï  Î  Í  Ì  Ë  Ê  É  È  Ç  Æ ﴿١٦١٢٥

﴾*)  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿٣٠٧٨

﴾G  F  E  D  C  B  A  @ ﴿٣١٧٨

﴾ \  [  Z  Y  XW  V  U  T  S  R  Q  P ﴿٧٨، ٣٢١٨٦

﴾e  d  c  ba  `  _  ^ ﴿٣٣٧٨

﴾A  @  ?  >  =  <  ;  :  9 ﴿٧٩٩١

﴾t  s  r  q  p  o  n  m ﴿٩٨٢٩

﴾('  &  %  $  #  "  ! ﴿١٠٢١١٣

﴾ÃÂ  Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹ ﴿١١، ١٨، ١١٠، ١١١
١٤٩، ١٥١

����Rس الآ��ت ا�+�آ�,� ا��$�

QaradawiBooks.com

                         269 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٦٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٧٢ المحور  العاشر : 

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

﴾ '  &  %  $  #  "  ! ﴿١٢٧٩٤

﴾K  J  I  H  G  F  E  D ﴿١٢٩٥١

﴾ A  @  ?  >  =  <  ;  : ﴿٥٩، ١٤٣١١٦

﴾¯  ®  ¬  «  ª  ©  ¨  § ﴿١٥١٥٠

﴾  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿١٦٤٣٤

﴾©¨  §  ¦  ¥  ¤  £  ¢  ¡ ے   ~  }  | ﴿٢١، ١٦٦١٠٢، ١٦٧

﴾  w  v  u  t  s  r  q  p  o ﴿٢١، ١٦٦١٠٢

﴾/.  -  ,  +  *  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿٢٠، ٩٩، ١٤٩، ١٧٠١٥٠

﴾  ED  C  B  A  @  ?  >  j  <  ¸  :  9 ﴿١٧١٩٩

﴾o  n  m  l  k  j  i  h ﴿١٩١، ١٨٥٢٠١

﴾  ¡ ے   ~  }  |  {  z  y ﴿٢٠٠٥٧

﴾  ´  ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  «  ª  © ﴿٢٠١٥٧

﴾V  U  T  S  R  Q  P  O  N ﴿١٥٩، ٢١٣١٩١

﴾  ½  ¼  »  º  ¹¸  ¶  μ  ´ ﴿٢١٩٤٥

﴾ ì  ë  ê  é  è  ç ﴿٢٣٠٨٧

﴾  fe  d  c  b  a  `  _  ^  ]  \ ﴿٢٤٧٨٣

﴾ ¢  ¡ ے   ~  }  |  {  z  y  x  w  v  u ﴿٢٧٨٢١٨

﴾¬«  ª  ©  ¨  §  ¦  ¥  ¤ ﴿٢٧٩٢١٨

QaradawiBooks.com

                         270 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٦٥

٢٧٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

*�رة آل ���ان

﴾  q  p  o  n  m  l  k  j  i  h  g ﴿١٣٠، ٢٠٠، ٧٢٥٩

﴾  @?  >  =  <  ;  :  9  8  7  6  5  4 ﴿٤، ٣٦، ١٨٧٧

﴾R  Q  P  O  N  ML  K  J  I  H ﴿١٩٢٠٢

﴾  B  A  @  ?  >  =  <  ;  : ﴿٦٤٤٩

﴾7  6  5  4  3  2  1  0  /  . ﴿٧٨٩١

﴾ 2  1  0  / ﴿١١٠٥٩

﴾m  l  k  j  i  h  g  f ﴿٣٤، ١٠٥، ١١٢، ١٣٧
١٥١، ١٧٠

﴾ y  x  w  v  u  t ﴿١٩١، ١٣٨٢٠٢

﴾ Õ  Ô  Ó  ÒÑ  Ð  Ï  Î  Í  Ì  Ë ﴿١٤٨٥٧

﴾  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶  μ  ´ ﴿١٦٤٥١

﴾a  `  _  ^  ]  \  [  Z  Y ﴿٣٣، ١٥٥، ١٩٠١٦٦

﴾k  j  i  h  g  f  e ﴿١٩١٣٣

*�رة ا��&�ء

﴾ j  i  h  g  f  e  d  c  b ﴿٣١٢١٧

﴾P  O  N  M  LK  J  I  H  G  F ﴿٤٠٢٠٢

﴾ ß  Þ  Ý  Ü  Û  Ú  Ù  M  ×  Ö  Õ  Ô  Ó  Ò ﴿٥٩١٩٢

﴾ X  W  V  U  T  S  R  Q  P  O ﴿١٣٤، ٨٢١٤٦

QaradawiBooks.com

                         271 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٦٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٧٤ المحور  العاشر : 

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

﴾ o  n  m  l  k  j  i  h  g  f  e  d ﴿٨٣٣٧

﴾ÃÂ  Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸ ﴿١٠٥٢٠٢

﴾a`  _  ^  ]  \  [  Z  Y  X  W  V  U  T ﴿١١٦٢٠٢

﴾)  (  '  &  %  $  #  " ﴿١٣٥٢٠٢

﴾xw  v  u  t  s  r  q  p  o  n ﴿١٤٤٢٠٢

﴾H  G  F  E  D  C  B  A  @ ﴿١٥٧٩٧

﴾ i  h  g  f ﴿١٥٨٩٧

﴾ X  W  V  U  T  S  R  Q  P  O  N ﴿١٦٥١٥٩

*�رة ا�����ة

﴾c  b  a  `  _^  ]  \  [  Z ﴿١٩٨، ١٢٠٢

﴾ È  Ç  Æ  Å  Ä  ÃÂ  Á  À  ¿ ﴿٢٢٠٢

﴾©¨  §  ¦  ¥  ¤  £  ¢ ﴿٩٢٠٢

﴾5  4  3  2  1  0  / ﴿٢٠٢، ٣٨٢١٩

﴾ L  K  J  I  HG  F  E  D  C  B  A  @  ?  > ﴿٣٩٢٠٣

﴾´  ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  «  ª ﴿٤٩٢٠٣

﴾  x  w  v  u  t  s  r  q  p  o  n  m  l ﴿١٧٥، ٥٤٢٠٣

﴾B  A  @  ?  >  =  <  ;  :  9 ﴿٧٨٢٠٣

﴾ V  U  T  S  RQ  P  O  N  M  L ﴿٧٩٢٠٣

QaradawiBooks.com

                         272 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٦٧

٢٧٥ موقف ا7سلام من العقل والعلم

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

﴾  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿٩٠٢١٧

﴾8  7  6  5  4  3  2  1 ﴿٩١٢١٧

﴾*  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿٢٠، ١٠٤٩٩

*�رة الأ��7م

﴾ t  s  r  q  p  o  n  m  l  k  j ﴿٦١٠٨

﴾ B  A  @  ?  >  =  <  ;  :  9 ﴿٣٤، ٥٤، ١١١٠٥

﴾  ML  K  JI  H  G  F  E  D ﴿١٢٢٠٣

﴾ y  x  w  v  u  t  s  r  q  p  o  n ﴿١٤٢٠٣

﴾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶  μ  ´  ³ ﴿٣٤٢٠٣

﴾  ZY  X  W  V  U  T ﴿٤٨٢٠٣

﴾Ñ  Ð  Ï  Î  Í  Ì ﴿٥٩١٢٢

﴾@  ?  >  =<  ;  :  9 ﴿٦١٢٨

﴾ ¼  »  º  ¹  ¸  ¶  μ  ´  ³  ²  ± ﴿٨٩٤٦

﴾?>  =  <  ;  :  9  8  7 ﴿٩٦٨٤

﴾  PO  N  M  L  K  J  I  H  G  F  E ﴿٩٧٨٣

﴾ Z  Y  X  W  V  U  T  S ﴿١٠٥٨٧

﴾ i  h  g  f  e  d  c  b  a  ` ﴿١١٤٢٠٣

﴾  ´³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  «  ª  © ﴿١١٦٩٧

QaradawiBooks.com

                         273 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٦٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٧٦ المحور  العاشر : 

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

﴾ D  C  B ﴿١٢٠٤٩

﴾ Ç  Æ  Å  Ä  Ã ﴿١٢٤١٨٥

﴾  ¼  »  º  ¹  ¸¶  μ  ´  ³ ﴿١٤٢١٩٨

﴾  *)  (  '  &  %  $  #"  ! ﴿٨٧، ١١٠، ١٤٣
١٤٩، ١٩٨

﴾  8  7  6  5  4  3  2  1  0  / ﴿٩٦، ١١١، ١٤٩، ١٤٨
١٥٠، ١٥٧

﴾ Å  Ä  Ã  Â  Á  À  ¿  ¾ ﴿١٥١٥٠

﴾  R  Q  P  ON  M  L  K  J ﴿١٥٣٢٠٤

﴾ w  v  u  t  s  r  q  p ﴿١٥٥٢٠٤

﴾ Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹ ﴿١٦٤٢٠٣

*�رة الأ��اف

﴾ ?  >  =  <;  :  Û  8  7  6  5  4  3  2  1 ﴿٣٢٠٤

﴾ b  a  ` ﴿٧٣٧

﴾  ML  K  J  I  H  G  F  E  D ﴿٢٦٣٧

﴾c  b  a  `  _  ^  ]  \  [  Z ﴿٢٧٢٠٤

﴾  ¦¥  ¤  £  ¢  ¡ ے   ~  }  |  { ﴿٢٨٨٦

﴾-,  +  *  )  (  '  &  %  $  #  " ﴿٣١٢٠٤

﴾  >=  <  ;  :  9  8  7  6  5  4  3 ﴿٣٢٨٦

QaradawiBooks.com

                         274 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٦٩

٢٧٧ موقف ا7سلام من العقل والعلم

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

﴾  [  Z  Y  X  W  V  U  T  S  R  Q  P ﴿٥٠، ٣٣٢٠٤

﴾.-  ,  +  *  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿٢١، ٣٨١٠٢

﴾W  V  U  T  S  R  Q  P  O  N  M ﴿٢١، ٣٩١٠٢

﴾ &  %  $  #  "  ! ﴿٥٢٣٧

﴾ -  ,  +  *  )  (  '&  %  $  #  "  ! ﴿٥٨٦٤

﴾QP  O  N  M  L  K  J  I  H  G ﴿١٩، ٧٠١٠٠

﴾ (  '  &  %  $  #  " ﴿١٤٤١٨٤

﴾L  K  J  I  H  G  F  E  D ﴿١٥٧٢٠٤

﴾  ('  &  %  $  #  "  ! ﴿١٥٣، ١٧٩٢٠٤

﴾ Z  Y  X  W  V  U  T ﴿٨، ٤٦، ١٤٧، ١٨١٢٠٤

ے﴾  ~  }  |  {  z ﴿٣٤، ٣٥، ١٠٤، ١٨٥
١٠٦، ١٥١

﴾  ,+  *  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿١٨٨٢٠٥

﴾ K  J  I  H  G  F  E ﴿١٩٩٢٠٥

*�رة الأ��Aل

﴾  >  =  <  ;  :  9  8  7 ﴿٥٢، ٢٢٠٥

﴾ N  M  L  K  J  I ﴿٣٥٢

﴾ S  R  Q  P ﴿٤٥٢

QaradawiBooks.com

                         275 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٧٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٧٨ المحور  العاشر : 

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

﴾ *  )  (  '  &  %  $  #  " ٩٢٩ ـ ١٣﴿ ! 

﴾ f  e  d  c  b  a  `  _  ^  ]  \ ﴿٢٠٢٠٥

﴾¯®  ¬  «  ª  ©  ¨  §  ¦  ¥ ﴿٣٩٢٠٥

﴾ Ã  Â  Á  À  ¿¾  ½  ¼  »  º  ¹ ﴿٤٠٢٠٥

﴾±  °  ¯  ®  ¬  «  ª  ©  ¨ ﴿٥٩، ٦٠٢٠٥

﴾ Ú  Ù  Ø  ×  ÖÕ  Ô  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï  Î ﴿٦١٢٠٥

﴾ -  ,  +  *  )  ('  &  %  $  #  "  ! ﴿٦٢٢٠٥

*�رة ا���(�

﴾Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸ ﴿٦٨٧

﴾¯  ®  ¬  «  ª  ©  ¨ ﴿٢٤، ٣١٢٤

﴾ 7  6  5 ﴿٣٣١٤٠

﴾ I  H  G  F  E  D  C  B  A  @ ﴿٤٢٢٥٨

﴾ x  w ﴿٦٠٢٢٤

﴾ Ì  Ë  Ê  É  È  Ç  Æ  Å  Ä  Ã  Â  Á ﴿٩٣٨٧

﴾>=  <  ;  :  9  8  7  6  5  4  3 ﴿١٢٤٦٤

﴾  O  N  M  L  K  J  I  H  G ﴿١٢٥٦٤

x��� رة�*

﴾  °  ¯  ®  ¬  «  ª  ©  ¨  § ﴿٥٨٥

QaradawiBooks.com

                         276 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٧١

٢٧٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

﴾WV  U  T  S  R  Q  P  O  N  M ﴿١٦١٦٨

﴾ Ý  Ü  Û  Ú  Ù  Ø  ×  Ö  Õ  Ô  Ó ﴿٢٥٢٦٧

﴾ Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï ﴿٣٢٢٦٧

﴾ h  g  f  e  d  cb  a  `  _  ^  ]  \  [Z  Y  X  W  V ﴿١٨، ٩٦، ٣٦١٩٥

﴾ ¡ ے   ~  }  |{  z  y  x ﴿٥٩١٥١

﴾YX  W  V  U  T  S  R  Q  P ﴿٦٦٩٦

﴾  °¯  ®  ¬  «  ª  ©  ¨  §¦  ¥  ¤£  ¢¡ ے   ~  } ﴿٦٨١١١

﴾  b  a  `  _  ^]  \  [  Z  Y  X ﴿٣٤، ٣٥، ١٠٤، ١٠١
١٥١، ١٧٠

*�رة ��د

﴾ *  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿٣٨٩٤

﴾ ¥  ¤  £  ¢  ¡ ے   ~  }  |  {  zy  x ﴿٥٩١٠١

﴾|  {  z  y  x  w  v  u  t ﴿٨٧١٠٠

﴾ Ç  Æ  Å  Ä  Ã  Â ﴿٩٦١٠١

﴾ Ó  Ò  Ñ  Ð  ÏÎ  Í  Ì  Ë  Ê  É ﴿١٠١، ٩٧١٥٠

﴾ *  )  (  '&  %  $  #  "  ! ﴿٩٨١٥٠

﴾.  -  ,  +  *  )  ('  &  %  $  #  "  ! ﴿١٠٩١٠٠

﴾  IH  G  F  E  D  C  B  A  @  ? ﴿١٢٠٥٣

QaradawiBooks.com

                         277 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٧٢

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٨٠ المحور  العاشر : 

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

K*�� رة�*

﴾ w  v  u  t ﴿١١٩١

﴾  +*  )  (  '  &  %  $  #  " ﴿٥١٧٣

﴾  8  7  6  5  4  3  2 ﴿٧٩، ٦١٧٣

﴾±°  ¯  ®  ¬  «  ª  ©  ¨ ﴿٧٩، ٢١١٧٣

﴾ Ð  Ï  Î  ÍÌ  Ë  Ê  É  È  Ç ﴿٢٢٨٠

﴾Þ  Ý  Ü  Û  Ú  Ù  Ø  ×Ö  Õ  Ô  Ó ﴿٣٧١٧٣

﴾ «  ª  ©  ¨  §  ¦  ¥  ¤  £ ﴿٤٢٨٠

﴾ )  (  '  &  %  $#  " ﴿٤٤١٧٣

﴾ B  A  @  ?  > ﴿٥٤٨٠

﴾ L  K  J  IH  G  F  E  D ﴿٥٥٨٠

﴾º¹  ¸  ¶  μ  ´  ³  ²  ±  ° ﴿٧٩، ١٠١١٧٣

﴾ÄÃ  Â  Á  À  ¿  ¾  ½ ﴿١١١٥٣

*�رة ا����

﴾w  v  u  t  s  r  q  p  o  n ﴿٤٦٤

﴾ Y  X  W  V ﴿٨٢٠٩

﴾²  ±  °  ¯  ®  ¬  « ¥  ¤  £ ﴿٩٤، ١٧١٧٦

﴾ _  ^ ﴿٣٩١٩٢

QaradawiBooks.com

                         278 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٧٣

٢٨١ موقف ا7سلام من العقل والعلم

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

﴾  ÇÆ  Å  Ä  Ã  Â  Á  À  ¿ ﴿٤١١٠٩

﴾ 0  /  .  -  ,  +  *  )  (  ' ﴿٤٣٣٦

L,�*�رة إ(�ا

﴾  «ª  ©  ¨  §  ¦  ¥  ¤  £ ﴿١٠١٠٠

﴾ s  r  q  p  o  n  m  l  k  j  i ﴿٢٢١٤٤

﴾  Ç  Æ  Å  ÄÃ  Â  Á  À  ¿  ¾ ٣٢١٧١ ـ ٣٤﴿ ½ 

*�رة ا�:��

﴾ '  &  %  $  # ﴿١١٩١

﴾ m  l  k  j  i  h  g ﴿٤١، ٩١٤٧

﴾ V  U  T  S  R  Q  P  O  N  M  L ﴿٢١٢٠٩

C:رة ا���*

﴾ ̧  ¶  μ  ´ ﴿١٤٩٤

﴾±°  ¯  ®  ¬  « ﴿٢٥١٠٣

﴾¬  «  ª  ©¨  §  ¦  ¥ ﴿٣٢٢٩

﴾  L  K  J  I  H  G  F  E  D ﴿١٠٥، ٣٦٢١٧

﴾ 0  /  .  -  ,  +  * ﴿٤٣١٧١

﴾ <  ;  :  9  8  7  6  5 ﴿٤٤١٤٥

﴾m  l  k  j  i  h  g  f  e  d  c  b ﴿٤٨١٠٨

QaradawiBooks.com

                         279 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٧٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٨٢ المحور  العاشر : 

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

﴾ ÜÛ  Ú  Ù  Ø  ×  Ö  Õ  Ô  Ó  Ò ﴿٦٤١٩١

﴾ N  M  L  K  J  I  H  G  F ﴿٦٧٩٣

﴾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶  μ ﴿١٦، ٣٠، ١٥٣، ٧٨
١٧٦، ٢٠٩

﴾  ÓÒ  Ñ  Ð  Ï  Î  Í  Ì  Ë  Ê  É  È  Ç ﴿٣٠، ٧٩١٠٦

﴾/  .  -  ,  +  *  )  (  ' ﴿٨٠٩٤

﴾ H  G  F  E  D  C  B  A  @  ? ﴿٨٩١٩١

﴾ Ø  ×  Ö  Õ  Ô  Ó  Ò  Ñ﴿١٢٨٥٢

*�رة الإ*�اء

﴾ 7  6  5  4  3  2  1  0  / ﴿٩٤

﴾Ì  Ë  Ê  É  ÈÇ  Æ  Å  Ä  Ã  Â  Á ﴿١٦، ٣٦١٥٣

﴾ Y  X  W  V  U  T  S  R  Q  P  O  N  M ﴿٤٢١٦٦

﴾ ̀  _  ^  ]  \  [ ﴿٤٣١٦٦

﴾  ¥  ¤  £  ¢  ¡ ے   ~  }  |  {  z ﴿٤٥٦٥

﴾  ²±  °  ¯  ®  ¬  «  ª  ©  ¨ ﴿٤٦٦٥

﴾ »  º  ¹  ¸  ¶  μ ﴿٦٥١٤٤

﴾('  &  %  $  #  "  ! ﴿٧٦١١٢

﴾ ;  :  9  8  76  5  4  3  2  1  0 ﴿٧٧١١٢

﴾ts  r  q  p  o  n  m  l  k  j  i ﴿١٠٠٢٧

QaradawiBooks.com

                         280 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٧٥

٢٨٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

K$Rرة ا��*

﴾ ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  « ﴿٥١٢١٠

﴾  V  U  T  S  R  Q  P  O ﴿١٧٥، ١٧٦، ٦٥١٧٨

﴾  f  e  d  c  b  a  ` ٦٦١٧٧ ـ ٨٢﴿ _ 

﴾  i  h  g  f  e  d  c ﴿٧٩٤٤

﴾ É  È  Ç  Æ ﴿٨٢١٧٩

﴾  âá  à  ß  Þ  Ý  Ü  Û  ÚÙ  Ø  × ﴿٩٦٩٤

L��% رة�*

﴾ ë  ê  é  è ﴿٦٤١٦٩

*�رة 3]

﴾ \  [  Z  Y ﴿٢٥٩، ٥٢٦٤

﴾ Þ  Ý  Ü  Û ﴿٤٩٢٧

﴾ è  ç  æ  å  ä  ã  â  á  à ﴿٥٠٢٧

﴾ K  J  I  H  G  F ﴿٥٤١٥٤

*�رة الأ��,�ء

﴾ ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸¶  μ  ´  ³  ²  ±  ° ﴿٢٢١٦٦

﴾ Å  Ä  Ã  Â  Á  À ﴿٢٣٢٥٥

﴾ Ï  Î  Í  ÌË  Ê  É  È  Ç ﴿١٨، ٢٤،١١٠
١٥١، ١٦٦

QaradawiBooks.com

                         281 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٧٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٨٤ المحور  العاشر : 

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

﴾  ml  k  j  i  h  g  f  e  d  c ﴿١٠٩، ٣٠٢٠٩

﴾ Ä  Ã  ÂÁ  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º ﴿٤٤١٠٩

﴾  ¢  ¡ ے   ~  }  |  {  z  y  x  w ﴿٥٢١٠٠ ـ ٥٤

﴾ °  ¯  ®  ¬  «  ª  © ﴿٨٠٩٣

*�رة ا�:�

﴾g  f  e  d  c  b  a  `  _  ^  ]  \ ﴿٥٣١

﴾¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶  μ ﴿٥٤، ١٠٥، ١٥٣، ٤٦
١٧٠، ١٧١

﴾¸¶  μ  ´  ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  « ﴿٦٣١٠٧

﴾.  -  ,  +  *  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿٦٥١٠٧

﴾ R  Q  P  O  N  M  L ﴿٧٥١٨٥

%��ن *�رة ا���ٴ

﴾ Å  Ä  Ã  Â  Á  À  ¿ ﴿٢٧٩٤

﴾ P  O  N  M  L  K  J  I ﴿٦٣٢٥٨

﴾  10  /  .  -  ,  +  *  )  (  ' ﴿٩١١٦٧

*�رة ا���ر

﴾  ¨§  ¦  ¥  ¤£  ¢  ¡ ے   ~ ﴿١٣، ٣٥١٥٩

﴾ S  R  Q  P  O  N  M  L  K  J  I ﴿٣٩٢٠٠

QaradawiBooks.com

                         282 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٧٧

٢٨٥ موقف ا7سلام من العقل والعلم

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

﴾  g  f  e  d  c  b  a  `  _ ﴿٤٠١٣

﴾ ¡ ے   ~  }  |  {  z  y  x  w ﴿٤٠١٦٥

*�رة ا��A'�ن

﴾ Â  Á  À  ¿  ¾ ﴿٢٢٠٩

﴾ È  Ç  Æ  Å  Ä  Ã  Â  Á  À ﴿٤٣٩٨

﴾  ('  &  %  $  #  "  ! ﴿٤٤٩٨

﴾  H  G  F  E  D  C  B ﴿٧٠١٨٩

﴾ \  [  Z  Y  X  W  V  U  T ﴿٧١١٨٩

*�رة ا���7اء

﴾ Z  Y  X  W  V  U  T  S  R  Q  P ﴿٧١٠٧

﴾  k  j  i  h  ❁  f  e  d  c ﴿٢٩، ١٩٢٦٠ ـ ١٩٥

Cرة ا����*

﴾ '  &  %  $  # ﴿١١٩١

﴾  32  1  0  /  . ﴿١٥٨١

﴾  H  G  F  E  D  C  BA  @  ? ﴿١٦٨١

﴾  \  [  Z  Y  X  W  V  U  T ﴿١٧٨٢ ـ ١٩

﴾ I  H  G  F  E  D  C  B  A ﴿٣٨١٧٤

﴾ I  H  G  F  E  D  C  B  A  @ ﴿٣٨٨٢

QaradawiBooks.com

                         283 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٧٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٨٦ المحور  العاشر : 

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

﴾  WV  U  T  S  R  Q  P  O  N  M  L  K ﴿٨٢، ٣٩١٧٤

﴾  kj  i  h  g  f  e  d  c  b  a  `  _  ^  ] ﴿٣٦، ٤٠،٨٢
١٧٤، ١٧٥

﴾ m  l  k  j  i  h  g ﴿٥٠٨٥ ـ ٥٢

﴾  /.  -  ,  +*  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿١٨، ٦٤١١٠

﴾ w  v  u  t  s  r  q  p  o ﴿٣٥، ٦٩١٠٥

﴾  μ´  ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  « ﴿٨٦١٠٧

�V+رة ا��*

﴾ +  *  )  ('  &  %  $  #  "  ! ﴿١٤٨١

﴾  ÁÀ  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹ ﴿٥٠٩٨

﴾ Å  Ä  Ã  Â  Á ﴿٧٧١٧١

﴾  ]  \  [  Z  Y  X  W  V ﴿٨٠٣٧

*�رة ا���R�7ت

﴾ °  ¯  ®  ¬  « ﴿١٣١٠٣

﴾ q  p  o  n  m  lk  j  i  h  g  f  e  d ﴿١٩١٠٩

﴾  {z  y  x  w  v  u  t  s ﴿٣٤، ٢٠١٠٥

﴾ {  z  y  x  wv  u  t  s ﴿٣٧، ٤٣٨٤

﴾ k  j  i  h  g  f  e  d  c ﴿٤٩٣٧

QaradawiBooks.com

                         284 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٧٩

٢٨٧ موقف ا7سلام من العقل والعلم

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

﴾  ¯®  ¬  «  ª  ©  ¨  §  ¦ ﴿٤، ٥١٩١

﴾VU  T  S  R  Q  P  O  N  M  L ﴿٦٧١٠٩

*�رة ا��وم

﴾]\  [  Z  Y  X  W  V  U  T  S  R ﴿٩١٠٥

﴾  wv  u  t  s  r  q  p  o ﴿٢٢٨٤

﴾ n  m  l  k  j ﴿٢٨١٥٦

﴾a`  _  ^  ]  \  [  Z  Y  X ﴿٣٧١٠٩

﴾ 5  4  3  2  1  0  /  .  -  ,  + ﴿٥٢٦٥

﴾ E  D  C  B  A  @  ?  >  =<  ;  :  9  8  7 ﴿٥٣٦٥

﴾ Ð  Ï  Î  Í  Ì  Ë  Ê  É ﴿٥٩٨٨

*�رة �+��ن

﴾ ?  >  =  <  ;  :  9  8  7  6 ﴿٢٠١٥٧

﴾,  +  *  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿٢٩١٠٧

*�رة ا�&��ة

﴾ Ø  ×  Ö  Õ  Ô  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï  Î ﴿١١٢٨

﴾¢  ¡ ے   ~  }  |  {  z  y  x  w ﴿٢٧١٠٧

*�رة الأ-=اب

﴾ j  i  h  g  f  e  d  c  b ﴿٣٤٩١

QaradawiBooks.com

                         285 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٨٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٨٨ المحور  العاشر : 

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

﴾  .  -  ,  +  *  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿٣٦١٥٢

﴾ ے¡   ~  }  |  {  z  y  xw  v  u  t  s  r  q  p  o  n ﴿٣٨١١٢

﴾  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  «  ª  ©  ¨ ٦٠١١٢ ـ ٦٢﴿ § 

﴾  O  N  M  L  K  J  I  H  G  F  E ﴿٦٦١٠٢ ـ ٦٨

﴾ X  W  V  U  T  S  R  Q ﴿٢٢، ٦٧١٥٠

﴾ a  `  _  ^  ]  \  [  Z ﴿٦٨٢٢

D�* رة�*

﴾>=  <  ;  :  9  8  7  6  5  4  3 ﴿٩١٠٨

﴾ e  d  c  ❁  a  `  _ ﴿١٠٩٣، ١١

﴾ ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶  μ  ´  ³ ﴿١٣٩٤

﴾  ÃÂ  Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹ ٢١، ٣١١٠٢ ـ ٣٣﴿ ¸ 

﴾ ~  }  |  {  z  y ﴿٤٤١٣٨

﴾À¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸¶  μ  ´  ³ ﴿٤، ٤٦،١٦٨
٢٢٨، ٢٢٩

�3��*�رة 

﴾x  w  v  u  t  s  r  q  p  o ﴿١٢٩

﴾ »  º  ¹  ¸ ﴿١٠٢٦٤

﴾ r  q  p  o ﴿١٤١٢٦

QaradawiBooks.com

                         286 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٨١

٢٨٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

ے  ﴾  ~  }  |  {z  y  x  w  v  u ﴿١٥٢٧ ـ ١٧

﴾zy  x  w  v  u  t  s  r  q  p  o  n  m ﴿٨٥، ٢٧١٠٧

﴾«  ª  ©  ¨  §  ¦ ﴿٣٦، ٨٥، ٢٨١٠٧

ے﴾  ~  }  |  {  z  y  x  w ﴿٤٢١١٢

﴾»º  ¹  ¸  ¶  μ  ´  ³²  ±  °  ¯  ® ﴿١١٢، ٤٣١٥١

x� رة�*

﴾ S  R  Q  P  O  N  M ﴿٦١٣٨

﴾  ,  +  *  )  (  '  &  %  $  #  " ٧١١٠٦ ـ ٧٣﴿ ! 

﴾ b  a  `  _  ^  ]  \  [  Z  Y  X ﴿٧٧٣١

��ت�Vرة ا��*

﴾ ³  ²  ±  °  ❁  ®  ¬  «  ª ﴿٦٩٢٣، ٧٠

﴾ ¬  «  ª  ©  ❁  §  ¦  ¥ ﴿١٧٢١١٥، ١٧٣

*�رة ص

﴾Ò  Ñ  Ð  Ï  Î  Í  Ì  Ë  Ê  É ﴿٩٨، ٢٦١٥٠

﴾ »  º  ¹  ¸ ﴿٣٧٩٤

﴾  Ë  Ê  É  ÈÇ  Æ  Å  ÄÃ  Â  Á  À ﴿٥٩٢١ ـ ٦١

﴾ μ  ´  ³ ﴿٧٥٢٥٩

QaradawiBooks.com

                         287 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٨٢

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٩٠ المحور  العاشر : 

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

*�رة ا�=%�

﴾ Ñ  Ð  Ï  Î  ÍÌ  Ë  Ê  É  È  Ç  Æ  Å ﴿٤، ٣٦، ٩٧٧

﴾ o  n  m  l  k ﴿١٧٢١٧

﴾Ù  Ø  ×  Ö  Õ  Ô  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï  Î ﴿٢١١٠٧

﴾  «ª  ©  ¨  §  ¦  ¥  ¤﴿٧٣٢٩

��*�رة |�

﴾P  O  N  M  L  K ﴿٢٨١٥٥

i
V�*�رة 

﴾ ̧  ¶  μ  ´  ³  ² ﴿١١٢٠٩

﴾ Ê  É  È  Ç  Æ  Å  Ä  Ã  Â  Á  À ﴿٤، ٥٣٣٥

*�رة ا���رى

﴾ È  Ç  Æ  Å  Ä  Ã  Â  Á ﴿١٠١٥٩

﴾ 3  2  1 ﴿١١٢٦٤

﴾ g  f  e  d  c  b  a  `  _  ^ ﴿٣٧٢١٧

﴾Ö  Õ  Ô  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï  Î  Í  Ì  Ë ﴿٥١٦٠

*�رة ا�=�cف

﴾ S  R  ❁  P ﴿١١٩١، ٢

﴾ _  ^ ﴿٤١٩٢

﴾ ©  ¨  §¦  ¥  ¤  £  ¢  ¡ ١٩١٥١﴿ے 

QaradawiBooks.com

                         288 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٨٣

٢٩١ موقف ا7سلام من العقل والعلم

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

﴾  Ö  Õ  Ô  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï  Î  Í  Ì ﴿٢٠، ٢٢،٢٣ ـ ٢٤
١٠٠، ٢٣

﴾ v  u  t  s  rq  p  o ﴿٥٤١٠٢

﴾ >  =  <  ;:  9  8  7  6 ﴿٧٧٢٩

﴾ Y  X  W  V  UT  S  R  Q  P  O  N ﴿٨٠٢٨

*�رة ا���cن

﴾ $  #  ❁  ! ﴿١١٩١، ٢

*�رة ا���",�

﴾  àß  Þ  Ý  Ü  Û  Ú  Ù  Ø  ×  Ö ﴿١٣١٧١

﴾  m  l  k  j  i  h  g ﴿١٨٨٨

﴾-  ,  +  *  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿٢٣٩٨

﴾ Q  P  O  N  ML  K  J  I  H ﴿٢٤٨٩

﴾  í  ì  ë  ê  é  è  ç  æ  å  ä  ã  â  á  à  ß ﴿٣٢٩٧

*�رة الأ-+�ف

﴾  §  ¦  ¥  ¤  £  ¢  ¡ ے   ~  }  |  { ﴿١١٠، ٤١٧١

﴾  «  ª  ©  ¨  §  ¦  ¥  ¤  £ ﴿٢٦١٥٣

��Aرة ا��*

﴾ Í  Ì  Ë  Ê  É  È  Ç  Æ  Å  Ä  Ã  Â ﴿٢٢١١٣

﴾ Û  Ú  Ù  Ø  ×  ÖÕ  Ô  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï ﴿٢٣١١٣

QaradawiBooks.com

                         289 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٨٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٩٢ المحور  العاشر : 

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

*�رة ق

﴾  [  Z  Y  X  W  V  U  T  S  R  Q  P ﴿٣٣، ٦١٠٤ ـ ١١

﴾ ~  }  |  {  z ﴿١٠١٠٦

﴾ 8  7  6  5  4  3  2  1 ﴿١٧٢٨

﴾ A  @  ?  >  =  <  ;  : ﴿١٨٢٨

*�رة ا�9ار��ت

﴾ v  u  ts  r  ❁  p  o  n  m ﴿٣٥، ١٠٤، ٢٠١٧٠، ٢١

*�رة ا���ر

﴾ A  @  ?  >  =  <  ;  : ﴿٣٠، ٣٥١٦٦

﴾ J  I  H  GF  E  D  C ﴿٣٠، ٣٦١٦٦

Lرة ا����*

﴾¿¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶  μ  ´  ³  ²  ± ﴿٢٣٩٨

﴾ <  ;  :  9  8  7  6  54  3  2  1  0/  .  -  ,  + ﴿١٨، ٩٦، ١٥٠، ٢٨
١٥٠، ١٩٥، ١٤٩

*�رة ا�+��

﴾ \  [ ﴿١٤٢٥٩

*�رة ا��-��

﴾ P  O  ❁  M  L ﴿٣٣٧، ٤

﴾ V  U  T ﴿٢٧٢٥٩

QaradawiBooks.com

                         290 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٨٥

٢٩٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

*�رة ا��ا'�7

﴾  ×  Ö  Õ  Ô  Ó  ❁  Ñ  Ð  Ï  Î ﴿٧٥٦٢ ـ ٨٠

*�رة ا�:���

﴾=<  ;  :  9  8  7  6  5  4  3  2  1  0  /  . ﴿٤١٢٢

﴾(  '  &  %  $  #  "  ! ﴿٩٣، ٢٥١٩١

*�رة ا����د��

﴾ â  á  à  ß  Þ  Ý  Ü  Û  Ú ﴿١١٣٦

*�رة ا�:��

﴾ ́  ³  ² ﴿٥٣، ٢١٧١

*�رة ا����7

﴾7  6  5  4  3  2  1  0  /  . ﴿٢٥١

*�رة ا�����+�ن

﴾ ³  ²  ±  ° ﴿٤٥٢

﴾ k  j  i  h  g  f  e  d ﴿٥٩، ٨٨، ٨٨٩

L��:رة ا���*

﴾ μ  ´  ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  « ﴿٢٩، ٦٥٧

�
*�رة ا��

﴾  sr  q  p  o  nm  l  k  j  i  h  g ﴿١٩١٠٦

QaradawiBooks.com

                         291 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٨٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٩٤ المحور  العاشر : 

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

*�رة ا�:�'�

﴾ 9  8  7  ❁  5  4  3  2 ﴿٣٨٢٨، ٣٩

*�رة ��ح

﴾ o  n  m  l  k  j  i  h  g  f  e ﴿٢١١٠١

*�رة ا���"�

﴾ Û  Ú  Ù  Ø  × ﴿٣٨٢٥

*�رة ا�+,�%�

﴾ o  n  m  l  k  j ﴿٤٨٤

﴾  {  z  y  x  w  ❁  u  t  s  r  q  p ﴿٣٧٣١ ـ ٤٠

*�رة الإ�&�ن

﴾ Ã  Â  Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º ﴿٢٣١

*�رة ا���*لات

﴾  *  )  (  '  ❁  %  $  #  " ٢٠٣١ ـ ٢٤﴿ ! 

x�� رة�*

﴾  ±  °  ¯  ®  ❁  «  ª  ©  ¨  ❁  ¦  ¥  ¤ ٢٤١٠٤ ـ ٣٢﴿ £ 

���Rرة ا���*

﴾ C  B  A  ❁  ?  >  = ﴿١٣٩، ١٤٦، ٨، ٩
١٩٩

QaradawiBooks.com

                         292 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٨٧

٢٩٥ موقف ا7سلام من العقل والعلم

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

*�رة الا���Aر

﴾ X  W  V  ❁  T  S  ❁  Q  P  O ﴿١٠٢٨ ـ ١٢

*�رة ا���رق

﴾  ;  :  9  8  ❁  6  5  4 ٣١، ٥١٠٤ ـ ٨﴿ 3 

�,P�Xرة ا��*

﴾ }  |  {  z  y  x ﴿١٠٤، ١٧١٠٦

﴾ £  ¢  ¡ ١٠٤، ١٨١٠٦﴿ ے 

﴾ ̈  §  ¦  ¥ ﴿١٩١٠٤

﴾ ®  ¬  «  ª ﴿١٠٤، ٢٠١٠٦

��Aرة ا��*

﴾  =  <  ;  ❁  9  8  7  6  5 ٦١٠٨ ـ ١٤﴿ 4 

﴾ ¿  ¾  ½  ¼  » ﴿٢٢٢٥٩

h
*�رة ا�7

﴾  X  W  V  ❁  T  S  R  Q  ❁  O  N  M  L  K ﴿١٧٦ ـ ٥

*�رة ا�+�ر

﴾ <  ;  :  9  8  7  6  5  4 ﴿٤٢٩

*�رة ا��,��

﴾ p  o  n  m  l  k  j  i  h ﴿٥٥٠

QaradawiBooks.com

                         293 / 308

http://qaradawibooks.com


 

QaradawiBooks.com

                         294 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٨٩

٢٩٧

�Aا������ ا���� lس الأ-�د��$�

رقم الصفحةالحديث

أ

١٨٢آرسلك أبو طلحة. فقلت: نعم.
حْر، وقتل النفس رْك باالله تعالى، والس بْعَ المُوبقَِات: الش ١١٤اجتنبوا الس

١٤١، ١٤٢أرضعيه تَحْرُمي عليه
١٧٠استفتِ قَلْبكَِ واستفتِ نفسَكَ، البر ما اطمأنت إليه النفس، واطمأن إليه القلب

١٨٥استفتِ قلبكَ وإن أفتَوْكَ
موا عليهم الحلال، ويُحِلوا لهم الحرام، فأطاعوهم؟ فتلك عبادتهم إياهم ٢٤ألم يُحَر

١٣٨إن أبي وأباك في النار
٥إن االله لا يقبض العلم انتزاعًا ينتزعه من العباد

٥٠أنْ تعبد االله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك
قَى والتمائم والتوَلة شِرْك الر ١١٥إن
١٨٥إن رُوح القُدُس نفث في رُوعِي

مْسَ والقمر آيتان من آيات االله، لا ينخسفان لموت أحدٍ ولا لحياته الش ١١٤إن
ثوا دينارًا، ولا درهمًا الأنبياء لم يُوَر العلماء ورثة الأنبياء، وإن ٣٨إن

٢٢٢أنت ومالُك لأبيك
١٧١أنتم أعلمُ بأمر دُنْيَاكم

QaradawiBooks.com

                         295 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٩٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٢٩٨ المحور  العاشر : 

رقم الصفحةالحديث
٥٠إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرگ ما نوى

ب

١٤٠بُعِثْتُ بين يَدَيِ الساعةِ بالسيف، حتى يُعْبَدَ االله وحده لا شريك له
ح

١٩٦الحجر الأسود من الجنة
١٧١الحكمة ضالة المُؤْمِنِ، أنى وَجَدَها فهو أحق بها

١٧٠الحلال بين، والحرام بين، وبينهما أمورٌ مُشتبهِات
ر

١٩٨رُفع القلم عن ثلاث: عن الصغير حتى يَكْبَر
ع

١٩٧عليكم بألبانِ البقر، فإنّها دواء، وأسمانهِا فإنّها شفاء!

ف

رها فوجدها منخرقة تجاوزها فأصلحها ذي يُسَخ١٨٦فإذا جاء ال

ق

١٨٢قوموا. فقام المهاجرون، والأنصار

ك

ة، وبُعثت إلى الناس عامة يُبعث إلى قومه خاص ١٨١كان النبي
١٤١كلها في النار إلا واحدة

ل

٥، ٢٥لا تكونوا إمعة، تقولون: إن أحسن الناس أحسنا، وإن ظلموا ظلمنا
١٤١لا يأتي عليكم زمانٌ إلا والذي بعدَه شر منه

QaradawiBooks.com

                         296 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٩١

٢٩٩ موقف ا7سلام من العقل والعلم

رقم الصفحةالحديث
٩٨لا يقضي القاضي وهو غَضْبَانُ

١٣٩لولا بنو إسرائيل لم يَخْنَزِ اللحْم
م

م فهو حرام، وما سكت عنه عفوٌ االله في كتابه فهو حلال، وما حر ١٦٩ما أحل
حْر، زاد ما زاد ١١٤من اقتبس علمًا من النجوم، فقد اقتبس شُعْبة من الس

٥من سلك طريقًا يطلب فيه علمًا سلك االله به طريقًا من طُرُقِ الجنة
١١٥من علق تَمِيمةً فقد أشرك

ين هْه في الد٥، ٣٨من يُردِ االلهُ به خيرًا يُفَق
ن

١٣٩النيلُ والفراتُ من الجنة

�ـ

١٨٢هذه يد عثمان
و

١٣٨، ١٤٦، الوائدة والموءودةُ في النار
١٩٨، ١٩٩

ي

٣٨يستغفر للعالمِِ ما في السماوات والأرض

٭ ٭ ٭

QaradawiBooks.com

                         297 / 308

http://qaradawibooks.com


 

QaradawiBooks.com

                         298 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٩٣

٣٠١

�$�س ا������Oت

� ٤  .................................................................................................. من الدستور الإلهي للبشرية 

� ٥  ........................................................................................................ من مشكاة النبوة الخاتمة 

· ٧  .................................................................................................................................... %ـ+ـ�%ــ� 

١٥ ..................................................................................................................... الأصل الثامن عشر 
١٥ .................................................................................................................... الأصل التاسع عشر 

� ١٦  ................................................. رُ العقل ويحث على النظر والعلم  ١ ـ الإسلام يُحَر
١٦  .................................................................................................................. ر العقل  الإسلام يُحَر

تحرير العقل من أسْر الخرافات والأباطيل ......................................................................  ١٧

١٩  ............................................................................................. التحرير العقلي من أسر التقليد 

١٩  .............................................................................................. أ ـ التحرير من قَيْد اتباع الآباء 

ب ـ تحرير العقل من قَيْد السادة والكبراء ........................................................................  ٢٠

ج ـ تحرير العقل من سلطان الأساتذة والشيوخ .............................................................  ٢٢

د ـ تحرير العقل من اتباع العامة ..........................................................................................  ٢٥

QaradawiBooks.com

                         299 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٩٤

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٣٠٢ المحور  العاشر : 

٢٧  .................................................................................. الإسلام يحث على النظر في الكون 

٣٥  ........................................................................................ الإسلام يرفع قدر العلم والعلماء 

٣٨  ................................................................................................................. أقسام العلم وأنواعه 

� ٤٠  ...................................................................... ين  ل ما يُطْلَب من المسلم علِْمُ الد ٢ ـ أو
٤٠  ................................................................................................................................. علم التفسير 

٤١  ................................................................................................................................ علم الحديث 

٤٢  ...................................................................................................................................... علم الفقه 

ألوان الفقه المطلوبة للأمُة اليوم ..........................................................................................  ٤٤

علم أصول الفقه .........................................................................................................................  ٤٦

علم الكلام ...................................................................................................................................  ٤٨

ف ...............................................................................................................................  ٤٩ علم التصو

٥٣  ............................................................................................ يرة والتاريخ الإسلامي  علم الس

٥٥  .......................................................................................................... ين  الواجب في علوم الد

٥٧  ..................................................................................... ين  نْيا إلى جانب علوم الد علوم الد

٣ ـ انقسام العلوم إلى ما هو نقلي وما هو عقلي ......................................................  ٦٠ �
من علمائنا من جمع بين النقلي والعقلي من العلوم ...................................................  ٦٢

٦٥  ........................................................................................ موقف الغزالي بين العقل والنقل 

دوْر العقل في مجال الشرعيات (أو العمليات) .............................................................  ٧٢
QaradawiBooks.com

                         300 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٩٥

٣٠٣ موقف ا7سلام من العقل والعلم

نْيا ..............  ٧٥ � ين وعلم الد ة يشمل علم الد ن ٤ ـ العلم المذكور في القرآن والس
شمول العلم وتنوعه في لسان القرآن .................................................................................  ٧٦

تعليم آدم الأسماء كلها ...........................................................................................................  ٧٨

٧٩  ................................................................................................ علم يوسف تأويل الأحاديث 

٨١  ................................................................................ ه واستوى  علم موسى عندما بلغ أشد

٨١  .................................................................................................................... علم داود وسليمان 

٨٢  ........................................................................ علم الذي أحضر عرش بلقيس من اليمن 

٨٣  ................................................................................................................................ علم طالوت 

٨٣  ............................................ استخدام لفظة «العلم» ومشتقاتها في غير العلم الديني 

٨٨  ............................................................................................................. أكثر الناس لا يعلمون 

٨٩  .............................................................................................................. العلم عند سلف الأُمة 

تكوين العقلية العِلْمية في القرآن .........................................................................................  ٩٥

٩٦  ........................................................................................ ١ ـ رفض الظن في موضع اليقين 

٢ ـ عدم اتباع الأهواء والعواطف في مجال العلم .........................................................  ٩٧

٩٩  .................................................................... ٣ ـ رفض التقليد الأعمى للآباء والأسلاف 

١٠١  ....................................................................................... ٤ ـ رفض التبعية للسادة والكبراء 

١٠٣  ....................................................................................................... ٥ ـ التعبد بالنظر العقلي 

١٠٨  ............................................................................................ ٦ ـ لا تقبل دعوى بغير برهان 

١١١  .......................................................................... ٧ ـ رعاية سنن االله في الكون والمجتمع 
QaradawiBooks.com

                         301 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٩٦

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٣٠٤ المحور  العاشر : 

� ١١٦  ......................................................................................... ٥ ـ الموازنة بين العقل والنقل 
المقصود بالعقل ........................................................................................................................  ١١٦

المقصود بالنقل .........................................................................................................................  ١١٩

١٢٠  .......................................................................................... مواقف الناس من العقل والنقل 

١٢٠  ................................................................................................ أولاً: المبالغون في العقلانية 

وهؤلاء ينقسمون إلى أنواعٍ شتى ........................................................................................  ١٢٠

عقلانية المعتزلة .......................................................................................................................  ١٢٧

١٣٠  .......................................................................................... فهو أصل اقتضى للعاقل أمرين 

١٣٠  ................................................................................... ثانيًا: المبالغون في اعتبار النقلانية 

١٣٣  ..................................................................................... لوازم عقلية للمسرفين في النقلية 

ثالثًا: التيار الوسطي، ووضْع الضوابط المنهجية للتعامل مع النصوص ............  ١٣٥

أ ـ قطعية ثبوت النص القرآني ............................................................................................  ١٣٦

١٣٧  ......................................................................................... ة الحديث  ت من صحب ـ التثب

ج ـ وصل النصوص الجزئية بالمقاصد الكُلية ..............................................................  ١٤٢

١٤٣  .............................................................. د ـ لا تعارض بين عقل صريح ونقل صحيح 

١٤٤ ................ هـ ـ الإيمان بسنن االله ورفض المبالغة في تصديق الخوارق والأوهام 

نة في ضوء القرآن ............................................................................................  ١٤٥ و ـ فهم الس

١٤٦  ...................................................................................... ز ـ ربط النصوص بعضها ببعض 
QaradawiBooks.com

                         302 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٩٧

٣٠٥ موقف ا7سلام من العقل والعلم

١٤٧  ............................................................................. ح ـ عصمة مجموع الأُمة من الضلالة 

١٤٨  .................................................................................................... صالاختلاف في دلالة الن

١٤٩  ....................................................................................................... مكانة العقل في الإسلام 

١٥١  ................................................................................................................... العقل أساس النقل 

١٥٢  ............................................................................................. ة  عناية القرآن بالعقل فعلاً وقو

١٥٤  ................................................................... رين الغربيين  شهادات المُنْصِفِين من المُفَك

شهادة جاك بيرك ......................................................................................................................  ١٥٤

شهادة ماكسيم رودنسون .......................................................................................................  ١٥٤

١٥٧  ............................................................................... اللاهوت القرآني في دقة الرياضيات 

١٥٨  ................................................................................................. ٢ ـ حاجة البشر إلى الوحي 

١٥٩  ........................................................................................ هل يُغْني الفلاسفة عن الأنبياء؟ 

١٦٠ ................................................................................................... ركام الفلسفات وتناقضاتها 

١٦٣  .......................................................................................................................... حصاد الفلسفة 

١٦٥  ..................................................................................................... الوحي لم يلغِ دور العقل 

ما تركه الوحي للعقل في مجال العقيدة .........................................................................  ١٦٦

ما تركه الوحي للعقل في مجال التشريع. ......................................................................  ١٦٨

١٦٩  ...................................................................... ما تركه الوحي للعقل في مجال الأخلاق 

ما ترك الوحي للعقل في كشف آفاق الكون والحياة .................................................  ١٧٠
QaradawiBooks.com

                         303 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٩٨

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٣٠٦ المحور  العاشر : 

� ١٧٢  ........................................................... وما هو عام د العلم بين ما هو خاص ٦ ـ ترد
علم تأويل الأحاديث ..............................................................................................................  ١٧٢

١٧٤  .............................................................. علم نقل الأشياء بغاية السرعة من أماكن بعيدة 

١٧٥  ................................................................................ العلم اللّدُني الذي منحه االله للخضر 

فاعتبر بعضُهم علم البشر الذي يصلون إليه نوعين ....................................................  ١٧٥

١٧٨  ....................................................................................................................... موسى والخَضِر 

� ١٨٧  ............................................................................ ٧ ـ تردّد العلم بين الظني والقطْعيّ 
١٨٧  ...................................................................................................... لا تناقض بين القطعيات 

تعارض القطعي والظني .......................................................................................................  ١٨٨

١٨٩  ............................................................................................................ منكر القطعي يستتاب 

١٩٠ ................................................ مبالغة بعض المتكلمين في التقليل من قطعية القرآن 

١٩٢  ......................................................................... نقض وصف النصّ القرآني بأنّه مُحتمل 

١٩٤  ......................................................................................................... ة  تعقيبات الرازي المهم

غلاة المحدثين في مقابل غلاة المتكلمين ....................................................................  ١٩٦

موقفنا من مناقشات بعض الأقدمين حول القطعية والظنية .....................................  ١٩٩

٢٠١  ...................................................................................................... ممن نأخذ علمنا ويقيننا؟ 

٢٠٦  ................................................... الحقائق العِلْمية والنظريات العِلْمية عند سيد قُطْب 

وهذه هي الأخرى.. ................................................................................................................  ٢٠٧
QaradawiBooks.com

                         304 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٦٩٩

٣٠٧ موقف ا7سلام من العقل والعلم

يقول سيد قُطْب ........................................................................................................................  ٢٠٨

٢١١  .............................................................................................. السماوات في نظر سيد قُطْب 

٢١٢  ............................................................................................ رأينا فيما ذهب إليه سيد قُطْب 

٢١٢  ............................................................................................... «نتائج العلم تقريبية لا يقينية 

٢١٦  ................................................................................. أهمّية النصوص القطعية في التفسير 

تعليق الدكتور متولي على كلام الشيخ أبي زهرة ........................................................  ٢٢١

٢٢٣  ........................................................................................................... الرد على هذه الدعوى 

٢٢٣  ....................................................................................................... د المدني  رد الشيخ مُحم

٢٢٦  .............................................................................................................. تعليق الشيخ الغزالي 

ل � ٨ ـ تيارات الفكر الإسلامي الأصيل هل لها قدرة على التحو
٢٢٨  ............................................................................................................ والتعديل والتغيير؟ 
٢٢٩  ............................................................................................................... · تغير إمام الحرمين 

· تغير الغزالي ........................................................................................................................... ٢٣٠

٢٣١  ............................................................ · ماذا عن التطور الفكري عند إمام الحرمين؟ 

٢٣٤  ................................................................. · قضايا التطور الملحوظ في فكِر الجوينيّ 

· رأي إمام الحرمين في إثبات حدوث العالم .............................................................  ٢٣٥

٢٣٨  ............................................ ما أصاب إمام الحرمين بسبب خروجه على الأشعري 

٢٣٩  .......................................................................... رأي إمام الحرمين في القول بالأحوال 
QaradawiBooks.com

                         305 / 308

http://qaradawibooks.com


 

٧٠٠

نحو وحدة فكريَّة للعاملين ل�سلام٣٠٨ المحور  العاشر : 

· إمام الحرمين ومسألة العلم بالجزئيات ........................................................................  ٢٤١

والآن نبدأ في بيان أصل التهمة وسببها ..........................................................................  ٢٤٤

٢٥٠  ..................................................................................................... · قضية خلق أفعال العباد 

رجوعه عن التأويل وعلم الكلام .......................................................................................  ٢٥٥

· ما جرى بينه وبين ابن برهان .........................................................................................  ٢٥٧

٢٥٨  ..................................................................................... قال إمام الحرمين بصريح العبارة 

٢٦٠  ...... د رجوعَه إلى قول السلف، وتمنيه الموتَ على دين العجائز  كل الأقوال تؤك

٢٦٢  ............................................................................ اعتذار الإمام عن اشتغاله بعلم الكلام 

٢٦٣  .............................................. سبَقَ إمامَ الحرمين الأشعري ولحقه الغزالي والرازي 

٢٦٤  ................ إمام الحرمين يدعو المسؤولين أنْ يحملوا الأُمة على مذهب السلف 

� ٢٦٦  ......................................................................................... كلمة أخيرة عن إمام الحرمين 

· ٢٧١  ...............................................................................  ����Rس الآ��ت ا�+�آ�,� ا��$�

· ٢٩٧  .......................................................................  �Aا������ ا���� lس الأ-�د��$�

· ٣٠١  ............................................................................................................ �$�س ا������Oت 

٭ ٭ ٭

QaradawiBooks.com

                         306 / 308

http://qaradawibooks.com


 

�
�$�س <�g ا���

٥  ......................................  ���� -+,+ُ�$� وأ*��ُ($� وأ'&�ُ%$� وآ"�رُ ١٦١ ـ ا����� �� ا��ِّ

�@A
١٦٢ ـ  ا��َّْ:�9ُِ� %َِ� ا�7ُْ�فِ ا�13ِ�4ٴ وَا�4�اع ا�

٢٧٧  ................................................................  ِC�َ7َا� �ِ� ���ُ,ِ"DEَا�7َِْ+ْ,َ�ةِ و <َ
وَا�ّ��<ِ,ُ= َ�

٣٩٥  ..............................................................................................  L
١٦٣ ـ %�'K الإ*ـلام %� ا�C+7 وا�7

٭ ٭ ٭

QaradawiBooks.com

                         307 / 308

http://qaradawibooks.com


 

QaradawiBooks.com

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                         308 / 308

http://qaradawibooks.com
http://www.tcpdf.org

