
 

ا����� ا�
�دس وا��لا��ن

QaradawiBooks.com

                            1 / 448

http://qaradawibooks.com


 

����� وا���� وا���ز����

QaradawiBooks.com

                            2 / 448

http://qaradawibooks.com


 

�� ا�"�!ـ�  ا��ـ�#ـ"!ـ� 
ـ�َّ� ُّ
الإ(ـلام ��'ـ�آن وا�

٧٦

QaradawiBooks.com

                            3 / 448

http://qaradawibooks.com


 

QaradawiBooks.com

                            4 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الإ0ـ�م ��(/ ا�'�.�وي

ا���3ر ا����1

�َّ� ُّ
� الإ(لام ��'�آن وا��ا���#"!� ا�"�!� 
�!
� ا�564 وا��4�.�ا89 و30�ذ�� 

ا�4': وأ;��:
(أ;�ل ا�4': و3�0'�<:)

٧٦

QaradawiBooks.com

                            5 / 448

http://qaradawibooks.com


 

 d  c  b  a  `  _  ^  ] ﴿
 q  p  o  n  ❁  l  k  j  ih  g  f  e
 }  |  {  z  ❁  x  w  v  u  t  s  r
 ª  ©  ¨  §  ¦  ¥  ¤  £  ❁  ¡ ے   ~
 ¸  ¶  ❁  ́  ³  ²  ±  °¯  ®  ¬  «
 Ã  Â  Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹
 Í  Ì  Ë  ❁  É  È  Ç  ÆÅ  Ä
 ×  ❁  Ô  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï  Î
 ã  âá  à  ß  ÞÝ  Ü  Û  Ú  Ù  Ø
 $  #  "  !  ❁ê  é  è  ç  æ  åä
 0/  .  -  ,  +  *  )  (  '  &%
 ﴾ :  9  8  7  6  5  43  2  1

[النور: ٤٧ ـ ٥٤].

������� �B0 ا��(��ر الإ6�ٰ

QaradawiBooks.com

                            6 / 448

http://qaradawibooks.com


 

��>�Cة ا����ة ا��E�0 B0

تيِ  ُأم رســول االله ژ قــال: «كل أن ، ƒ عن أبي هريــرة
يدخلون الجنة إلا مَنْ أبى». قالوا: يا رسول االله، ومن يأبى؟ قال: 
«من أطاعني دخل الجنة، ومن عصاني فقد أبى». رواه البخاري.

قــال  قــال:   ƒ الكِنْــدي معديكــرب  المقدام بــن  عــن 
رســول االله ژ : «ألاَ إني أوتيتُ الكتاب ومثله معه، ألا إنّي أوتيتُ 
القرآن ومثله معه، ألا يوشك رجل ينثني شبعانًا على أريكته يقول: 
عليكم بالقرآن، فما وجدتم فيه من حلال فأحلوه، وما وجدتم فيه 

موه». رواه أحمد وأبو داود والترمذي. من حرام فحر

عن ابن عباس ƒ ، أن رســول االله ژ خطب الناس في 
الشــيطانُ بــأن يعبد بأرضكم،  «قد يئس  الوداع فقال:  حجة 
ــا تَحَاقرون من  ــه رضي أن يُطــاع فيما ســوى ذلك مم ولكن
أعمالكم فاحذروا، يا أيها النــاس، إني قد تركت فيكم ما إن 
ة نبيه ژ، إن  وا أبدًا: كتاب االله، وســن اعتصمتم به، فلن تضل
كل مسلم أخٌ مسلم، المسلمون إخوة، ولا يحلّ لامرئ من مال 
أخيه إلا ما أعطاه عن طِيب نفس، ولا تظلموا، ولا ترجعوا من 
ارًا يضرب بعضكــم رقاب بعــض». رواه الحاكم  بعــدي كف

وصححه ووافقه الذهبي.

QaradawiBooks.com

                            7 / 448

http://qaradawibooks.com


 

QaradawiBooks.com

                            8 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٧

0ـ'ـ�0ــ�

الحمد الله حمدًا كثيرًا طيبًا مباركًا فيه، ملءَ السموات، وملءَ الأرض، 
وملء ما شاء ربنا من شيء بعد.

اللهم إنا نستعينك ونستهديك، ونستغفرك ونتوب إليك، ونؤمن بك 
ونتوكل عليك، ونُثنــي عليك الخير كله، نشــكرك ولا نكفرك، ونخلع 

ونترك مَنْ يفجرك.
اللهم إياك نعبد، ولك نصلي ونســجد، وإليك نسعى ونَحْفِد، نرجو 

رحمتك، ونخشى عذابك.
اللهم نعوذُ برضاك من ســخطك، وبمعافاتك مــن عقوبتك، وبك 

منك، لا نحصي ثناءً عليك، أنت كما أثنيتَ على نفسك.
ونُصلي ونُسلم على عبدك ورسولك وصفوتك من خلقك، وأمينك 
ة  على وحيك: محمد بن عبد االله، الذي أرســلته رحمة للعالَمين، وحُج
على الناس أجمعين، بشيرًا ونذيرًا، وداعيًا إليك بإذنك وسراجًا منيرًا، 
ل إليهم  ن للناس ما نُزغ الرســالة، ونصح للأمة، وبيى الأمانة، وبلفأد
ةِ البيضاء، ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها  ته على المحَجمن ربهم، وترك أم

إلا هالك.
QaradawiBooks.com

                            9 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٨ المحور  الثالث : 

فصل اللهم عليه وعلى آله، وســلم تســليمًا كثيرًا، كما صليْتَ على 
إبراهيم، وعلى آل إبراهيم في العالَمين، إنك حميد مجيد.

روه  الميامين، الذين آمنــوا به وعز هم عن أصحابــه الغُروارْضَ الل
ونصروه، واتبعوا النور الذي أنزل معه، أولئك هم المفلحون، وعن الذين 

اتبعوهم بإحسان إلى يوم الدين.

( أما بعد)
ها وأبقاهــا: أن هدانا  أعظم نعَِــم االله تبارك وتعالــى علينا وأتم فإن
للإسلام، دين االله الذي أنزل به كتبه، وبعث به رسله، ولا يقبل دينًا غيره: 

 C  B  A  @  ?﴿ [آل عمــران: ١٩]،   ﴾ L  K  J  I  H ﴿
K ﴾ [آل عمران: ٨٥].  J  I  H  G  F  E  D

أكمله االله لنا، وأتم بــه النعمة علينا، وكان له ســبحانه علينا بذلك 
 Q  P  O  N  M  L  K ﴿ والمِنــة:  الفضــل  أعظــم 

U ﴾ [المائدة: ٣].  T  S  R
لوا دين االله  ف أهلُ الكتاب قبلنا كتــابَ االله الذي أنُزل إليهم، وبد حر
الحق، وكتبوا الكُتب بأيديهم، ثم قالوا: هذا مِن عند االله، ليشتروا به ثمنًا 
قليلاً، ولوَوْا ألسنتهم بالكتاب ليُحَسب من الكتاب وما هو من الكتاب، 
ــروه تبعًا لأهوائهم،  ا، بأن فسفوا الكتاب مرة أخرى تحريفًا معنوي ثم حر

وخدمة لأغراضهم، فضلوا وأضلوا.

 ¬  «  ª  © وزاد الأمر خبالاً أنهم: ﴿ ¨ 
مون  م االله، ويُحر [التوبــة: ٣١] يُحِلُون لهم ما شــاؤوا مما حر ﴾ ̄  ®
عليهم مــا أرادوا مما أحــل االله، فيطيعونهــم طاعة العابــد لمعبوده، 

QaradawiBooks.com

                           10 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

لا يُســألون ولا يُناقَشون، فقد جعلوا لهم سُــلطانًا مع سلطان االله 8 ، 
فتعالى االله عما يشركون.

سة، أو لرئيســهم الديني الأعلى (البابا)  بل جعلوا لمجامعهم المقد
سُلطة تغيير العقائد، بالإضافة إليها أو الحذف منها.

وإننا لنحمد االله تعالى ـ نحن المســلمين ـ أن أنزل علينا كتابًا تولى 
 d  c ﴿ ،[الحجــر: ٩] ﴾ m  l  k  j  i  h  g﴿ :حفظه بنفســه

p ﴾ [فصلت: ٤٢].  o  n  m  lk  j  i  h  g  f  e
 R  Q  P  O  N  M ﴿ :ثناؤه هو كما وصفه منزله جَل
 ^  ]  \  [  Z  Y  X  W  V  U  ❁  S
f ﴾ [المائدة: ١٥، ١٦].  e  d  c  b  a  `  _
H ﴾ [النحل: ٨٩].  G  F  E  D  C  B ﴿ :أنزله تعالى
فوضع به أسُــس العقيدة، وقواعد الشــريعة، وكليات الدين ومبادئه 

الأساسية في الاعتقاد والفكر والتشريع والسلوك.
ختم االله به الكتب، كما ختم بمحمد الذي أنُزل عليه الرسلَ، وكلفه 
صلــوات االله عليه أنْ يُبينــه للناس، فكانت سُــنته ژ البيــان النظري، 

 8  7  6 والتطبيق العملي لكتاب االله، كما قال تعالى: ﴿ 5 
> ﴾ [النحل: ٤٤].  ;  :  9

ذ، وكان لنا فيه  ق ونفغ وأرشد، وطبن، وبلم وبيوهكذا فعل ژ : عل
الأسوة الحسنة لمن كان يرجو االله واليوم الآخر وذكر االله كثيرًا، فما ترك 
أمرًا يقربنا من االله تعالى إلا أمرنا به، ولا أمــرًا يُبعدنا عن االله تعالى إلا 
نهانا عنه، نطقت بذلك سُنته، ودلت على ذلك سيرته، ومضى على ذلك 

QaradawiBooks.com

                           11 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٠ المحور  الثالث : 

ة، واتضحت  خلفاؤه الراشدون وأصحابه المهتدون، وبذلك قامت الحُج
ة، وعصم االله الأُمة من الضلالة، وحماها من الجهالة. المحَج

المعرفة بأحكام الإســلام، وبعبارة أخرى:  دت مصــادر  وبهذا تحد
دت «المرجعية العليا» للإسلام. تحد

فليست هي لمَجْمع من المجامع الدينية أو العلمية، كما عُرِف ذلك 
سة. عند النصارى ومجامعهم المسكونية المقد

وليســت هذه المرجعيــة لرئيس دينــي، مهما علا كعبه فــي العِلم 
والتقوى، فليس لدى المســلمين «بابا» يوصف بالقداسة والعصمة، كما 

عند غيرهم.
وليست هذه المرجعية لمدرسة أو مذهب، أو طريقة، قلدها مقلدون 
في مجال الاعتقاد والفكر، أو في مجال الفقه والتشــريع، أو في مجال 

التربية والسلوك.
فما وُجدَِ من ذلك في تاريخ الإسلام وتراثه إنما هو اجتهادات بَشر 
غير معصومين، في فهم الإســلام والعمل به، يُؤخذ منهم، ويُرَد عليهم، 
مَنْ أصاب منهم فلــه أجران، ومَنْ أخطأ فله أجر، مــا دام هذا الاجتهاد 

صادرًا من أهله في محله، مصحوبًا بالنية الصالحة.
دَتْ «المرجعية العُليا» في الإسلام للمصدرين الإلهيين المعصومين:  تحد

نة، اللذين أمُِرنا باتباعهما، وأن نرُد إليهما ما تنازعنا فيه. القرآن والس
وإن شــئتَ قلت: هو مصدر واحــد، أو مرجع واحــد، هو «الوحي 
ا، وهو القرآن، أم وحيًا غير جلي،  ا متلوالإلهي»، ســواء أكان وحيًا جلي

نة. وهو الس ، ولا متلو
QaradawiBooks.com

                           12 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

أما عمــل «العقل الإســلامي» في تفســير القرآن وشــرح الحديث 
واســتنباط الأحكام، فلا عصمة له فــي مفرداته وجزئياتــه. ولكنه في 
مجموعه ضروري لفتح المغاليق، وتبيين الطريق، وترشيد الفهم، وتسديد 

الاستنباط والاجتهاد، حتى لا تزل الأقدام، وتضل الأفهام.
م أصوله في فهم  ومن هنا حرص الإمام الشهيد حسن البنا، وهو يُقد
الإســلام: أن يحدد مرجعيته مــن أول الأمر، تحديــدًا لا لَبْس فيه ولا 
ــنة المطهرة هما مرجع كل مسلم  القرآن الكريم والس» ن أنغموض، فبي

في تعرف أحكام الإسلام».
وهذا المبدأ مما لا يجوز أن يخالف فيه مســلم رضي الإسلام دينًا، 

 )  (  '  &  %  $  #  " فهذا موجَب عقد الإيمــان: ﴿ ! 
 ﴾ 9  8  7  6  5  4  3  2  10  /  .  -  ,  +  *

[الأحزاب: ٣٦].

وإنما يأتي الخلاف ـ وربما العناد والمشاقّة ـ في الفهم والتفسير، 
لقصورٍ في العلم، أو اضطراب في الفكــر، أو خُبث في القصد، أو 

كيد للدين.
لهذا كان من الأهمية بمكان: التنبيه على أهــم المعالم والضوابط، 
المعصومين، وتفسيرهما،  فهم الأصلين  في  والمحاذير،  المزالق  وأخطر 
وأن نطيل النفَس في ذلك بعض الإطالة، لخطورة الموضوع، واختلاف 
فيه بين الإفراط والتفريط، ودخول غير الإسلاميين  المدارس الإسلامية 

في المعمعة للتشويش والتشويه.
نة النبوية والتعامل معها، قد  هذا مع أن لنا دراسة خاصة في فهم الس
العالَمي للفكر الإسلامي، ونُعِدّ دراســة أخرى مستقلة  المعهد  نشــرها 

QaradawiBooks.com

                           13 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٢ المحور  الثالث : 

ومستفيضة في كيفية التعامل مع القرآن الكريم أيضًا، أرجو أن يمدنا االله 
تعالى بتوفيقه وعونه لإتمامها قريبًا على وجه يرضيه(١).

فما ذكرته هنا في شرح هذا الأصل لا يُغني عن الرجوع إلى الكتابين 
المذكورين.

فالحمد الله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا االله.
 Î  ❁  Ì  Ë  Ê  ÉÈ  Ç  Æ  Å  Ä  Ã  Â  Á  À  ¿  ¾  ½ ﴿
Û ﴾ [آل عمران: ٨، ٩].  Ú  Ù  Ø  ×  ÖÕ  Ô  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï

الدوحة: المحرم ١٤١٣هـ ـ الموافق يوليو ١٩٩٢م
الفقير إلى االله تعالى

أعان االله وأتممناه، وهو كتابنا: كيف نتعامل مع القرآن، وقد صدرت الطبعة الأولى منه سنة   (١)
١٩٩٩م، عن دار الشروق، القاهرة، وطبع بعد ذلك عدة طبعات.

QaradawiBooks.com

                           14 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٣

رة، هما مرجع كلّ مسلم في  ــنة المطه القرآن الكريم، والس»
ف أحكام الإسلام. تعر

ويُفهم القرآن طبقًا لقواعد اللغــة العربية، من غير تكلف 
إلى رجال  المطهرة  ــنة  الس ولا تعســف. ويُرجَع في فهم 

الحديث الثقات».
حسن البنا

H0�در ا��"��� EFG9�م الإ(لام

B���"الأ;�ل ا� B0 �J�ا�� K;الأ

QaradawiBooks.com

                           15 / 448

http://qaradawibooks.com


 

QaradawiBooks.com

                           16 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٥

�!6�>

الإســلام هو دين االله الذي أنزل به آخر كتبه، وبعث به آخر رســله، 
ليُخرج بــه الناس من الظلمات إلى النور بــإذن ربهم إلى صراط العزيز 

الحميد.
وأحكام الإســلام هي مجموعة التكاليف والتعاليــم التي دعا إليها 
ا أخبر االله تعالى به فــي كتابه، أو على  غها لأمته، ممرســول االله ژ وبل
لسان رســوله ژ من حقائق الوجود، وعوالم الغيب، من كل ما يتصل 
ا أمر به سبحانه، أو نهى عنه، أو أباحه  بالألوهية أو النبوة أو الآخرة، ومم

لعباده، في شؤون الدين والحياة.
فأحكام الإسلام لا تقتصر على الجانب العملي أو التشريعي فحسب 
ا يعالجه علــم «الفقه»، ولا على الجانب  من العبادات والمعاملات، مم
النظري أو العقائدي فقط، وهو ما يعالجه علــم «التوحيد» أو «الكلام»، 
ولا على الجانب الروحي، أو الخُلُقي، ممــا يعالجه علم «التصوف» أو 

«الأخلاق»، وإنما يشمل ذلك كله في توازن وتكامل واتساق.

���ذا ��NO� 5 الإ#��ع وا�'!�س .�H0 B�در الإ(لام؟

البنا «الإجماع»  ويعرض هنا ســؤال، وهو: لماذا لم يذكر الأســتاذ 
و«القياس» ضمن مصادر المعرفة بالأحكام الشرعية؟

QaradawiBooks.com

                           17 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٦ المحور  الثالث : 

والجواب:
ــنة بالنســبة  هذيــن المصدريــن يُذكران مع الكتاب والس أولاً: أن
«للأحكام الفرعية العملية»، التي يُعنى بهــا «علم الفقه». والحديث هنا 
عن أحكام الإســلام كلها التي تشــمل مع الأحــكام الفقهيــة: العقائد 
المصدرين الأساسيين:  تعتمد على  والأخلاق والفكر والســلوك. وهذه 

نة. القرآن والس

وثانيًــا: أن هذين المصدرين الإجمــاع والقياس إنما اســتُدل على 
نة، وبهذا ثبتت حجيتهما لا بذاتهما. ومعنى هذا: أن  إثباتهما بالقرآن والس

نة. الأصل في الاستمداد والاستدلال هو القرآن والس

نة هما المصدران القطعيان المعصومان اللذان  الكتاب والس وثالثًا: أن
يتهما بخــلاف الإجماع  حُج فــي  لا يخالف مســلم صحيح الإســلام 
والقياس، ففيهمــا كلام كثير مذكور في أصول الفقــه. وإن كان جمهور 

الأمة يعتبرونهما.

هناك كلام في الإجماع: في إمكانه، وفــي وقوعه، وفي العِلْم به إذا 
يته بعد العلم به. وقع، وفي حُج

يته وشــروط قبوله. ونــزاع الظاهرية  وهنــاك كلام في القياس وحُج
وغيرهم في ذلك معلوم غيرُ مجهول.

التشريعي العملي فقط، كما  فليست الأحكام مقصورة على الجانب 
يتبادر إلى بعض الأذهان.

ح المفاهيم  لقد جاءت أحكام الإسلام تبني العقيدة السليمة، وتصح
رات، وتنشــئ ما يقبله االله ويحبه من الشعائر والعبادات، وتضع  والتصو

QaradawiBooks.com

                           18 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

أفضل القواعد، وأعدل المبــادئ لتنظيم المعامــلات، وتزكية الأنفس، 
وتهذيب الأخلاق، وتوجيه الأفكار والمشاعر، والأعمال والأنظمة، وفقًا 

لما يحبه االله ويرضاه.

 A  @ فهذا هو «الشمول» الذي تميز به هذا الدين: ﴿ ? 
ثنا عنه في الأصل الأول. [النحل: ٨٩].. والذي تحد ﴾ D  C  B

د «المصادر» التي نستقي  وواجبنا بعد معرفة هذا الشمول: أن نحد
منها هذه الأحكام؛ فإن تحديد المصدر شــرط لا بد منه، لاســتبانة 
الحكم الصحيح للإسلام، وإقناع الغير به، وتمييز ما هو من الإسلام 
حقا، وما ليس منــه، مما ألُصق به، أو ادعِي عليــه، جهلاً وغفلة، أو 

تلبيسًا وتزويرًا.

ا�564 �لإ(لام و�R�S0ه: (�ء 

لقد فهم كثير من المسلمين وغير المسلمين الإسلام فهمًا غير سليم 
ولا مستقيم، فهمًا حرّفوا به الإسلام عن حقيقته كما أنزله االله، وكما دعا 

إليه رسوله ژ ، وكما فهمه أصحابه ومَن تبعهم بإحسان.
وكانت مظاهر هذا التحريف أربعة:

١ ـ تجزئته، بإهدار بعض تعاليمه الأصيلة أو إعطائها دون حقها.

٢ ـ إضافة ما ليس مــن تعاليمه إليه، من أوهام الفكر، وشــطحات 
الخيال، وتطرفات المِلل والنحَل.

٣ ـ مسخ بعض تعاليمه وتشويهها وتحريفها عما شُرِعت له.

٤ ـ اختلال النسَب والتوازن بين القيم التي وضعها لتكاليفه وأعماله.
QaradawiBooks.com

                           19 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٨ المحور  الثالث : 

ا��H�در: .�ورة <���3 

لهذا كان لا بد من تحديد مصادر المعرفة التي يؤخذ عنها الإســلام 
الصحيح، وتحديد طريقة الأخذ عنها. حتى لا نقع في تجزئة الإســلام 
والنقص منه، أو الابتداع والزيادة فيه، أو تشــويهه وتحريفه عن أهدافه 

ومساره، أو اختلال التوازن بين أجزائه وأحكامه.
وإذا كان الإسلام هو المنهج الإلهي الرباني، الذي شرعه االله لعباده، 
ورضيه لهم، وأتم به نعمته عليهم، فلا بد أن يكون مصدر المعرفة بهذا 

المنهج ربانيا أيضًا. وهو الوحي الذي هو الواسطة بين االله وعباده.
ونحن المسلمين نعتقد أن االله لم يدع عباده هملاً، ولم يتركهم سُدًى. 

 T  S  R  Q  P  O ﴿ :بل أرسل إليهم رســلاً من عنده
 )  (  '  &  % ﴿ [النساء: ١٦٥]،   ﴾ X  W  V  U
+ ﴾ [الحديد: ٢٥]، وختم هؤلاء الرسل والنبيين بمحمد ژ الذي   *
أوحى إليه القرآن الكريم، ليُخرج به الناس من الظلمات إلى النور بإذن 
ربهم إلى صــراط العزيز الحميــد، كما أنزل عليه وحيًا آخر ليســت له 
ـد بتلاوته، وهذا الوحي هو  خصائص القرآن في النظم والإعجاز والتعبـ

 :  9  8  7  6 نة التي بها بين الرســول القرآن: ﴿ 5  الس
< ﴾ [النحل: ٤٤].  =  <  ;

�َّ� �H0را الإ(لام: ُّ
ا�'�آن وا�

ف أحكام الإســلام  ة هما المصــدران الوحيدان لتعرــن فالقرآن والس
العقائد والتصورات، والعبادات والتشــريعات، والأخلاق  وتعاليمه: في 
ــنة فهمًا  ى مجالات الحياة، علــى أن نفهم القرآن والسوالآداب، وشــت

صحيحًا.
QaradawiBooks.com

                           20 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ا����!: ��!6�:  V�� �.��ا<��R�ت �0

وهذا التحديد يعارض عدة اتجاهات:
١ ـ اتجاه الذين يريدون أن يأخذوا بعض القرآن دون بعض.

نة. ٢ ـ اتجاه الذين يريدون أن يأخذوا بالقرآن وحده، منفصلاً عن الس
نة دون بعض. ٣ ـ اتجاه الذين يريدون أن يأخذوا ببعض الس

ــنة تفسيرًا يخضع  ــروا القرآن والس ٤ ـ اتجاه الذين يريدون أن يفس
للأهواء، ولا يتقيد بأية أصــول أو قواعد إلا مواكبة التطور، ومســايرة 

نزعات التنصير والاستشراق والمذاهب المستوردة!
٥ ـ اتجــاه الذين يرفضون الرجــوع إلى المنابــع الأصلية، مكتفين 
بالتقليد في كل المســائل، وإن تغير الزمن والعُــرف والحال، معتبرين 

أقوال شيوخهم ومذاهبهم هي الشرع.
لون الإســلام كلّ ما أضيف إليــه على مر  ٦ ـ اتجاه الذيــن يحم
العصور من أفهام الرجال، وتطبيقات البَشر الذين يُخطئون ويصيبون، 
بل يســتقيمون ويزيغون، وهؤلاء يعتقدون أن كل ما حوته الكتب من 
أقــوال وآراء هو الإســلام، وأن ما حمله تاريخ المســلمين من أثقال 

وأوزار هو الإسلام!
وهذه كلّها اتجاهات خاطئة ينكرها الإســلام الحق، وينكرها دعاته 
الصادقون، وتنكرها الحركة الإســلامية منذ مطلــع فجرها. ولا بد من 
كشف هذه الاتجاهات وبيان خطئها وانحرافها، في ضوء الأدلة الشرعية، 
والأصول العلمية، بُغيةَ الوصول إلى الاتجاه السليم، والصراط المستقيم، 

من خلال بيان موقف المسلم من كتاب االله، ومن سُنة رسول االله ژ .
QaradawiBooks.com

                           21 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٠ المحور  الثالث : 

ل ســبحانه بحفظ كتابهم من  ه تكفومن نعمة االله على أهل الإســلام أن
m ﴾ [الحجر: ٩].  l  k  j  i  h  g﴿ :الضياع أو التحريف أو التبديل

ن كلمات االله  هذا الكتاب يتضم وذلك موافق لحكمة االله تعالى؛ فإن
ل عليه رسول. فلو  المنز الأخيرة لخلقه، فليس بعده كتاب، ولا بعد النبي
ف ـ كما حدث للكتب الســابقة ـ لأصبحت  ضاع هذا الكتاب أو حُــر
ل عليه، ولا أمل لها في ذلك  تُعو البَشرية بلا ميزان ترجع إليه، ولا هادٍ 
الميزان، وهذا الهادي يومًا ما، بعد أن انقطع الوحي، وتمت صلة السماء 

بالأرض بهذا القرآن.

لة على الأنبياء من قبل؛ لأنها  ما لم يضمن االله حفظ الكتب المنزوإن
كانت موقوتة بزمن معيــن، وبأمم خاصة، ثم ينســخها غيرُها. بخلاف 

ل على خاتَم النبيين للأمة الخاتمة. القرآن، فهو منز

نة في  ن كذلك كفالته بحفظ الس وكفالة االله تعالى بحفظ القرآن تتضم
نة بيان للقرآن، وشرح نظري وعملي له، وحفظ المبين  جملتها؛ لأن الس

يستلزم حفظ البيان. كما بين ذلك الشاطبي 5 .

٭ ٭ ٭

QaradawiBooks.com

                           22 / 448

http://qaradawibooks.com


 

B0 ا���Hر الأوَّل (�N�ب االله)

5�
Z�0/ ا��

QaradawiBooks.com

                           23 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٢ المحور  الثالث : 

Z�0/ ا��
�B0 5 ا���Hر الأوَّل

(�N�ب االله)

إن موقف المســلم من كتاب االله تعالى موقف واضح بين، لا اشتباه 
فيه، ولا اختلاف عليه.

:5!�
Z�0/ الإذ��ن وا��

وهو موقف الإذعان والتسليم لكل ما جاء فيه، مما يتعلق بالعقائد أو 
ق بينها.  بالعبادات أو بالأخلاق أو بالمعامــلات، فالقرآن الكريم لم يفر
فكلها تتضمن كلمات االله الهادية إلى أقوم ســبيل، الداعية إلى كل هدًى 
. كما قال ابن مســعود ƒ : إذا  رة من كل ضلال وغي ورُشــد، والمحذ
D ﴾ فأصَْغِ لها سمعَك؛ فإنه   C  B ﴿ :ســمعتَ االله تعالى يقول

خير تُؤمر به، أو شر تُصرف عنه(١).
ه إليه، يجب أن يُتلقى  وما أمر االله تعالى به، وما نهى عنه، ومــا وج
كله بالرضا والقبول، فهذا هو مُوجَب الإيمان باالله ربا، وبالإســلام دينًا، 
وبمحمد نبيا ورسولاً. وإلا كان على المسلم أن يراجع إيمانه من جديد.

ر  نة من ربّه، وبصيرة من دينه، فلا مجال ولا مبرا مَنْ كان على بيأم
لأن يتحير عقله، أو يرتاب قلبه، أو يتلعثم لسانه، أو يتردد عزمه، أمام أي 

حُكم أو مبدأ أو قيمة أو توجيه جاء به القرآن.

رواه سعيد بن منصور في تفسيره (٥٠).  (١)

QaradawiBooks.com

                           24 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

د لنا ربانية مصــدره، ووفر علينا الجهد  مجيئه في القرآن قد حد إن
والوقت للبحث في ثبوت نسبه أو نســبته، بعد أن ثبت بالتواتر اليقيني 
الذي لم يتوافر لكتاب ديني من قبل: أنه كلام االله تعالى الموحَى به إلى 
المكتوب في  المتلــوّ بالألســنة،  المحفوظ فــي الصدور،  محمد ژ ، 

 j  i  h  g  f  e  d  c ﴿ المصاحف، المحفــوف بالتكريم الذي
p ﴾ [فصلت: ٤٢].  o  n  m  lk

كما ثبت بالأدلة العقلية القاطعة أن هذا القرآن من عند االله، وأنه آية 
محمد الكبرى، ومعجزته العظمــى الباقية على مر الدهور وكر العصور؛ 
لأن أمة محمد ژ باقية إلى قيام الســاعة؛ لأنها خاتمــة الأمم، كما أن 

رسولها خاتم الرسل والنبيين، فناسب أن يكون كتابها خاتم الكتب.

��'�آن: ا�564   B
Fُا����9 و  V#وا

وليس على المسلم بعد أن يتلقى القرآن مؤمنًا به، مُذعنًا له، منقادًا 
لأمره ونهيه، إلا أن يتدبره ويحســن فهمه والتفقه فيــه، كما قال تعالى: 

J ﴾ [ص: ٢٩].   I  H  G  F  E  D  C  B ﴿
 ﴾ X  W  V  U  T  S  R  Q  P  O  NM  L  K ﴿

[النساء: ٨٢].

g ﴾ [محمد: ٢٤].  f  e  d  c  b  a ﴿

ا�'�آن؟: أJ\ل االله  ���ذا 

وبعد التدبر وحسن الفهم تأتي مرحلة العمل والتنفيذ.
فالقرآن لم يُنزله االله تعالى لمجرد التبرّك بتلاوته، ولا لتزيين الجدران 

بآياته، ولا لقراءته على الأموات ابتغاء أن يرحمهم ربهم.
QaradawiBooks.com

                           25 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٤ المحور  الثالث : 

إنما أنزل االله القرآن ليضبطِ بهدايته مسيرةَ الحياة، ويحكمها بما أنزل 
االله من الهدى ودين الحق، ويهدي بنوره البَشرية للتي هي أقوم، ويُخرج 

الناس من الظلمات إلى النور.
فالقرآن لم يُنزلــه االله ليُتلَى على الأموات، بــل ليحكم الأحياء، لم 

ينزله لتزدان به الجدران، بل ليزدان به الإنسان.
وبركة القــرآن إنما هي في اتباعــه والعمل به، كمــا قال تعالى: 

w ﴾ [الأنعام: ١٥٥].  v  u  t  s  r  q  p ﴿
د القرآن نفسُه أهدافَه التي أنزله االله ليحققها في الحياة والناس في  حد

 ¼  »  º  ¹ عبارات أبين من فلق الصبــاح، مثل قوله: ﴿ ¸ 
Â ﴾ [النساء: ١٠٥].  Á  À  ¿  ¾  ½

 ¾  ❁  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶  µ  ´  ³  ²  ± ﴿
 É  È  Ç  Æ  Å  Ä  Ã  Â  Á  À  ¿

Ì ﴾ [النساء: ١٧٤، ١٧٥].  Ë  Ê
 G  F  E  D  C  B  A  @  ?  > ﴿
 S  R  Q  P  O  N  M  LK  J  I  H
 _  ^  ]  \  [  Z  Y  X  W  V  U  ❁

f ﴾ [المائدة: ١٥، ١٦].  e  d  c  b  a  `
 [Z  Y  X  W  V  U  T  S  R  Q  P  O ﴿
h ﴾ [المائدة: ٤٨].  g  f  e  d  c  b  a`  _  ^  ]  \

 ¸  ¶  µ  ´  ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  «  ª ﴿
½ ﴾ [المائدة: ٤٩].  ¼  »  º  ¹

QaradawiBooks.com

                           26 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

~ ﴾ [يوسف: ٢].  }  |  {  z  y ﴿
 ?  >  =  <  ;  :  9  8  7  6  5  4 ﴿

B ﴾ [إبراهيم: ١].  A  @
 ;  :  9  8  7  6  5  4  3  2  1  0  /﴿
H ﴾ [الإسراء: ٩، ١٠].  G  F  E  D  C  B  A  @  ❁  >  =  <
ومن الضروري لكي نُحســن العمل بالقرآن والاهتداء بهداه: أن 
نكون على بينة مما يريده االله تعالى منا في كتابه. وهذا يتوقف على 
له  حُسن فهمنا له، واســتقامة تفســيرنا لآياته وأحكامه، حتى لا نُقو
ما لم يقل، ونحمله ما لا يحتمل، أو نزيد عليه ما ليس منه، أو ننقص 
مه. وهذا ما يحتاج  ــر ما قد ره، أو نؤخ م ما أخ منه ما هو فيه، أو نُقد
إلى قواعــد وضوابط تمنع تلاعــب المبطلين، وتأويــل الجاهلين، 

وتحريف الزائغين.
وهذا ما نحاوله في الصحائف التالية. ثــم نعود إليه بعد حديثنا 
الجهل  الواقية من  الهادية، والضوابــط  المعالم  ــنة، لوضع  الس عن 
نة.  والزيغ والانحراف والتحريف في فهم الأصلين معًا: القرآن والس

وباالله التوفيق.
 ولكن قبل هذا، لا مناص لنا من التبصيــر والتحذير من اتجاه ضال
، ظهر في هذا العصر. وإن كان امتدادًا لما كان عليه بنو إســرائيل  مضل
من قديم. إنه اتجاه الذين ينتقون من القرآن، فيأخذون ويَدَعون. فلم يعد 
هو الحاكم لهم وعليهم، بل غدوا هم الذين فيه يحكمون، أو يتحكّمون!

٭ ٭ ٭
QaradawiBooks.com

                           27 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٦ المحور  الثالث : 

��0ن �9"[ ا��E�ب و��4Eون �9"[ ��ٴ

عون الإسلام أناس يقولون: نحن نؤمن بالقرآن الكريم،  هناك ممن يد
ونخضع لأحكامه، ولكن في بعــض المجالات دون بعض، فهم يقبلون 
العقائد والعبادات والأخــلاق، ولكن لا يقبلونها في  أحكامه في مجال 

شؤون التشريع والاقتصاد والسياسة وغيرها.

وبعضهم يقبــل الأخذ بها في التشــريع، ولكن في محيط الأســرة 
والأحوال الشــخصية، لا في محيط المجتمع وأمور الحكم والسياســة 

والاقتصاد والعلاقات الدولية.

عي الإســلام، ويزعم أنه رضي باالله  والعجيب أن يصدر هذا ممن يد
ربا، وبالإسلام دينًا، وبمحمد رسولاً، وبالقرآن إمامًا!

كيف يصدر هذا ممن يعتقــد أن القرآن كتــاب االله، وأن كلّ ما بين 
دفتي المصحف كلام االله سبحانه؟

عون أنهم أعلم منه بمصالح  هل يستدرك هؤلاء على ربهم؟ أو هم يد
خلقه أو أبر بهم منه جَل شأنه؟

هل يحســب هؤلاء أنهــم أنــداد الله تعالــى، ينازعونه فــي خلقه، 
ويشاركونه في حكمه؟ ألاَ ساءَ ما يحكمون!

QaradawiBooks.com

                           28 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ا للخالق؟ كيف يكون الإنســان المحدَث  كيف يكون المخلــوق ند
ا للرب الأعلــى، الأول بلا ابتداء، والآخر  الفاني المحدود العاجــز، ند
بلا انتهاء. صاحب المشــيئة المطلقة، والقُــدرة القاهرة، الذي لا يُعجزه 

شيء في الأرض ولا في السماء؟

ولقد رأينا مَــن زعم أن «القرآن المكي» وحده هــو الملزِم لنا. وأما 
ض لأمــور من أمور حياتنا، قد  القرآن المدني» فلا يلزمنا(١)؛ لأنه يتعر»

دها بقرآنٍ ولا سُنة! ر، فلا يجوز أن نُجَم ر وتتطوتتغي

وهذا ما أنكره القرآن على بني إسرائيل أشد الإنكار، وقرعهم عليه 
أبلغ التقريع، وتوعدهم عليه بأقســى الوعيد، حيــن انتقوا من أحكام 
التوراة ما يعجبهــم، فأخذوا به، وأهملوا منهــا ما لا يروق لهم. فقال 

 P  O  N  ML  K  J  I  H ﴿ ســبحانه: 
 ^  ]  \  [  Z  YX  W  V  U  T  S  R  Q
 ml  k  j  i  h  g  ❁  e  d  c  b  a  `_

t ﴾ [البقرة: ٨٥، ٨٦].  s  r  q  p  o  n
ر االله تعالى رسوله ژ ـ وهو تحذير لكلّ أمته من بعده ـ  كما حذ
أن يفتنــه أهــل الكتاب عن بعــض ما أنــزل االله إليه مــن الكتاب، 

 «  ª ﴿ :فلا يحكم به، ولا يعمل بموجبه، يقــول تبارك وتعالى
 »  º  ¹  ¸  ¶  µ  ´  ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬

½ ﴾ [المائدة: ٤٩].  ¼

قال ذلك محمد محمود طه، السوداني المرتد المعروف.  (١)

QaradawiBooks.com

                           29 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٨ المحور  الثالث : 

وذم القرآن أبلغ الذم طائفة من المنافقين يرفضون حكم االله ورسوله 
إذا دُعوا إليه، ولا يذعنون له إلا فيما يوافق أهواءهم ومصالحهم الخاصة، 

ونفى عنهم الإيمان نفيًا صريحًا.

 f  e  d  c  b  a  `  _  ^ يقول سبحانه: ﴿ [ 
 w  v  u  t  s  r  q  p  o  n  ❁  l  k  j  ih  g
 ª  ©  ¨  §  ¦  ¥  ¤  £  ❁  ¡ ے   ~  }  |  {  z  ❁  x
 ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶  ❁  ´  ³  ²  ±  °¯  ®  ¬  «
É ﴾ [النور: ٤٧ ـ ٥١].  È  Ç  ÆÅ  Ä  Ã  Â  Á  À  ¿  ¾
هذا هو موقــف المؤمنين إذا دُعــوا إلى حكم االله ورســوله: إذعان 

ؤ، وأولئك هم المفلحون. بلا تردد، وطاعة بلا تلك
ذلــك أن عقد الإيمان باالله ربا، وبمحمد رســولاً، وبالقــرآن إمامًا؛ 
يقتضي ويوجب ويلزم الرضا بما رضيه االله ورسوله، والالتزام بما ألزما 

 #  " به، وإلا كان الإيمان لفظًا بلا معنى، ودعوى بلا حقيقة، ﴿ ! 
0 ﴾ [الأحزاب: ٣٦].  /  .  -  ,  +  *  )  (  '  &  %  $

أما الآخرون الذين لا يُذعنون بحكم االله ورسوله، إلا إذا كان لهم فيه 
 À حــق ومصلحة وهوى، فهــم مرضى القلــوب المرتابون، ﴿ ¿ 

l ﴾ [النور: ٤٧].  k  j ﴿ [المائدة: ٤٥] ﴾ Á

ا�'�آن و�Fة لا <��\أ:

والقــرآن وحدة لا تتجــزّأ، وتعاليمه وأحكامه مترابطــة متكاملة، بين 
بعضها وبعض ما يشبه الوحدة العضوية بين أعضاء الجسم الواحد، فبعضها 

يُؤثر في بعض. ولا يجوز أن يُفصل منها جزء أو أكثر عن سائر الأجزاء.
QaradawiBooks.com

                           30 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ي الجانب  ي الأخلاق، وكلّها تغذ ي العبادة، والعبادة تغذ فالعقيدة تغذ
العملي والتشريعي في الحياة.

ولا يســوغ في منطق الإيمان، ولا منطق العقل أن يقرأ المسلم قول 
 9  8  7  6  5  4 االله تعالى في ســورة البقرة: ﴿ 3 
ســمعنا  فيقول:  [البقــرة: ١٨٣]،   ﴾ @  ?  >  =  <  ;  :

 [  Z  Y ﴿ :وأطعنا. ولكنه إذا قرأ في نفس الســورة قوله سبحانه
̀ ﴾ [البقرة: ١٧٨] قال: سمعنا وعصينا!  _  ^  ]  \

ولماذا؟ لأن الآية الأولى في مجال العبــادات، والأخرى في مجال 
العقوبات!

ومعنى هذا أن الإنســان أصبــح معقبًا لحكم االله تعالــى، يأخذ منه 
ويَدَع، ويقبل منه ويرد بهواه وحده، واالله لا معقب لحكمه.

 zy  x  w  v  u  t  s ﴿ :أو يأخذ من سورة البقرة آية الكرسي
ے ﴾ [البقرة: ٢٥٥].  ~  }  |  {

 ~  }  |  {  z  y  x  w  v  u ﴿ :ولا يأخذ منها آية
 °  ¯  ®  ¬«  ª  ©  ¨  §  ¦  ¥  ¤  ❁  ¢  ¡ ے 

¶ ﴾ [البقرة: ٢٧٨، ٢٧٩].  μ  ´  ³  ²  ±
لأن آية الكرسي في الإلهيات، وآيات الربا في المعاملات!

 " ومثل ذلك يقال فيمن يقبل من سورة المائدة قوله تعالى: ﴿ ! 
, ﴾ [المائدة: ٦].  +  *  )  (  '  &  %  $  #
 2  1  0 ويرفض من السورة قوله تعالى: ﴿ / 

> ﴾ [المائدة: ٣٨].  ;  :  98  7  6  5  4  3
QaradawiBooks.com

                           31 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٠ المحور  الثالث : 

 e  d  c  b  a ﴿ :أو يقبل من الســورة نفســها قوله تعالى
 v  u  t  ❁  r  q  p  o  n  ml  k  j  i  h  g  f

y ﴾ [المائدة: ٨٧، ٨٨].  x  w
 %  $  #  " ويرفــض بعدها بآية واحــدة قوله تعالــى: ﴿ ! 
/ ﴾ [المائدة: ٩٠].  .  -  ,  +  *  )  (  '  &
 h  g  f  e ﴿ :ويقبل من ســورة الحج قوله تعالــى

o ﴾ [الحج: ٧٧].  n  m  l  k  j  i
 ﴾ y  x  wv  u  t  s  r ﴿ :التي بعدها ويرد الآية 

[الحج: ٧٨].

 ﴾ ¼  »  º بل فــي هذه الآيــة يقــول تعالــى: ﴿ ¹ 
[الحج: ٧٨]، فيقول: آخُذ الصلاة، ولا آخذ الزكاة؛ لأن الصلاة شعيرة روحية 

خالصة، أما الزكاة، ففريضة تتعلق بالمال والاقتصاد، فأنا أقبل تلك، ولا 
أقبل هذه!

يا الله العجب! هل غدا العبد أعلم مــن ربه؟ أو بات المخلوق أعلى 
من خالقه؟!

ا الله فحسْب، بل زاد على ذلك، فجعل من نفسه محكمة  ه لم يعد ندإن
عُليا للتمييز، أو للنقض والإبرام، فينقُضُ ما شــاء لــه عقله أو هواه أن 

ينقض من أحكام االله، ويُبرم ما شاء له أن يُبرم!
إن الشــيء المؤكد الذي لا خلاف عليه، وهو من المعلوم من الدين 
بالضرورة ـ بمعنى أنه لم يعد في حاجة إلى إقامــة أدلة عليه؛ لأنه مما 
يشترك في معرفته الخاص والعام ـ أن تعاليم القرآن كلها واجبة التنفيذ، 

QaradawiBooks.com

                           32 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ى «روحيا» وما يُســمى «ماديا»، ما يُعتبر من  ولا فرق فيها بين ما يُسَــم
«شؤون الدين» وما يُعتبر من «شؤون الدنيا»، ما يتعلق بحياة «الفرد» وما 

يتعلق بحياة «الجماعة».
إن هذه التســميات والعناوين لا وجود لها في كتاب االله تعالى، ولا 
توجد فوارق معتبرة بين بعضهــا وبعض، ما دامت كلها في دائرة أمر االله 

سبحانه أو نهيه.
ومَنْ فتح المصحف، وقرأ سورة الفاتحة، ثم شرع في سورة البقرة، 

وجد أول ما يطالعه وصف المتقين المهتديــن بكتاب االله بأنهم: ﴿ - 
4 ﴾ [البقــرة: ٣]، فقــرن بيــن الجانــب   3  2  1  0  /  .
الصلاة)،  (إقامــة  الشــعائري  والجانب  بالغيب)،  (الإيمــان  الاعتقادي 

والجانب الاقتصادي (الإنفاق مما رزق االله).
وهكذا نجد أوصاف المؤمنين وأهل التقوى والإحســان، في سائر سور 
القرآن لا تفرق بين جانب وجانب. كما نجد ذلك واضحًا في أوائل ســورة 

 B  A  @  ?  >  =  <  ;  :  9  8  7 ﴿ الأنفال: 
 M  L  K  J  I  ❁  G  F  E  D  C
 Z  Y  X  W  V  U  TS  R  Q  P❁N
 ﴾ g  f  e  d  c  b  a  `  _  ^  ]  ❁  [

 (  '  &  %  ❁  #  " [الأنفــال: ٢ ـ ٥]، وأول سورة المؤمنون: ﴿ ! 

 7  6  ❁  4  3  2  1  ❁  /  .  -  ,  +  ❁  )
 ❁  D  C  B  A  @  ?  >  =  <  ;  ❁9  8
 ❁  R  Q  P  O  N  ❁L  K  J  I  H  G  F
 `  _  ^  ❁  \  [  Z  ❁  X  W  V  U  T

QaradawiBooks.com

                           33 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٢ المحور  الثالث : 

 N  M  L  K ﴿ :[المؤمنون: ١ ـ ١١]، وفي أوسط سورة الشورى ﴾ c  b  a
 _  ^  ❁  \  [  Z  Y  X  W  V  U  T  S  RQ  P  O
 m  l  k  j  i  ❁  g  f  e  d  c  b  a  `
z ﴾ [الشورى: ٣٦ ـ ٣٩]،   y  x  w  v  u❁s  r  q  p  o  n

 ¥  ¤  £ وفي أوصاف عباد الرحمن من سورة الفرقان: ﴿ ¢ 
 ²  ±  °  ❁  ®  ¬  «  ª  ©  ¨  §  ¦
 Á  À  ¿  ¾½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶  ❁  ´  ³
 Ï  Î  Í  Ì  Ë  Ê  É  ❁  Ç  Æ  Å  Ä  ❁  Â
 )  (  '  &  %  $  #  "  !  ❁  Ó  Ò  Ñ  Ð
 :  9  ❁  7  6  5  4  3  21  0  /  .  -  ,  +  *
 H  G  F  E  D  C  B  ❁  @  ?  >  =  <  ;
 V  U  T  ❁  R  Q  P  O  NM  L  K  J  I
 e  d  c  b  a  `  _  ^  ❁  \  [  Z  Y  X  W
 s  ❁  q  p  o  n  m  l  k  j  i  h  ❁  f
 ❁ ے   ~  }  |  {  z  y  x  w  v  u  t
 ¬  ❁  ª  ©  ¨  §  ¦  ¥  ¤  £  ¢
² ﴾ [الفرقان: ٦٣ ـ ٧٦]، وفي أوصاف المحسنين من سورة:   ±  °  ¯®

 \  ❁  Z  Y  X  W  V  UT  S  R  Q  ❁  O  N  M  L  K ﴿
 ﴾ k  j  i  h  g  ❁  e  d  c  ❁  a  `  _  ^  ]

[الذاريات: ١٥ ـ ١٩] وغيرها.

ومثل ذلك نجده فــي الأوامر والنواهــي والوصايــا القرآنية، مثل: 
 §  ¦  ¥  ¤  £ الوصايا العشــر فــي ســورة الأنعــام: ﴿ ¢ 

QaradawiBooks.com

                           34 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

 ¶  µ  ´  ³  ²±  °  ¯®  ¬  «  ª  ©¨
 Ä  Ã  Â  Á  À  ¿  ¾  ½¼  »  º  ¹¸
 Ó  Ò  Ñ  Ð  ÏÎ  Í  Ì  Ë  Ê  É  È  Ç  ÆÅ
 -  ,+  *  )  (  '  &  %  $  #  "  !  ❁  Ô
 ;  :  9  8  76  5  4  3  2  10  /  .
 J  ❁  H  G  F  E  D  CB  A  @  ?>  =  <
 WV  U  T  S  R  Q  P  ON  M  L  K

\ ﴾ [الأنعام: ١٥١ ـ ١٥٣].  [  Z  Y  X
 l  k  j  i  h  g ﴿ الإســراء:  في سورة  الحكمة  ووصايا 
 y  x  w  v  u  t  s  r  q  p  on  m
 ¨  §  ¦  ¥  ¤  £  ❁  ¡ ے   ~  }  |  {  z
 º  ¹  ¸  ¶μ  ´  ³  ²  ±  ❁  ¯  ®  ¬  «  ª  ©
 Æ  Å  Ä  Ã  Â  Á  À  ❁  ¾  ½  ¼  »
 Ô  Ó  Ò  Ñ  ÐÏ  Î  Í  Ì  Ë  ❁  É  È  Ç
 /  .  ❁  ,  +  *  )  (  '  &  %  $  #  "  !  ❁
 =  <  ❁  :  9  8  7  6  5  4  3  2  1  0
 M  L  K  J  ❁  H  G  F  E  D  CB  A  @  ?  >
 ^  ]\  [  Z  ❁  X  W  V  U  T  SR  Q  P  ON
 n  m  lk  j  i  h  g  f  e  d  ❁  b  a  `  _
 }  ❁  {  z  y  xw  v  u  t  s  r  q  p  o
 ¯  ®  ¬«  ª  ©¨  §  ¦  ¥  ¤  £  ¢  ¡ ے   ~
 ¾  ½  ¼  »º  ¹  ¸  ¶  μ  ´  ³  ❁  ±  °

QaradawiBooks.com

                           35 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٤ المحور  الثالث : 

 Ï  Î  Í  Ì  Ë  Ê  É  ÈÇ  Æ  Å  Ä  Ã  Â  Á  ❁  ¿
 ß  Þ  Ý  Ü  Û  Ú  Ù  Ø×  Ö  Õ  Ô  Ó  ❁  Ñ  Ð
 &  %  $  #  "  !  ❁  è  ç  æ  å  ä  ã  â  ❁  à
3 ﴾ [الإسراء: ٢٣ ـ ٣٩].  2  1  0  /  .  -  ,  +  *  )  ('

فهذه كلّها تجمع بين العقيدة والعبادة والخُلُق والســلوك، مما يتعلق 
بالدين وما يتعلق بالدنيا، وما يتعلق بالفرد أو بالأسرة أو بالمجتمع، في 
سياق واحد، ونسيج واحد، لا ينفصل بعضه عن بعض، ولا يتميز بعضه 

عن بعض.
وأحيانًا يســتخدم القرآن صيغة واحدة في طلب الأمــور التي يعتبرها 

 _  ^  ] الناس مختلفة باختلاف مجالاتها، مثل قوله تعالى: ﴿ \ 
 >  =  <  ;  :  9  8  7 ̀ ﴾ [البقــرة: ١٧٨]، ﴿ 6 

& ﴾ [البقرة: ٢١٦].  %  $  #  " @ ﴾ [البقرة: ١٨٣]، ﴿ !   ?
فهذه صيغــة واحدة: (كُتـِـبَ عليكم) وهــي تفيد تأكيــد الوجوب 
والفرضية، اســتعملت في القِصاص وهــو من القانــون الجنائي، وفي 
الوصية وهي من الأحوال الشخصية وشــؤون الأسرة، وفي الصيام وهو 
من شعائر العبادات، وفي القتال وهو من شؤون العلاقات الدولية، وكلها 

مما كتبه وفرضه على المؤمنين.
ومَنْ تدبر القرآن وجد أنه فــي تعليلاته للأحكام والأوامر والنواهي 
والمادية والأخلاقيــة والاجتماعية والاقتصادية  الروحية  الجوانب  يربط 

بعضها ببعض، دون فصل أو تمييز.
 ³² بعِلة أخلاقيــة حين يقول: ﴿ ±  فهو يعلل الأمر بالصلاة 

º ﴾ [العنكبوت: ٤٥].  ¹  ¸  ¶  µ  ´
QaradawiBooks.com

                           36 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ويعلل الأمر بالــزكاة الفريضة المالية الإســلامية بعِلة أخلاقية أيضًا 
p ﴾ [التوبة: ١٠٣].  o  n  m  l  k  j ﴿ :فيقول

ويعلل الحج، وهو شعيرة تعبدية بعِلة اقتصادية واجتماعية، مع العِلة 
 `  _  ^  ]  \  [  Z  Y  X  W ﴿ :الروحية، فيقول
 ﴾ n  m  l  k  j  i  h  g  f  ❁  d  c  b  a

[الحج: ٢٧، ٢٨].

ويعلل الأمر باجتناب الخمر والميســر واعتبارها رجسًــا من عمل 
 6  5  4  3  2 الشيطان بعِلة اجتماعية وروحية، فيقول: ﴿ 1 
 ﴾ E  D  C  BA  @  ?  >  =  <  ;  :  9  8  7

[المائدة: ٩١].

فهذا هــو منهج القــرآن: الربــط بين جوانــب الحياة كلهــا برباط 
لا ينفصم؛ لأنها هكــذا في الواقع، كما بينا ذلك فــي حديثنا عن أصل 

«شمول الإسلام».
وإذا كانت الحياة كلّها مترابطة متلازمة، فلا بد أن تكون الأحكام 
التي تُشــرع لها كلها مترابطة متلازمة كذلك، وذلــك هو حكم االله، 

Ú ﴾ [المائدة: ٥٠].  Ù  Ø  ×  Ö  Õ  Ô ﴿

QaradawiBooks.com

                           37 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٦ المحور  الثالث : 

�ه؟ ِّ
4J564 ا�'�آن وJ /!N

أجمل الأســتاذ البنا القول فــي حديثه في هذا الأصل عن تفســير 
القرآن، واكتفى بأن قال: «يُفهم القرآن طبقًا لقواعد اللغة العربية من غير 

ف». ف ولا تعستكل
وهذا إنما أراد به «تفســير الدراية» أو «تفسير الرأي» بخلاف «تفسير 
الرواية» أو «التفسير بالمأثور»، فهذا لا يكفي فيه مجرد الرجوع إلى اللغة 

وقواعدها. بل لا بد من الرجوع إلى النقل.
وقد عرض الإمــام البنا لهذا الموضوع في «الأصول العشــرين» في 
أكثر من موضع، وبأكثر من أسلوب، فقال في الأصل السابع: «كل أحد 
ــلَف  يُؤخذ من كلامــه ويُترك إلا المعصــوم ژ ، وكل ما جاء عن الس
ــنة قبلناه، وإلا فكتاب االله وسُــنة  رضوان االله عليهم موافقًا للكتاب والس

رسوله أولى بالاتباع».
الصفات وأحاديثُها الصحيحة وما  «آياتُ  العاشــر:  وقال في الأصل 
يليق بذلك من المتشــابه، نؤمن بهــا كما جاءت، من غيــر تأويل ولا 
ض لما جاء فيها من خلاف بين العلماء. ويســعنا في  تعطيل، ولا نتعــر

 ±  °  ¯  ®  ¬  «  ª ﴿ ذلك ما وسع الرسول ژ وأصحابه؛
́ ﴾ [آل عمران: ٧]».  ³  ²

QaradawiBooks.com

                           38 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وذكر في الأصل العشرين: أن من أسباب الحكم بالكفر على شخص 
ــره تفســيرًا لا تحتمله أساليب اللغة  ب صريح القرآن، أو فس ما «إذا كذ

العربية بحال».
وقد كان للأســتاذ البنا ƒ دروس في التفســير ألقاها في أحاديثه 
الأسبوعية الشهيرة في المركز العام للإخوان، والمعروفة باسم «أحاديث 
الثلاثاء» تحت عنوان: «نظرات في كتاب االله» وكان العالم الفاضل الداعية 
الشيخ أحمد عاشور 5 يلخصها وينشــرها في مجلة «الاعتصام» التي 

كانت تصدرها «الجمعية الشرعية» بالقاهرة.
كما أن الإمام الشهيد بدأ تفســيرًا للقرآن الكريم حينما أصدر مجلته 
العلمية الفكرية الشهرية «الشهاب» في أواخر حياته، والتي لم يصدر منها 
ــر فيها سورة الفاتحة، ومطالع سورة البقرة.  سوى خمسة أعداد، وقد فس

ثم كتب االله له الشهادة، ولم يتم له ما أراد(١).
م لهذا التفسير ببحث بين فيه منهجه في التفسير، كما نبه  وكان قد قد
على مزالق المفســرين في العصــر الحاضر، وغيرهم ممــن يتعرضون 
عر  للدراســات القرآنية، أو المتصلة بالقرآن، مثل صاحب كتاب «في الش
الجاهلي» الدكتور طه حســين، وصاحب «الفن القصصــي في القرآن» 

الدكتور محمد أحمد خلف االله(٢).

وقد قام بجمع تفسير الإمام البنا، الشيخ عصام تليمة تحت عنوان: نظرات في كتاب االله، نشر   (١)
دار التوزيع والنشر الإسلامية، مصر.

 ـ١٠ ـ ٢٣، غرة المحرم  انظر: التفســير وعلوم القرآن، العدد الأول من مجلة الشــهاب صــ  (٢)
 ـ١ ـ ٢١، غرة صفر، ١٤ ديســمبر ١٩٤٧م. والعدد  ١٣٦٧هـ، ١٤ نوفمبر ١٩٤٧م. والعدد الثاني ص
 ـ١ ـ ١٦، غرة ربيع الآخر،   ـ١ ـ ١١، غرة ربيع الأول، يناير ١٩٤٨م. والعدد الرابع ص الثالث ص

 ـ١ ـ ١٦، غرة جمادى الأولى، مارس. فبراير ١٩٤٨م. والعدد الخامس ص

QaradawiBooks.com

                           39 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٨ المحور  الثالث : 

9���أي وb�0 ���ز؟ وإ�b أي �0ى؟  �!
ا��4

وقد يسأل ســائل هنا: وهل يجوز التفســير بالرأي؟ مع ما ورد من 
رة من ذلك عــن النبي ژ ، ومع مــا ورد عن بعض  الأحاديث المحــذ
عون عن تفســير القرآن  هم كانوا يتورــلَف: أن الصحابة وكبار علماء الس
ويهابونه، وهم مَن هُم في العلم والتقَــى، فكيف نخوض فيما أحجموا 

روا منه؟! بوه أو حذعنه، ونقتحم حمًى تهي

وقد عرض لبيــان ذلك الإمام أبو جعفر الطبري في مقدمة تفســيره 
«جامع بيان القرآن»(١).

وعرض له الإمام أبو محمد ابن قتيبة في «تأويل مشكل القرآن».

وعرض له الإمام البيهقي في «المدخل»(٢).

وكذلــك الإمــام الغزالي فــي «الإحياء» فــي كتــاب «آداب تلاوة 
القرآن»(٣).

ة الممتنعين والمانعين من التفســير بالرأي: حديث ابن عباس  وحُج
مرفوعًا: «ومَنْ قال في القرآن برأيه، فليتبوأ مقعده من النار»(٤).

انظر: جامع البيان في تأويل القرآن (٧٧/١ ـ ٧٩)، تحقيق محمود وأحمد شــاكر، نشــر دار   (١)
التربية والتراث، مكة المكرمة.

انظر: المدخل إلى السنن الكبرى للبيهقي (١٨٤/١) باب ما يذكر في ذم الرأي وتلف القياس   (٢)
في موضع النــص، تحقيق د. محمد ضيــاء الرحمن الأعظمي، نشــر دار الخلفاء للكتاب 

الإسلامي، الكويت.
انظر: إحياء علوم الدين (٢٨٨/١، ٢٨٩)، نشر دار المعرفة، بيروت.  (٣)

جوه: إســناده ضعيف. والترمذي في التفسير (٢٩٥٠)، وقال:  رواه أحمد (٢٠٦٩)، وقال مخر  (٤)
حسن. وضعفه الألباني في الضعيفة (١٧٨٣).

QaradawiBooks.com

                           40 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وحديث جندب مرفوعًا: «مَنْ قال في القرآن برأيه فأصاب، فقد أخطأ»(١).

ج بعض الصحابة والتابعين من التفسير. ومما يؤيد ذلك تحر

فقد رُويِ عن أبي بكر قوله: أيّ أرض تُقِلني؟ وأي سماء تُظِلني؟ إذا 
قلت في كتاب االله ما لم أعلم(٢)!

وقال ابن أبــي مليكة: إن ابن عباس سُــئلِ عن آية، لو سُــئلِ عنها 
بعضكم لقال فيها، فأبَى أن يقول فيها(٣).

وكذلك كان فقهاء التابعين يتقون التفســير ويهابونه: فقهاء المدينة، 
وفقهاء الكوفة وغيرهم.

قال مسروق: اتقوا التفسير؛ فإنما هو الرواية عن االله(٤)!

والجواب عن الحديث إن صح: أنه محمول على أحد وجهين:

ا لتأييد ما يهواه  الأول: أنْ يراد بالرأي: الهوى، فهو يجر القــرآن جر
ويميل إليــه من فكر. وبهذا يصبــح القرآن تابعًــا لا متبوعًا، ومحكومًا 

لا حاكمًا، وفرعًا لا أصلاً.

ر الآية  أي أن الآراء والمعتقدات والمذاهب هي التي تجعل مَن يُفس
أو يحتج بها، يلوي عنقها ليا. لتأييد ما يراه ويعتقده.

فه  رواه أبو داود فــي العلم (٣٦٥٢)، والترمذي في التفســير (٢٩٥٢)، وقــال: غريب. وضع  (١)
الألباني في ضعيف الترمذي (٥٧١).

رواه ابن أبي شيبة في فضائل القرآن (٣٠٧٣١).  (٢)
رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٨٦/١).  (٣)

مجموع الفتاوى (٣٧٤/١٣)، تحقيق عبد الرحمن بن محمد بن قاســم، نشر مجمع الملك   (٤)
فهد، المدينة النبوية، ١٤١٦هـ ـ ١٩٩٥م.

QaradawiBooks.com

                           41 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٤٠ المحور  الثالث : 

والثاني: أن يكون معنى الحديث أن يهجم على تفسير القرآن دون أن 
ر، من استحضار  ل له بما يلزم من أدوات التفسير، وشــروط المفسيتأه
ســائر القرآن، وما صح من الحديث، وما جاء عن الصحابة من أسباب 
لَف من حذف وإضمار وتقديم  رو الس النزول ونحوها، وما نبه عليه مفس

وتأخير، ونحو ذلك مما يخرج بالألفاظ عن ظاهرها.
فمن قال في القرآن بمجرد رأيه فهو مخطئ وإن أصاب؛ لأنه تكلف 
ما لا علم له به، وســلك غير ما أمُر به، فلو أنه أصاب المعنى في نفس 
الأمر، لكان قد أخطأ؛ لأنه لم يأتِ الأمر من بابه، كمن حكم بين الناس 

على جهل، فهو في النار، وإن وافق حكمه الصواب في نفس الأمر(٥).
ر الوجيز»  وقال الإمام أبو محمد ابن عطية في مقدمة تفسيره «المحر
تعليقًا على الحديث المذكور: «معنى هذا أن يُسأل الرجل عن المعنى في 
كتاب االله، فيتسور عليه برأيه، دون نظرٍ فيما قال العلماء، واقتضته قوانين 
العلوم، كالنحــو والأصول. وليس يدخــل في هذا الحديث أن يفســر 
اللغويون لغته، والنحاة نحوه، والفقهاء معانيه، ويقول كل واحد باجتهاده 
المبني على قوانيــن علم ونظر؛ فإن القائل على هــذه الصفة ليس قائلاً 

بمجرد رأيه»(٦).
ي ذلك: ورود الحديث في بعض طرقه بلفظ: «مَنْ قال في  ومما يقو

القرآن بغير علم» أو «بما لا يعلم».

انظر: مقدمة في أصول التفسير لابن تيمية صـ ٩١، تحقيق عدنان زرزور، نشر وزارة الأوقاف   (٥)
القطرية، ١٤٣٠هـ ـ ٢٠٠٩م.

انظر: المحرر الوجيز (٤١/١)، تحقيق عبد السلام عبد الشافي محمد، نشر دار الكتب العلمية،   (٦)
بيروت، ط ١، ١٤٢٢هـ.

QaradawiBooks.com

                           42 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٤١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

م االله على  القول علــى االله بغير علم من أعظــم ما حر ولا ريــب أن
Õ ﴾ [البقرة: ١٦٩]، [الأعراف: ٣٣].  Ô  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï ﴿ :عباده

بل إن القرآن ينهى عن اتباع ما ليس للإنسان به علم في أي أمر من 
 Ê  É  ÈÇ  Æ  Å  Ä  Ã  Â  Á ﴿ :الأمور، فكيف بكلام االله؟ قال تعالى

Ñ ﴾ [الإسراء: ٣٦].  Ð  Ï  Î  Í  Ì  Ë
وأما ما ورد عن بعض السَــلَف من آثار الامتناع عن التفسير، فيبدو 
أنهم توقفــوا عنه تورعًــا واحتياطًا لأنفســهم، مع إدراكهــم وتقدمهم، 
وخالفهم غيرهم من جلة السَــلَف، فــرُوي عنهم الكثير من التفســير، 

، وابن مسعود، وابن عباس @ . ولا سيما من كبراء الصحابة مثل علي
لَف،  وقال ابن تيمية: «هذه الآثار الصحيحة وما شاكلها عن أئمة الس
جهم عن الكلام في التفســير بما لا علم لهم به. فأما  محمولة على تحر

مَنْ تكلم بما يعلم من ذلك لغة وشرعًا فلا حَرَج عليه.
ولهذا رُويِ عن هؤلاء وغيرهم أقوال في التفســير، ولا منافاة؛ لأنهم 
تكلموا فيما علموه، وسكتوا عما جهلوه. وهذا هو الواجب على كل أحد. 
فإنه كما يجب السكوت عما لا علم له به، فكذلك يجب القول فيما سُئلِ 

+ ﴾ [آل عمران: ١٨٧].  *  ) عنه مما يعلمه، لقوله تعالى: ﴿ ) 
ولما جاء في الحديث المروي من طرق: «مَنْ سُئلِ عن علمٍ فكتمه، 

ألُْجمَِ يوم القيامة بلجام من نار»(١)»(٢).

جوه: إسناده صحيح. وأبو داود (٣٦٥٨)، والترمذي (٢٦٤٩)،  رواه أحمد (٧٥٧١)، وقال مخر  (١)
حه الألباني في صحيح  وقال: حسن. كلاهما في العلم، وابن ماجه في المقدمة (٢٦٦)، وصح

الجامع (٦٢٨٤)، عن أبي هريرة.
مقدمة في أصول التفسير صـ ٩٦، ٩٧.  (٢)

QaradawiBooks.com

                           43 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٤٢ المحور  الثالث : 

هذا هو الفهم السليم للحديث الشريف، والآثار المروية عن الصحابة 
وتابعيهم بإحسان. بخلاف مَنْ قصروا التفسير على مجرد النقل والسماع، 

وهو ما رده العلماء المحققون.
ذكر الزركشــي في «البرهان» أن الشــيخ أبا حيــان صاحب «البحر 
المحيط» في التفسير حكى عن بعض مَنْ عاصره: أن طالب علم التفسير 
لا بد له في فهم معاني تركيبه من النقل، عن مجاهد وطاووس وعكرمة 
وأضرابهم، وأن فهم الآيات يتوقف على ذلك، ثم بالغ الشــيخ في رده، 
مستدلا بأثر عليّ ƒ أن النبي ژ لم يخصهم بشيءٍ، إلا فهمًا يؤتاه عبد 

في كتاب االله(١).
وقبل ذلك نَقَل عن الإمام أبي الحســن الماوردي فــي «نكته»: أن 
ــر القرآن برأيــه...» على ظاهره،  عة حمل حديث: «مَنْ فس بعض المتور
وامتنع أن يســتنبط معاني القرآن باجتهاده، ولو صحبتها الشواهد، ولم 
يعارض شــواهدها نص صريح. قال: وهذا عُدول عما تُعُبدنا من معرفته 

 l ﴿ :من النظر في القرآن، واســتنباط الأحكام منه، كمــا قال تعالى
o ﴾ [النســاء: ٨٣]، ولو صح ما ذهب إليه لم يُعْلم شيء   n  m

بالاستنباط، ولَمَا فَهِم الأكثرُ من كتاب االله شيئًا(٢).
قال الإمام الزركشــي: والحق أن علم التفســير منه ما يتوقف على 
المجمل، ومنه:  المبهم، وتبيين  النزول، والنسخ، وتعيين  النقل، كسبب 

ما لا يتوقف، ويكفي في تحصيله التفقه على الوجه المعتبر.

انظر: البرهان (١٧١/٢)، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، نشر دار إحياء الكتب العربية، ط ١،   (١)
١٣٧٦هـ ـ ١٩٥٧م، ومقدمة تفســير البحر المحيط (١/١ ـ ٥)، والحديث الذي أشار إليه رواه 

البخاري في الجهاد والسير (٣٠٤٧).
البرهان (١٦٢/٢، ١٦٣).  (٢)

QaradawiBooks.com

                           44 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٤٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ثم قال: «واعلم أن القرآن قســمان: أحدهما ورد بتفسيره النقلُ عمن 
يُعتبر تفسيره، وقسم لم يرد.

والأول ثلاثــة أنواع: إمــا أن يرد التفســير عن النبــي ژ ، أو عن 
الصحابة، أو عن رؤوس التابعين.

فالأول: يبحث فيه عن صحة السند.
ره من حيث اللغة، فهم  والثاني: ينظر في تفســير الصحابي؛ فإن فس

أهل اللسان، فلا شك في اعتمادهم.
ره بما شاهده من الأسباب والقرائن، فلا شك فيه. وإن فس

وحينئذ إن تعارضت أقوال جماعة مــن الصحابة؛ فإن أمكن الجمع 
ــره بذلك، حيث قال:  م ابن عباس؛ لأن النبي ژ بش ر قُد فذاك، وإن تعذ
ح الشافعي قول زيد في «الفرائض» ـ أي  مه التأويل»(١). وقد رج عَل همالل»

المواريث ـ لقوله ژ : «أفرضُكم زيد»(٢).
ر الجمع جاز للمقلد أن يأخذ بأيها شاء. فإن تعذ

وأما الثالث، وهم رؤُوس التابعين إذا لم يرفعوه إلى النبي ژ ، ولا إلى 
أحد من الصحابة @ ، فحيث جاز التقليد، فكذا هنا، وإلا وجب الاجتهاد.

متفق عليه: رواه البخاري في العلم (٧٥)، بلفظ: «اللهم علمه الكتاب». وفي الوضوء (١٤٣)،   (١)
بلفظ: «اللهم فقهه في الدين». ومسلم في الفضائل (٢٤٧٧) بلفظ: «اللهم فقهه».

جوه: إســناده صحيح على شــرط الشيخين. والترمذي في  رواه أحمد (١٣٩٩٠)، وقال مخر  (٢)
المناقب (٣٧٩١)، وقال: حســن صحيح. وابن ماجه في المقدمة (١٥٤)، والحاكم في معرفة 
حه على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي، قال ابن حجر (٩٣/٧):  الصحابة (٤٢٢/٣)، وصح
وإسناده صحيح إلا أن الحفاظ قالوا: إن الصواب في أوله الإرسال، والموصول منه ما اقتصر 
عليه البخاري. يعني «وإن لكلّ أمة أمينًا، وأمين هذه الأمة أبو عبيدة بن الجراح»، عن أنس.

QaradawiBooks.com

                           45 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٤٤ المحور  الثالث : 

رين وهو قليل، وطريق التوصل  الثاني: ما لم يرد فيه نقل عن المفس
إلى فهمــه النظر إلى مفــردات الألفاظ مــن لغة العــرب ومدلولاتها، 
واســتعمالها بحســب الســياق، وهذا يعتني بــه «الراغب» كثيــرًا في 
«المفردات»(١). فيذكر قيدًا زائدًا على أهل اللغة في تفسير مدلول اللفظ؛ 

لأنه اقتنصه من السياق» اهـ(٢).

ويلاحظ أن الإمام الزركشي ذكر موقف «المقلد» من أقوال الصحابة 
أو التابعين إذا تعارضــت ولم يمكن الجمع بينها، وهــو أن يأخذ بأيها 
شــاء. وليس هذا هو الموقف الأمثــل، بل الواجب علــى العالمِ الذي 
استكمل أدوات التفســير أن يجتهد في الترجيح بين الأقوال، ولا سيما 
مــا كان منها من قبيل الرأي والاســتنباط، بل له أن يضيــف إليها فهمًا 

جديدًا، كما سنبين ذلك بعد.

:�!
ا��4  ��ا��وا�� وا��را��   B!9 ا����

وإذا كان في مناهج التفسير ما عني بالرواية والأثر، وما عني بالدراية 
والنظر؛ فإن أقوم المناهج ما مزج بين الرواية والدراية، وجمع بين صحيح 

لَف ومعارف الخَلَف. ف بين تراث السالمنقول وصريح المعقول، وأل

وهذا ما سار عليه كثير من أئمة التفسير، وعلى رأسهم شيخ المفسرين 
ابن جرير الطبري، وإنْ نظَمَه مَنْ نظمه في سلك تفسير الرواية، أو التفسير 

يعني: مفردات القرآن للإمام الراغب الأصبهانــي، وهو من أعظم الكتب وأهمها لمن يريد   (١)
تفسير القرآن. ويضاف إليه في عصرنا: معجم ألفاظ القرآن الكريم، الذي أصدره مجمع اللغة 

العربية بالقاهرة، وهو عمل علمي جليل.
البرهان (١٧٢/٢)، وقد نقله الســيوطي في الإتقان (١٩٢/٤، ١٩٣) ببعض تصرف، تحقيق أبو   (٢)

الفضل إبراهيم، نشر مكتبة ومطبعة المشهد الحسيني، القاهرة، ط ١، ١٣٨٧هـ ـ ١٩٦٧م.

QaradawiBooks.com

                           46 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٤٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

المأثور، ولكن الذي يقرأ تفسيره يجده يسرد الروايات، ثم يناقشها، ويبين 
أولاها بالصواب، أو يرى هو رأيًا آخر في فهم الآية الكريمة.

والحافــظ ابن كثيــر يقاربه فــي المنهــج، وإن لم يبلــغ مبلغه في 
الاستيعاب في كتابه «تفسير القرآن العظيم».

وكذلك الإمام القرطبي، يجمع بين الرأي والمأثور في كتابه «الجامع 
لأحكام القرآن».

ومن المتأخرين: الإمام محمد بن علي الشــوكاني (ت: ١٢٥٠هـ) في 
كتابه: «فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية في التفسير».

ل في مقدمته ما يكشــف عن منهجه الذي اختاره، وبين  وقد ســج
ملامحه، فقال 5 :

رين تفرّقوا فريقين، وسلكوا طريقين: غالب المفس إن»
د الرواية، وقنعوا برفع  الفريق الأول: اقتصروا في تفاسيرهم على مجر

هذه الراية.
دوا أنظارهم إلى ما تقتضيه اللغــة العربية، وما  والفريق الآخر: جــر
تفيده العلوم الآلية، ولم يرفعــوا إلى الرواية رأسًــا، وإن جاؤوا بها لم 

يصححوا لها أساسًا.
وكلاِ الفريقين قد أصاب، وأطال وأطاب، وإن رفع عماد بيت تصنيفه 

على بعض الأطناب، وترك منها ما لا يتم بدونه كمال الانتصاب.
فإن ما كان من التفسير ثابتًا عن رســول االله صلى الله عليه وسلم ، وإن كان المصير 
إليه متعينًا، وتقديمه متحتمًا، غير أن الذي صــح عنه من ذلك إنما هو 
تفسير آيات قليلة بالنســبة إلى جميع القرآن، ولا يختلف في مثل ذلك 

من أئمة هذا الشأن اثنان.
QaradawiBooks.com

                           47 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٤٦ المحور  الثالث : 

وأما ما كان منها ثابتًا عن الصحابة @ :
فإن كان من الألفاظ التي قد نقلها الشــرع إلى معنى مغاير للمعنى 

م على غيره. اللغوي بوجه من الوجوه فهو مقد
وإن كان من الألفاظ التي لم ينقلها الشرع فهو كواحد من أهل اللغة 
ة علينا  الموثوق بعربيتهم. فإذا خالف المشهور المستفيض لم تقم الحُج
بتفسيره الذي قاله على مقتضى لغة العرب، فبالأولى تفاسير مَنْ بعدهم 

من التابعين وتابعيهم وسائر الأئمة.
ــلَف على وجه  وأيضًا كثيــرًا ما يقتصر الصحابي ومَنْ بعده من الس

واحد مما يقتضيه النظم القرآني باعتبار المعنى اللغوي.
ومعلوم أن ذلك لا يستلزم إهمال سائر المعاني التي تفيدها اللغة 
العربية، ولا إهمال ما يُستفاد من العلوم التي تتبين بها دقائق العربية 
وأســرارها، كعلم المعاني والبيان، فإن التفســير بذلك هو تفســير 
باللغة، لا تفســير بمحض الرأي المنهيّ عنه. وقد أخرج ســعيد بن 
منصور في سننه، وابن المنذر والبيهقي في كتاب الرؤية عن سفيان 
قال: ليس في تفســير القرآن اختلاف، إنما هو كلام جامع يُراد منه 

هذا وهذا(١).
وأخرج ابن ســعد في الطبقات وأبو نعيم فــي الحلية عن أبي قلاَِبة 

قال: قال أبو الدرداء: لا تفقهُ كل الفقه حتى ترى للقرآن وجوهًا(٢).

رواه ســعيد بن منصور في التفسير (١٠٦٠)، تحقيق ســعد بن عبد االله آل حميد، نشر شركة   (١)
التراث، الرياض.

رواه ابن سعد في الطبقات (٣٥٧/٢)، تحقيق إحسان عباس، نشر دار صادر، بيروت، ط ١،   (٢)
١٩٦٨م، وأبو نعيم في حلية الأولياء (٢١١/١).

QaradawiBooks.com

                           48 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٤٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وأخرج ابن ســعد أن عليا قال لابــن عباس: اذهــب إليهم ـ يعني 
الخــوارج ـ ولا تخاصمهم بالقــرآن؛ فإنه ذو وجــوه، ولكن خاصمهم 
ــنة. فقال له: أنا أعلم بكتاب االله منهم. فقال: صدقت. ولكن القرآن  بالس

ال ذو وجوه(١). حم
وأيضًا لا يتيسر في كل تركيب من التراكيب القرآنية تفسير ثابت عن 
لَف، بل قد يخلو عن ذلك كثير من القرآن، ولا اعتبار بما لم يصح،  الس
كالتفسير المنقول بإســناد ضعيف، ولا بتفسير مَنْ ليس بثقة منهم، وإن 

صحّ إسناده إليه.
وبهذا تعرف أنه لا بد من الجمع بين الأمرين، وعدم الاقتصار على 

مسلك أحد الفريقين.
نت نفســي عليه، والمســلك الذي عزمت  وهذا هو المقصد الذي وط
ضي للترجيح بين التفاسير المتعارضة،  على ســلوكه إن شــاء االله، مع تعر
مهما أمكن واتضح لي وجهه، وأخذي من بيان المعنى العربي والإعرابي 
والبيانــي بأوفر نصيــب، والحرص على إيــراد ما ثبت من التفســير عن 
رسول االله صلى الله عليه وسلم ، أو الصحابة أو التابعين أو تابعيهم، أو الأئمة المعتبرين»(٢).
من خلال هذا الذي ذكرناه نستطيع أن نبين بإيجاز المنهج الواجب 
اتباعه في تفســير القرآن، مرجئين التفصيل إلى كتابنا المرتقب: «كيف 

نتعامل مع كتاب االله» أسأل االله تعالى أن يُعين على إتمامه(٣).

رواه ابن ســعد في الطبقات (٣٣٩/٦)، تحقيق د. علي محمد عمر، نشــر مكتبة الخانجي،   (١)
القاهرة، ط ١، ١٤٢١هـ ـ ٢٠٠١م.

فتح القدير في التفسير للشوكاني (١٤/١، ١٥)، نشر دار ابن كثير، بيروت، ط ١، ١٤١٤هـ.  (٢)
نة والســيرة بدولة قطر، كما طبعته دار الشروق  قد يسر االله إتمامه، وطبع بمركز بحوث الس  (٣)

بالقاهرة عدة طبعات.

QaradawiBooks.com

                           49 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٤٨ المحور  الثالث : 

ــنة، لبيان  على أن لنا عودة إلى الموضوع بعد بيان الموقف من الس
ما لا بد منه من الضوابط والمحاذير في الفهم والتفسير، مما يشترك فيه 

نة. المصدران المعصومان: القرآن والس

:�!
ا��4  �� K�0الأ d6ا��� ��ات e

والمنهج الذي أشــرنا إليه في تفســير القرآن العظيم ـ الجامع بين 
الرواية والدراية، أو بيــن الأثر والرأي ـ يتمثل في خطوات مرســومة، 

ينبغي مراعاتها على النحو الذي سنذكره.

ا�'�آن 9��'�آن:  �!
4>

أولى هذه الخطوات هي: تفسير القرآن بالقرآن.

ــر بعضه بعضًا:  ق بعضه بعضًا، ويفس وذلك أن القــرآن الكريم يُصد
X ﴾ [النساء: ٨٢].  W  V  U  T  S  R  Q  P  O ﴿

ل في موضع آخر، وما أبُهم في مكان بُين  فما أجُمِل في موضع فُص
في آخر، وما أطُلق في ســورة أو آية قُيد في أخــرى، وما جاء عاما في 
ص في سياق آخر، ولا بد من ضم الآيات بعضها إلى بعض،  سياق خُص

حتى يتكامل الفهم، ويستبين المقصود من النص.

وأول مَنْ سن ذلك وعلمه لنا هو رسول االله ژ ، فحينما قرأ الصحابة 
 '  &  %  $  #  " قوله تعالى في سورة الأنعام: ﴿ ! 
+ ﴾ [الأنعــام: ٨٢] قلــق الصحابــة @ ، وخافــوا على   *  )  (
أنفسهم، فظاهر الآية أنه لا أمن ولا اهتداء لمن شاب إيمانه بأي ظلم أو 
معصية، ولو صغيرة، لهذا قالوا: يا رسول االله، وأينا لم يظلم نفسه؟ فقال 

QaradawiBooks.com

                           50 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٤٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

رْك، أما قرأتم قول العبد الصالح:  ون، ولكنه الشالنبي ژ : «ليس كما تظن
D ﴾ [لقمان: ١٣]؟»(١).  C  B  A ﴿

كما أن النبي ژ أنكر أشد الإنكار على بعض الصحابة الذين خرج 
عليهم وهم يختصمون فــي القَدَر، يأخذ هذا بآيــة، ويعارضه ذاك بآية، 
فزجرهم غاضبًا، وقال: «أبهذا أمُرِْتم؟! أم لهذا خُلقِْتم؟! تضربون كتاب 

ق بعضه بعضًا»(٢). االله بعضه ببعض! إن االله أنزل كتابه يصد
ــرين مَنْ نَهجَ النهج النبوي في تفسير القرآن بالقرآن،  وأكملُ المفس
كما فعل الإمام ابن كثير، حيث يذكر في تفســير الآية ما يشــابهها، أو 
يؤكدها، أو يوضحها، أو يقيدها، أو يخصصها، وهذا ما ينبغي أن يكون 

ر. منهج كل مفس
0 ﴾ [الفاتحة: ٤]،   / انظر إلى فاتحة الكتاب، واقرأ فيها: ﴿ . 

 p  o  n  m ﴿ :ثم اقرأ تفسيرها في ســورة الانفطار في قوله تعالى
 ¢ ے¡   ~  }  |  {  z  ❁  x  w  v  u  t  s  ❁  q

¤ ﴾ [الانفطار: ١٧ ـ ١٩].  £
< ﴾ [الفاتحة: ٧]، ولم يبين مَنْ   =  < وفي فاتحة الكتاب: ﴿ ; 

 I ﴿ :ن ذلك في ســورة النساء، حيث قال تعالىهم المنعَم عليهم، وبي
 U  T  S  R  Q  P  O  N  M  L  K  J

] ﴾ [النساء: ٦٩].  Z  Y  XW  V
إشــارة إلى الحديث المتفق عليه: رواه البخاري (٣٢)، ومسلم (١٢٤)، كلاهما في   (١)

الإيمان، عن ابن مسعود.
جوه: حديث صحيح. والبخاري في أفعال العباد صـ ٦٣، عن  رواه أحمد (٦٧٤١)، وقال مخر  (٢)

عبد االله بن عمرو.

QaradawiBooks.com

                           51 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٥٠ المحور  الثالث : 

ومن أجود ما قيل في تفســير القرآن بالقرآن ما ذكره الإمام المجتهد 
المحقق محمد بن إبراهيم اليمني الشــهير بابن الوزيــر في كتابه القيم 
«إيثار الحق على الخلق» قال 5 : «تفسير القرآن بالقرآن: وذلك حيث 
ر ذكر الشــيء، ويكون بعض الآيات أكثر بيانًا وتفصيلاً، وقد جمع  يتكر
من هذا القبيل تفسير مفرد ذكره الشيخ تقي الدين (يعني ابن دقيق العيد) 

رون منه أشياء متفرقة. في «شرح العمدة»... وقد يذكر المفس

 ]  \[  Z  Y  X  W ﴿ :فمنه قوله تعالى في سورة المؤمن
ل في  [غافر: ٢٨] بأنه العذاب المعج ﴾ c  b  a  `  _  ^

 Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï ﴿ :الدنيا، لقوله سبحانه في آخر هذه السورة
× ﴾ [غافر: ٧٧]، وقد تكرر هذا في كتاب االله تعالى...  Ö  Õ  Ô

 ﴾ -  ,  +  *  )  (  ' ومنه تفســير: ﴿ & 
 Í  Ì  Ë  Ê  É ﴿ :[النساء: ٢٧] بأهل الكتاب كقول مجاهد، لقوله تعالى

[النســاء: ٤٤]،   ﴾ Ö  Õ  Ô  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï  Î
ويقويه أن عصاة المســلمين لا يريدون فجــور صالحيهم، والآية وردت 
بضمير الغائب في المريدين، وضمير الخطاب في المائلين، فقوي ذلك.

 Ö  Õ  Ô  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï ﴿ :ومنه تفسير
ص لعموم:  مخص ﴾ Ø  ×  Ö ﴿ :[الشــورى: ٣٠]، فقوله فيها ﴾ Ø  ×
D ﴾ ومقيد لإطلاقها كأنه قال: إلا أن يعفو، بدليل   C  B  A  @ ﴿
ر فيها: إلا أن  صة بآيــات التوبة؛ فإنه مقــد ها مخصهذه الآية، مثلمــا أن
يتوبوا، بالإجماع، وبالنصوص في التائبين، وهذه الآية دالة على اشتراط 
عدم العفو، وعلى اعتبار مصائب الدنيا في عذاب المسلمين ووعيدهم، 
 ƒ على ذلك حديث عليّ ‰  في تفسيرها، وحديث أبي بكر كما دل

QaradawiBooks.com

                           52 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٥١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

D ﴾، ولذلك طُرُق شتى، وفيه أحاديث   C  B  A في تفسير: ﴿ @ 
كثيرة مُجْمَع على معناها، وأحاديث: «الحســنة بعشــر أمثالها أو أزيد، 
والســيئة بمثلها أو أعفو»(١). وطرقه صحيحة كثيرة كما يأتي في مســألة 

الوعد والوعيد.
ومنه حمــل المُطْلَق على المقيد، والعام علــى الخاص كنفي الخُلة 

والشفاعة في آية مطلقًا(٢).
 l ﴿ :ة في قوله تعالىوقد اســتثنى االله المتقين من نفي الخُل
فيه  ما أذن  واستثنى  [الزخرف: ٦٧]،   ﴾ r  q  p  o  n  m
é ﴾ [النجم: ٢٦].  è  ç  æ  å  ä  ã  â ﴿ :من الشفاعة بقوله في آية
ومنه الجمع بين ما يُتوهم أنه مختلف، كخلــق بني آدم من تراب، 
كما في الكهف(٣)، ومن طين(٤) فــي غير آية، وهو تراب مختلط بالماء، 
ففيه زيادة على التراب المطلق، وكذلك خلقه من صلصال(٥)؛ فإنه أخص 

من الجميع؛ لأنه طين مخصوص.
ومنه تقديم المنطوق على المفهوم، وأوجب منه تقديم تفصيل القول 
يُقــدم على العام المنطوق،  المنطوق على عموم المفهوم؛ لأن الخاص 

م على عموم المفهوم؟»(٦) اهـ. فكيف لا يُقد

رواه البخاري في الإيمان (٤١) عن أبي سعيد الخدري بلفظ: «الحسنة بعشر أمثالها إلى سبع   (١)
مائة ضعف، والسيئة بمثلها إلا أن يتجاوز االله عنها».

m ﴾ [البقرة: ٢٥٤].  l  k  j  i  h  g  f  e  d  c  b ﴿ :يعني مثل  (٢)
D ﴾ [الكهف: ٣٧].  C  B  A يقصد قوله تعالى: ﴿ @   (٣)

مثل الآية (٢) من سورة الأنعام، والآية (١٢) من المؤمنون، والآية (٧) من السجدة وغيرها.  (٤)
مثل الآيات (٢٦)، ٢٨، ٣٣) من سورة الحجر، والآية (١٤) من سورة الرحمن.  (٥)

انظر: إيثار الحق على الخلق صـ ١٥٠ ـ ١٥٢، نشر دار الكتب العلمية، بيروت، ط ٢، ١٩٨٧م.  (٦)

QaradawiBooks.com

                           53 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٥٢ المحور  الثالث : 

:�� ُّ
ا�'�آن 9��  �!
4>

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في مقدمته في أصول التفسير:
ــر القرآن بالقــرآن، فما أجُمل في  أصح طرق التفســير أن يُفس إن»
ر في موضع آخر، وما اختُصِر في مكان، فقد بُسِطَ في  مكان، فإنه قد فُس

موضع آخر.
حة له، بل  ها شارحة للقرآن، وموضة؛ فإنن فإن أعياك ذلك فعليك بالس
قال الإمام الشــافعي: كل ما حكم به رســول االله ژ فهو مما فهمه من 

 À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹ القرآن. قــال االله تعالــى: ﴿ ¸ 
 Ó  Ò ﴿ تعالى:  وقال  [النســاء: ١٠٥]،   ﴾ Ç  Æ  Å  Ä  ÃÂ  Á
 ﴾ à  ß  Þ  Ý  ÜÛ  Ú  Ù  Ø  ×  Ö  Õ  Ô

[النحل: ٦٤].

نة. ي أوتيتُ القرآن ومثله معه»(١) يعني: السولهذا قال ژ : «ألا إن
نة تنزل عليه بالوحي كما ينزل القرآن، إلا أنها لا تُتلى كما يُتلى  والس

القرآن.
وقد استدل الإمام الشافعي وغيره من الأئمة على ذلك بأدلة كثيرة.

نة. كما  ك تطلب تفسير القرآن منه، فإن لم تجده فمن السوالغرض: أن
قال رسول االله ژ لمعاذ حين بعثه إلى اليمن: «بمَِ تحكم؟» قال: بكتاب 
االله. قال: «فإن لم تجد؟» قال: بسُنة رسول االله. قال: «فإن لم تجد؟» قال: 

جوه: إســناده صحيــح. وأبو داود في الســنة (٤٦٠٤)،  رواه أحمــد (١٧١٧٤)، وقال مخر  (١)
والترمذي في العلــم (٢٦٦٤)، وقال: حســن غريب. وابن ماجه فــي المقدمة (١٢)، عن 

المقدام بن معديكرب.

QaradawiBooks.com

                           54 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٥٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

أجتهد برأيي. فضرب رســول االله ژ في صدره، وقال: «الحمد الله الذي 
وفقَ رسولَ رسولِ االله لما يُرضي رسول االله». وهذا الحديث في المسانيد 

والسنن بإسناد جيد(١)» انتهى كلام ابن تيمية(٢).
وقد نقل الحافظ ابن كثير هذا الكلام عن شيخه ابن تيمية في مقدمة 

تفسيره، حتى ظنه الكثيرون من كلامه هو، وإنما هو لشيخه.
قال الإمام الزركشــي فــي «البرهــان»: لكن يجب الحــذر فيه من 
الضعيف والموضوع؛ فإنه كثير... قال الميموني: سمعتُ أحمد بن حنبل 

يقول: ثلاثة لا أصل لها: المغازي والملاحم والتفسير.

جوه: إســناده ضعيــف لإبهام أصحاب معــاذ، وجهالة  رواه أحمــد (٢٢٠٠٧)، وقــال مخر  (١)
الحارث بن عمرو. وأبو داود في الأقضيــة (٣٥٩٢)، والترمذي في الأحكام (١٣٢٨)، وقال: 
هذا حديث لا نعرفه إلا من هذا الوجه، وليس إســناده عندي بمتصل. وضعفه الألباني في 
ضعيف أبــي داود (٧٧٠)، قال الخطيب فــي الفقيه والمتفقــه (١٨٩/١ ـ ١٩٠): فإن اعترض 
المخالف بأن قال: لا يصح هذا الخبر؛ لأنه يروى عن أناس من أهل حمص لم يسموا فهم 
مجاهيل. فالجواب: أن قول الحارث بن عمرو، عن أناس من أهل حمص من أصحاب معاذ، 
وا به، فوقفنا  يدل على شــهرة الحديث، وكثرة رواته... على أن أهل العلم قد تقبلوه واحتج
بذلك على صحته عندهــم ـ وذكر أحاديث ـ وإن كانت هــذه الأحاديث لا تثبت من جهة 
الإسناد، لكن لما تلقتها الكافة عن الكافة غَنَوا بصحتها عندهم عن طلب الإسناد لها. وقال 
ابن القيم في إعلام الموقعين (٢٠٢/١) نحو هذا، ثم قال: كيف وشهرة أصحاب معاذ بالعلم 
اب  والدين والفضل والصدق بالمحل الذي لا يخفى؟ ولا يعرف في أصحابه متهم ولا كذ
ولا مجروح، بل أصحابه من أفاضل المسلمين وخيارهم، لا يشــك أهل العلم بالنقل في 
ذلك. كيف وشعبة حامل لواء هذا الحديث؟! وقد قال بعض أئمة الحديث: إذا رأيت شعبة 
د إســناده ابن تيمية في مجموع الفتاوى (٣٦٤/١٣)،  في إسناد حديث فاشدد يديك به. وجو

وابن كثير في التفسير (٧/١).
انظر: مقدمة في أصول التفســير لابن تيمية صـ ٧٩، ٨٠، وتفســير ابن كثير (٧/١)، تحقيق   (٢)
سامي سلامة، نشــر دار طيبة، ط ٢، ١٤٢٠هـ ـ ١٩٩٩م، وعمدة التفســير للعلامة أحمد شاكر 

(٤٣/١)، نشر دار الوفاء، المنصورة، ط ١، ١٤٢٤هـ ـ ٢٠٠٣م.

QaradawiBooks.com

                           55 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٥٤ المحور  الثالث : 

قال المحققون من أصحابه: ومراده أن الغالب أنها ليس لها أســانيد 
صحاح متصلة، وإلا فقد صح من ذلك كثير(١).

ا، بل أصل  قال السيوطي في «الإتقان»: الذي صح من ذلك قليل جد
المرفوع منه في غاية القِلة، وسأسردها كلها آخر الكتاب إن شاء االله(٢).

وقد سردها بالفعل كلها بما فيها من مقبول ومردود ومتصل ومنقطع، 
فبلغت ٤٤ صفحة (من ٢١٤ إلى ٢٥٧).

وذكر الإمام ابن القيم في «الإعــلام»، وهو بصدد ـ ذكر أنواع البيان 
من النبي ژ ـ جملةً من التفسير النبوي المروي بسند مقبول.

 ﴾ &  %  $ كما بين أن الظلــم المذكور في قولــه: ﴿ # 
رك. [الأنعام: ٨٢] هو الش

 ﴾ S  R  Q  P ﴿ :اليســير في قوله تعالى وأن الحساب 
[الانشقاق: ٨] هو العَرْض.

وأن الخيط الأبيض والأسود هما بياض النهار وسواد الليل.
وأن الذي رآه نَزْلة أخرى عند سِدْرة المنتهى هو جبريل.

أنه طلوع  [الأنعــام: ١٥٨]   ﴾ .  -  ,  + ــر قولــه: ﴿ *  كما فس
الشمس من مغربها.

Í ﴾ [إبراهيم: ٢٤] بأنها النخلة.  Ì  Ë  Ê ﴿ :ر قوله كما فس
 F  E  D  C  B  A  @  ?  > ر قوله: ﴿ =  وكما فس

G ﴾ [إبراهيم: ٢٧] أن ذلك في القبر حين يُسأل: مَنْ ربك؟ وما دينك؟

البرهان (١٥٦/٢).  (١)
الإتقان (١٨١/٤).  (٢)

QaradawiBooks.com

                           56 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٥٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ر اتخاذ أهل الكتاب أحبارهم ورهبانهم أربابًا من دون االله؛  وكما فس
موه من  وه لهم من الحــرام، وتحريم ما حربأن ذلك باســتحلال ما أحل

الحلال.
D ﴾ [النساء: ١٢٣] بأنه يجزى به   C  B  A ر قوله: ﴿ @  وكما فس

العبد في الدنيا من النَصَب والهم والخوف واللأواء.
% ﴾ [يونس: ٢٦] ـ   $  # ر الزيادة ـ في قوله: ﴿ "  وكما فس

بأنها النظر إلى وجه االله الكريم.
 ﴾ 1  0  /  . ــر الدعاء فــي قولــه: ﴿ -  وكما فس

[غافر: ٦٠] بأنه العبادة.

 ﴾ á  à  ß  Þ  Ý ﴿ :ــر إدبار النجــوم في قولــه وكما فس
[الطور: ٤٩] بأنه الركعتان قبل الفجر.

[ق: ٤٠]   ﴾ ̂  ]  \  [  Z ﴿ قوله:  في  الســجود  وأدبار 
بالركعتين بعد المغرب، ونظائر ذلك(١).

وعرض الإمام ابن الوزير لهذا الموضوع في «إيثار الحق» أيضًا فقال: 
النبوي، وهو مقبول بالنص والإجماع، قال االله  التفســير  الثالث:  «النوع 
[الحشر: ٧]، وقال:   ﴾ w  v  u  t  s  r  q  p ﴿ :تعالى

> ﴾ [النحل: ٤٤].  ;  :  9  8 ﴿
وفــي الحديث: «لا يأتي رجــلٌ مترفٌ متكئ علــى أريكته يقول: 
مه حرمته. ألا وإني  ه أحللته، ومــا حر لا أعرف إلا هــذا القرآن، ما أحل

إعلام الموقعين (٢٩٥/٢، ٢٩٦)، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد، نشر مكتبة السعادة،   (١)
مصر، ط ٢، ١٣٧٤هـ ـ ١٩٥٥م.

QaradawiBooks.com

                           57 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٥٦ المحور  الثالث : 

م كل ذي نابٍ من الســباع  أوتيتُ القــرآن ومثله معــه، ألا وإن االله حر
يْر»(١). ومخلبٍ من الط

ويدل على ذلــك أن الإجماع قد انعقد على نســخ وجوب الوصية 
للوارثين بحديث: «لا وصيةَ لوارثٍ»(٢). وهو حديث حســن. وإذا وجب 
قبــول ذلك في نســخ فريضــة منصوصــة فيه، فكيــف بســائر البيان 

والتخصيص وقبوله في نسخ وجوب الوصية إجماع العترة والأُمة؟
وقد اشتملت على ذلك الصحاح والسنن والمسانيد وجُمِعَ بحمد االله 
تعالى، وجمعتُ منه الذي في جامع الأصول ومجمع الزوائد ومستدرك 

الحاكم أبي عبد االله.
ويلحق بذلك أســباب النزول وقد أفرده الواحدي وغيره بالتأليف، 
يه عن  ا؛ لأن العموم الوارد على ســببٍ مختلــفٌ في تعد وهو مفيد جد
سببه، وهو نصّ في سببه، ظني في غيره. وقد يُقصَر عليه بالإجماع، كما 
= ﴾ [آل عمــران: ١٨٨] عن   <  ; ثبت في قولــه تعالى فــي ذم ﴿ : 
ابن عباس: أنهــا نزلت في اليهــود(٣)، وفرحهم بما أتَــوْا من التكذيب 
بالحق، فلولا ذلك أشكلت، وتناولت مَنْ فرح بما عمله من الخير. وقد 

 ـ٥٢. سبق تخريجه ص  (١)
جوه: إسناده حســن. وأبو داود (٢٨٧٠)، والترمذي (٢١٢٠)،  رواه أحمد (٢٢٢٩٤)، وقال مخر  (٢)
ن  وحسنه، وابن ماجه (٢٧١٣)، ثلاثتهم في الوصايا، والبيهقي في الفرائض (٢١٢/٦)، وحس
حه الألباني في الجامع الصغير  الحافظ ابن حجر إسناده في التلخيص الحبير (٢٠٢/٣)، وصح

(٢٦٧٠)، عن أبي أمامة الباهلي.
إشارة إلى الحديث المتفق عليه: أن مروان، قال: اذهب يا رافع ـ لبوابه ـ إلى ابن عباس فقل:   (٣)
لئن كان كل امرئ منا فــرح بما أتى وأحب أن يحمد بما لم يفعــل...». رواه البخاري في 

التفسير (٤٥٦٨)، ومسلم في صفات المنافقين (٢٧٧٨).

QaradawiBooks.com

                           58 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٥٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ته حسنته وساءتَه سيئته(١). والفرح بالخير والطاعة  أن المؤمن مَنْ سر صح
من ضروريات الطباع والعقول.

مَنْ  [البقرة: ١٩١] بســببها، وهو فتنةُ   ﴾ ,  +  * ومنه تفسير: ﴿ ( 
رك، ولولا ذلك وقع الغلط الفاحش في مواضع  أسلم حتى يعود إلى الش

كثيرة.

ومنه: تخصيص العمومات مثل: تحريم الصلاة على الحائض، وسائر 
ما في الســنن من أحكام الصلاة والزكاة والصيام والحج، وشروط قطع 

السارق، ونحو ذلك واستيعابه في التفاسير غير معتاد.

ومنه: تقديم ذوي الســهام على العصبات، ومنــع الكافر من ميراث 
المســلم وعكســه، وإســقاط الأقرب للأبعد من العصبــات، والأقوى 

للأضعف.

ومنه: الجمع بين آيتــي الكلالة، فإن الأُولى فــي الأخوة من الأم، 
والأخرى فيمن عداهم، وأمثــال ذلك مما لا غِنَى عنــه ولا بد منه ولا 

خلاف فيه.

ومنه: الزيادة في البيان كصلاة الخوف، والبغوي مكثر من هذا، وهو 
ــنة  أمر مجمع عليه، ودليل علــى المبتدعة، حيث يمنعون من بيان الس

للقرآن»(٢).

جوه: إسناده صحيح. والترمذي في الفتن (٢١٦٥)، وقال: حسن  رواه أحمد (١١٤)، وقال مخر  (١)
حه على شــرطهما، ووافقه الذهبي،  صحيح غريب. والحاكم فــي العلــم (١١٣/١)، وصح

حه الألباني في صحيح الجامع (٢٥٤٦)، عن عمر بن الخطاب. وصح
إيثار الحق على الخلق صـ ١٥٢، ١٥٣.  (٢)

QaradawiBooks.com

                           59 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٥٨ المحور  الثالث : 

:B!"9�3��9 وا��Hا� �!
الا��Rاء 4�9

إذا صحّ عن الصحابة @ تفسير معين تلقيناه بالقبول؛ لما امتازوا به 
يَرَ  من مشاهدة أســباب التنزيل وقرائن الأحوال، فرأوا وســمعوا ما لم 
غيرهم، ولم يســمع، مع عراقة في اللغة بالســليقة والنشأة، وصفاء في 
الفهم، وســلامة في الفِطرة، وقوة في اليقين، ولا سيما إذا أجمعوا على 
نة، وإن  هذا التفسير؛ فإن إجماعهم يدل على أن لهذا الأمر أصلاً من الس
حوا به. ويكفي في الإجماع هنا: أن ينتشر الرأي بينهم، ويشتهر  لم يصر

عن جماعة منهم، ولا يُعرف له منهم مخالف.
فإذا اختلفوا، فقد أتاحوا لنا أن نتخير مــن بين آرائهم ما نراه أقرب 
إلى السداد، أو نضيف إلى أفهامهم فهمًا جديدًا؛ لأن اختلافهم قد أعطانا 
ــروا برأيهم واجتهادهم، وهو رأي بَشَر غير معصوم  دليلاً على أنهم فس

على كل حال.
ويرى بعض العلماء وجوب الأخذ بتفســير الصحابي، ولو واحدًا؛ 
لأنه من بــاب الرواية لا الــرأي(١)، واعتبروه من بــاب المرفوع حكمًا، 
وخالفهم آخرون، بل إن أبا عبد االله الحاكم اعتبر تفسير الصحابي مرفوعًا 

في كتاب(٢)، وموقوفًا في آخر(٣)!
نة،  وقال الإمام ابن تيمية: إذا لم تجد التفسير في القرآن ولا في الس
رجعت في ذلك إلى أقوال الصحابة؛ فإنهم أدرى بذلك، لما شاهدوه 

البرهان (١٧٥/٢).  (١)
في المســتدرك (٢٥٨/٢): ليعلم طالب هذا العلم أن تفســير الصحابي الذي شــهد الوحي   (٢)

والتنزيل عند الشيخين حديث مسند.
معرفة علوم الحديث صـ ١٩، تحقيق السيد معظم حسين، نشر دار الكتب العلمية، بيروت،   (٣)

ط ٢، ١٣٩٧هـ ـ ١٩٧٧م.

QaradawiBooks.com

                           60 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٥٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وا بها، ولمَِا لهم مــن الفهم التام،  من القرائن والأحوال التــي اختص
الأربعة:  كالأئمــة  الصحيح، لا ســيما علماؤهــم وكبراؤهم،  والعلم 
الخلفاء الراشدين، والأئمة المهديين، وعبد االله ابن مسعود، الذي قال: 
والذي لا إله غيره، ما نزلت آية من كتاب االله، إلا وأنا أعلم أين نزلت، 

وفيم نزلت(١).
وقال: كان الرجل منا إذا تعلم عشر آيات، لم يجاوزهن حتى يعرف 

معانيهن والعمل بهن(٢).
ومنهم الحبر البحر عبد االله بن عباس، ابن عم رسول االله، وترجمان 
مه  هْهُ فــي الدين وعل هــم فقالقــرآن، ببركة دعاء رســول االله ژ له: «الل

التأويل»(٣).
وقال ابن مســعود: نعِْمَ الترجمان للقرآن ابن عباس، وقد مات ابن 
رَ ابن عباس بعده ٣٦ سنة، فما  مسعود ســنة ٣٣هـ على الصحيح، وعُم

ظنك بما كسبه من العلوم بعد ابن مسعود(٤)؟
وقد ذكرنا من قبل ما قال بعضهــم: إن فهم الآيات ومعاني تركيبها، 

متوقف على الرجوع إلى أقوال التابعين.

متفق عليه: رواه البخاري في فضائل القرآن (٥٠٠٢)، ومسلم في فضائل الصحابة (٢٤٦٣).  (١)
رواه الطبري في تفســيره (٨٠/١)، وقال الشيخ شاكر: هذا إسناد صحيح. وهو موقوف على   (٢)
ابن مسعود، ولكنه مرفوع معنى؛ لأن ابن مســعود إنما تعلم القرآن من رسول االله ژ . فهو 

يحكي ما كان في ذلك العهد النبوي المنير.
متفق عليه: رواه البخاري في الوضوء (٧٥) بلفظ: «اللهم علمه الكتاب» وبلفظ: «اللهم فقهه   (٣)
في الدين» (١٤٣)، ومسلم في فضائل الصحابة (٢٤٧٧) بلفظ: «اللهم فقهه». «وعلمه التأويل» 

رواها أحمد (٢٣٩٧)، وقال مخرجوه: إسناده على شرط مسلم.
مقدمة في أصول التفسير لابن تيمية صـ ٨١، ٨٢.  (٤)

QaradawiBooks.com

                           61 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٦٠ المحور  الثالث : 

وقد ناقشــنا ذلك من قبل، ونقلنا عن بعض المحققين: أن علم التفسير، 
منه ما يتوقف على النقل كســبب النزول والنســخ، وتعيين المبهم، وتبيين 
المجمل، ومنه ما لا يتوقف، ويكفي في تحصيله التفقه على الوجه المعتبر(١).
نة، ولا  وقال ابن تيمية: «إذا لم تجد التفســير في القرآن ولا في الس
وجدته عن الصحابــة، فقد رجع كثيــر من الأئمة في ذلــك إلى أقوال 
التابعين، كمجاهد بن جبر، فإنه آية في التفسير، وقتادة، وسعيد بن جبير، 
وعِكرمة مولى ابن عباس، وعطاء، والحســن البصري، ومسروق، وابن 

المسيب، وأبي العالية، والضحاك بن مزاحم، وغيرهم.
ة، فكيف  وقال شــعبة وغيره: أقوال التابعين في الفروع ليســت حُج
ــة على غيرهم ممن  ة في التفســير؟ يعني أنها لا تكون حُج تكون حُج
خالفهم، وهذا صحيح. أما إذا اجتمعوا على الشيء، فلا يرتاب في كونه 
ة على بعض، ولا على مَن  ة، فإن اختلفوا فلا يكون قول بعضهم حُج حُج
نة، أو عموم لغة العرب،  بعدهم، ويرجع في ذلك إلى لغة القرآن، أو الس

أو أقوال الصحابة في ذلك»(٢).
وينبغي أن يُلاحَظ أن كثيرًا من أقوال الصحابة والتابعين في التفسير 
ليست تحديدًا دقيقًا للمعنى المراد من اللفظ، بل مجرد تمثيل، كما نبه 

على ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية وغيره(٣).
9 ﴾ [الفاتحة: ٦] هو الإســلام، أو القرآن، أو  كقولهــم: ﴿ 8 

نة، أو سُنة الراشدين. الس

البرهان (١٧١/٢).  (١)
مقدمة في أصول التفسير لابن تيمية صـ ٨٧ ـ ٨٩.  (٢)

انظر: مقدمة في أصول التفسير لابن تيمية صـ ٨٧ ـ ٨٩.  (٣)

QaradawiBooks.com

                           62 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٦١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

> ﴾ [المائدة: ٣]:   ; ومثل قولهــم في قوله تعالــى: ﴿ : 
طْرنج. الأزلام: الش

لهو  [لقمان: ٦]:   ﴾ E  D  C  B  A آية: ﴿@  في  وقولهم 
ــر يذكر أهم  الحديث هو الغنــاء. فهذا تمثيل لا تفســير، أي أن المفس

ما ينبغي أن يدخل في مضمون اللفظ من جزئياته وأفراده، في رأيه.

ا�
!�ق:  5!E3>

ا قبلها وما بعدها،  تُربط الآية بالسياق الذي وردت فيه، ولا تُقطع عم
ا، لتفيد معنى، أو تؤيد حكمًا بقصدِ قاصد. ثم تُجَر جر

قال الزركشــي في ذكــر الأمور التــي تعين علــى المعنى عند 
تبيين المجمل،  فإنها ترشــد إلى  الســياق.  «الرابع: دلالة  الإشكال: 
المطلق،  العام، وتقييد  المراد، وتخصيص  والقطع بعدم احتمال غير 
وتنوع الدلالة، وهو من أعظم القرائن الدالة على مراد المتكلم؛ فمَن 
أهمله غلط في نظــره، وغالط في مناظراته. وانظــر إلى قوله تعالى: 
[ ﴾ [الدخان: ٤٩] كيف تجد ســياقه يدل   \  [  Z  Y ﴿

على أنه الذليل الحقير»(١).
وينبغي الاستعانة بأسباب النزول، فقد قيل: إن العلم بالسبب يورث 
ا، ومع تذكر  ب. مع ملاحظــة أن ما صح منها قليل جــدالعلم بالمســب
القاعدة المشهورة: إن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب. كما هو 

المذهب الحق عند الأصوليين.

البرهان (٢٠٠/٢، ٢٠١).  (١)

QaradawiBooks.com

                           63 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٦٢ المحور  الثالث : 

ولكن لهذه القاعــدة اســتثناءات ينبغي ملاحظتها، كمــا بين ذلك 
الشاطبي في «موافقاته»، والسيوطي في «إتقانه»(١).

ولا عبرة بما يُــروى من هذه الأســباب إذا كان ينبو عنها الســباق 
والسياق.

:�gا��  h���9 Oeالأ

u ﴾ [الشــعراء: ١٩٥] فيجب مع الاهتداء   t  s ﴿ القرآن قد نزل إن
ــر اللفظ بحســب ما تــدل عليه اللغــة العربية  بكل ما ســبق: أن يُفس

واستعمالاتها، وما يوافق قواعدها، ويناسب بلاغة القرآن المعجز.
هذا مع أن فــي الألفاظ ما جاء على ســبيل المجــاز، ومنها ما هو 
مشترك، يدل على أكثر من معنى، إلخ. واختيار أحد المعنيين أو المعاني 

يحتاج إلى دقة بالنسبة لكلام االله العزيز.
والاعتماد على اللغة وحدها ـ دون الاهتداء بما سبق ـ قد يوقع في 
r ﴾ [التوبة: ٦٠]،   q ﴿ :في آيــة ﴾ ~ زلل كثير، فكلمة: ﴿ { 
تشــمل بأصل وضعها كل طاعة، ولو أخُِذت علــى عمومها لجاز أن 
يُعطَى من الزكاة كل مُصَل وصائم وذاكر ومُسَبح وتالٍ للقرآن، ومميط 
للأذى عن الطريق، وبار بالوالدين، وواصل للأرحام، إلخ. وهذا غير 
صات والقيود  مراد قطعًا، ولم يقل به أحد، فلا بد مــن مراعاة المخص
التــي أثُرَِت عن النبي ژ ، وعــن الصحابة والتابعيــن في ذلك حتى 

يستقيم المعنى.

الموافقات للشاطبي (٢٨٤/٣ ـ ٢٨٥)، تحقيق الشيخ عبد االله دراز، نشر دار المعرفة، بيروت،   (١)
والإتقان للسيوطي (٨٥/١) وما بعدها.

QaradawiBooks.com

                           64 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٦٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وقال العلامة ابن الوزير فــي «إيثار الحق»: «النــوع الخامس: ما يتعلق 
باللغة العربية على جهة الحقيقــة. فأما المتعلقات اللغويــة فهي جلية، وقد 
صُنف فيها مصنفات مختصرة على جهة التقريب مثل كتاب العزيزي، وليس 
فيه تنقيحٌ كثيــر. وأوضح منه وأخصر كتاب أبي حيــان في ذلك، لكنه ربما 
أهمل بعض ما يحتاج إليــه، والمعتمد في ذلك كتب اللغة البســيطة(١) دون 
ما يؤخذ من كثير من المفسرين، كما ذكره أبو حيان في أول كتابه، ونبه عليه.
د أبو حيان في ذلك وجمع الذي في تفســيره،  ا العربية فقد جووأم
، وهو المعروف بـ «المُجيد في إعراب القرآن  فجاء كتابًا جيدًا مســتقلا

المَجيد». وقد اشتمل على ما في «الكشاف» مع زيادة أضعافه.
وينبغي التنبيه في هذا النوع لتقديم المعروف المشــهور على الشاذ، 
وتقديم الحقيقة الشــرعية، ثم العُرفية، ثم اللغوية، ومعرفة المشترك لما 
[التكوير: ١٧]   ﴾ c ﴿ :فيه من الإجمال، وأخذ بيانه من غيره، كتفســير
بـ «أدبر»؛ لأنc ﴿  ﴾ مشــترك بين إقبال الليل وإدباره. وقد قال االله 
Â ﴾ [المدثر: ٣٣]، وفي قــراءة: «إذا دبر»(٢)، فدل على أن   Á  À ﴿ :تعالى
ــر بذلك:  ــحَر، كما دلت على هذا أشــياء كثيرة، فيفس أفضل الليل الس

﴿ c ﴾ وإن كان مشتركًا(٣).

يعني: المبسوطة الموسعة.  (١)
هي قراءة ابن كثير وأبو عمرو وابن عامر والكسائي وأبو بكر عن عَاصم. انظر: السبعة في   (٢)
القراءات لابن مجاهد صـ ٦٥٩، تحقيق شوقي ضيف، نشر دار المعارف، مصر، ط ٢، ١٤٠٠هـ.
ربما عارض ذلك التفسير أن القرآن يقسم عادة بالليل إذا هجم ظلامه في مقابلة النهار إذا   (٣)

 ) l ﴾ [الليل: ١، ٢]، ﴿ )   k  j  ❁  h  g  f ﴿ :ظهر ضياؤه، كما في قـولـه تعـالـــى
F ﴾ [الضحى: ١، ٢]، فلا بد من   E  D  ❁  B ﴿ ،[الشمس: ٣، ٤] ﴾ .  -  ,  ❁  *

مزيد تأمل ومقارنة، لترجيح أحد المعنيين.

QaradawiBooks.com

                           65 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٦٤ المحور  الثالث : 

ويُتفطن هنا لأمور:
 ﴾ c ﴿ :أحدها: الحذر من تفسير المشــترك بكلا معنييه كتفسير
بأول الليل وآخره، كما تُوُهم مثلُ ذلك في الألفاظ العامة؛ فإنه لم يتحقق 
ورود اللغة بذلك، ولذلــك لم يقل أحد باعتبار ثــلاث حيض، وثلاثة 

ة، لما كانت القروء مشتركة. أطهار جميعًا في العِد
وثانيها: معرفــة ما يُظن أنه حقيقــة وهو مجاز. ومــن مظانه كتاب 
د القول فيه، بل لا أعلم أحدًا بين  أساس البلاغة» للزمخشري؛ فإنه جو»
ذلك كما بينه. ولذلك قيل إنه من روائع مصنفاته، وبدائع مخترعاته، فإذا 

عُرفت حقيقة الكلمة ومجازها لم يفسر بهما معًا أيضًا.
وثالثها: الفَرْق بين دلالة: المطابقة، والتضمن، والالتزام.

اللغويــة، دونهما، وهــي دلالة اللفظ علــى معناه  فالمطابقة هــي 
الموضوع له، كدلالة غَسل أعضاء الوضوء عليها جملة.

ــن، كدلالة آية الوضوء  اللفظ على جزء المعنى فهو التضم وإن دل
على غســل العين؛ لأنها بعض الوجه، وما تحت الأظفار والخاتم؛ لأنه 

بعض اليد.
وإن دل اللفظ علــى لازم ما وُضِعَ له، فدلالة الالتــزام، كدلالة آية 
م عليهما ما عارضهما، مما هو  الوضوء على وجوبه، وهما عقليتان، فيقد
حوا  أرجح منهما من الدلائل اللفظية على حســب القــوة. ألا تراهم رج
دلائل رفع العُســر والحَرَج على دلالة غســل العين من الوجه؟ وكذلك 

اختلفوا فيما تحت الأظفار والخاتم لذلك»(١).

إيثار الحق على الخلق صـ ١٥٤، ١٥٥.  (١)

QaradawiBooks.com

                           66 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٦٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وينبغي أن يعلــم أن الأصل حمل الكلام علــى الحقيقة، ولا يعدل 
عنها إلــى المجــاز، إلا بقرينة دالة معتبــرة من قرائن المجــاز الثلاث 

الموجبات للعدول إليه، وإلا حرم القول به، والعدول إليه.
 j ﴿ :الأولى: العقلية التي يعرفهــا المخاطِب والمخاطَب كقوله»
ومنــه:  أهلهمــا.  أي  [يوســف: ٨٢]   ﴾ r  q  p  o  n  m  l  k
K ﴾ [الكهف: ٧٧] وهو كثير،   J  I  H ﴿[الإســراء: ٢٤]، و ﴾ ¦  ¥ ﴿

وليس هو من المتشابه، بل تعرفه أجلاف العرب.
مَن  مُرْ  أي  [غافــر: ٣٦]   ﴾ a  `  _ مثــل: ﴿ ^  العُرْفية،  الثانية: 

يبني؛ لأن مثله في العُرف لا يبني.
ے ﴾ [النور: ٣٥] فإنها دليل على أن االله غير  الثالثة: اللفظية نحو: ﴿ ~ 
È ﴾ [النور: ٣٥] فإنها دليل على أن المراد نور   Ç  Æ  Å  Ä ﴿النور، و

الهدى.
ويتيقظ هنا لما كان من جنس تأويل الباطنيــة، فيرد، وإن صدر من 

ا. غيرهم، فقد كثر جد
وأمارة الدعوى الباطلة تجردها عن أحد هذه القرائن» اهـ(١).

ا�'�آن:  � ِّ
4� B�� 6�ت!��>

وهنا أود أن أنبه على أمور مهمة يمكن أن تُوقع في الغلط مَنْ يريد 
ر القرآن، إذا أهُملت. أن يُفس

وقد وضحتهــا في كتابــي «ثقافة الداعيــة» وإنما أشــير إليها هنا 
فحسب، وهي:

إيثار الحق على الخلق صـ ١٦٦، ١٦٧.  (١)

QaradawiBooks.com

                           67 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٦٦ المحور  الثالث : 

١ ـ الحذر من الأحاديث الواهية والموضوعة في التفسير.
رت صفاء الثقافة  ٢ ـ الحذر من «الإســرائيليات» الدخيلة، التي كــد

الإسلامية.
٣ ـ الحذر من الروايات الضعيفة والمكذوبة على الصحابة والتابعين.
٤ ـ الحذر من الآراء الفاسدة والمردودة في التفسير، والتي لا يسلم 

رين(١). منها عالمِ، وإن كان من كبار المفس
وســيأتي مزيد من التنبيهات عند حديثنا عــن الضوابط والمحاذير 

نة معًا إن شاء االله. بالنسبة للقرآن والس

٭ ٭ ٭

انظر حديثنا عن هذه التنبيهات في كتابنا: ثقافة الداعية صـ ٣٦ ـ ٤٦، فصل: الثقافة الإسلامية:   (١)
القرآن الكريم وتفسيره، نشر مكتبة وهبة، القاهرة، ط ١٥، ١٤٣٠هـ ـ ٢٠٠٩م.

QaradawiBooks.com

                           68 / 448

http://qaradawibooks.com


 

(�َّ� ُّ
� (ا�J�ر ا���Hا�� B0

5�
Z�0/ ا��

QaradawiBooks.com

                           69 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٦٨ المحور  الثالث : 

�َّ� ُّ
�F!َّ� ا�
� ا������ وا���#!:� �6�J�E0و

ل في تعليم الإسلام وتطبيقه وتربية  ة: هي المنهج النبوي المفصن الس
 º  ¹  ¸  ¶  µ د فيه قوله تعالى: ﴿ ´  الأمة عليه، والذي يتجس
 Å  Ä  Ã  Â  Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »

Í ﴾ [آل عمران: ١٦٤].  Ì  Ë  Ê  É  È  Ç  Æ
ويتمثل ذلك في أقواله ژ وأفعاله وتقريراته(١).

نة: هي المصدر الثاني للإسلام بعد القرآن الكريم. والس
فالقــرآن هو الدســتور الذي يحوي الأصــول والقواعد الأساســية 

للإسلام: عقائده، وعباداته، وأخلاقه، ومعاملاته، وآدابه.
نة: هي البيان النظري، والتطبيق العملي للقرآن في ذلك كله. والس

ولهذا يجــب اتباعها والعمل بما جاءت به مــن أحكام وتوجيهات. 
وطاعة الرسول فيها واجبة. كما يُطاع فيما بلغه من آيات القرآن.

دَل على ذلك القرآن.
نة نفسها. ت على ذلك السودَل

نـة النبوية صـ ٧ ـ ٣٨، نشر  ة ومحتواها، كتابنا: مدخل لدراســة السنـ انظر: في تعريف الس  (١)
مكتبة وهبة، ط ٥، ١٤٢٥هـ ـ ٢٠٠٤م.

QaradawiBooks.com

                           70 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٦٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ودَل على ذلك إجماع الأُمة.
ودَل على ذلك العقل والنظر.

ا�'�آن:  B0 K!ا���

فأما القرآن: فقد أوْجب على المســلمين طاعة الرسول بجوار طاعة 
[النســاء: ٥٩].   ﴾ Í  Ì  Ë  Ê  É  È  Ç ﴿ :االله، قــال تعالــى
& ﴾ [النساء: ٨٠].   %  $  #  " وجعل طاعته طاعة الله تعالى: ﴿ ! 
3 ﴾ [النور: ٥٤]. كما جعل   2 وجعل ثمرة طاعته الاهتــداء: ﴿ 1 
́ ﴾ [الأعــراف: ١٥٨]. وجعل   ³ ذلك فــي اتباعه: ﴿ ² 

 D  C  B  A  @  ? اتباعه دليلاً على محبة االله ومغفرته: ﴿ < 
H ﴾ [آل عمران: ٣١].  G  F  E

 u  t  s  r  q  p ﴿ :وأمرهم باتباعه فيما يأمر وينهى
w ﴾ [الحشر: ٧].  v

وأمرهم بالاســتجابة لدعوتــه، واعتبر ما يدعوهم إليــه هو الحياة: 
µ ﴾ [الأنفال: ٢٤].  ´  ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  « ﴿

 c  b  a  `  _  ^  ] ﴿ أمــره:  مخالفة  من  ر  وحذ
h ﴾ [النور: ٦٣].  g  f  e  d

 M  ×  Ö  Õ  Ô  Ó  Ò ﴿ :وأوجب الرجــوع إليه عند التنــازع
ß ﴾ [النساء: ٥٩].  Þ  Ý  Ü  Û  Ú  Ù

 #  " ولم يجعل لمؤمن ولا مؤمنة خيارًا في قبـول حُكمه: ﴿ ! 
 4  3  2  10  /  .  -  ,  +  *  )  (  '  &  %  $

9 ﴾ [الأحزاب: ٣٦].  8  7  6  5
QaradawiBooks.com

                           71 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٧٠ المحور  الثالث : 

ــن أعرض عن تحكيمــه، أو لم يقبل  وأقســم على نفي الإيمان عم
 ´  ³  ²  ±  °  ¯  ® مُسَــلمًا: ﴿ ¬  حكمه راضيًــا 
À ﴾ [النساء: ٦٥].  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶  µ
وجعل قبول حُكمــه أو التولي عنه المحك الــذي يميز الإيمان من 

 ih  g  f  e  d  c  b  a  `  _  ^ النفاق: ﴿ [ 
 w  v  u  t  s  r  q  p  o  n  ❁  l  k  j

x ﴾ [النور: ٤٧، ٤٨].
 Ä  Ã  Â  Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶ ﴿

É ﴾ [النور: ٥١].  È  Ç  ÆÅ
 Ê  É  È  Ç  Æ  Å  Ä  Ã  Â  Á ﴿ بــه:  الاقتداء  في  ورغب 

Ñ ﴾ [الأحزاب: ٢١].  Ð  Ï  Î  Í  Ì  Ë
:�َّ� ُّ
ا�  B0 K!ا���

ـت الأحاديث الكثيرة على وجــوب اتباعه ژ  ــنة، فقد دَلـ وأما الس
وطاعته:

تي يدخلون الجنة إلا مَن  أم ومن ذلك ما رواه أبو هريرة أنه قال: «كل
أبى» قيل: ومَنْ يَأبى يا رســول االله؟ قال: «مَن أطاعني دخل الجنة، ومَن 

عصاني فقد أبى»(١).
قال: وعظنا رســول االله ژ  العِرباض بن ســارية  ما رواه  ومن ذلك 
موعظة وجلِتْ منها القلوب، وذرفِتْ منها العيون، فقلنا: يا رســول االله، 
كأنها موعظة مُوَدع! فأوْصِنا. قال: «أوُصِيكم بتقوى االله، والسمع والطاعة 

رواه البخاري في الاعتصام بالكتاب والسنة (٧٢٨٠).  (١)

QaradawiBooks.com

                           72 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٧١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ر عليكم عبد، وإنه مَن يعش منكم، فسيرى اختلافًا كثيرًا، فعليكم  وإن تأم
اكم  ة الخلفاء الراشدين المهديين، عضوا عليها بالنواجذ، وإي تي وسُنبسُن

ومحدَثات الأمور؛ فإن كل بدعةٍ ضلالة»(١).
ــنة عند كثــرة الاختلاف، لتجتمع  فهو يوصيهم أن يرجعوا إلى الس

بل. كلمتهم، فلا تُضلهم البدِع، ولا تتفرق بهم الس
ومثل ذلك وصيته لهم في حجة الوداع، كما رواها «ابن عباس» في 
حديثه وصححه الحاكم، ووافقه الذهبي، وقد ذكرناه من قبل: قد تركتُ 

فيكم ما إن اعتصمتم به فلن تضلوا أبدًا: كتاب االله، وسُنة نبيه(٢).
ومن الأحاديث التي اشــتهرت: حديث معاوية: قام فينا رســول االله ژ 
فقال: «ألا إن مَن كان قبلكم من أهل الكتاب، افترقوا على ثنتين وســبعين 
ة، وإن هذه الأمة ســتفترق على ثلاث وســبعين: ثنتان وسبعون في النار،  ِمل
وواحدة في الجنة، وهي الجماعة»(٣)، وفي بعض طرق هذا الحديث: أنه ‰  

سُئلَِ عن هذه الفرقة المهتدية الناجية، فقال: «ما أنا عليه وأصحابي»(٤).

نة  جوه: حديث صحيح بطرقه وشــواهده. وأبو داود في الس رواه أحمد (١٧١٤٢)، وقال مخر  (١)
(٤٦٠٧)، والترمذي في العلم (٢٦٧٦)، وقال: حديث حسن صحيح. وابن ماجه في المقدمة 
حــه الألباني في صحيح ابن ماجه (٤٠). وهو الحديث الثامن والعشــرون من  (٤٢)، وصح

أحاديث الأربعين النووية.
رواه الحاكم في العلم (٩٣/١)، وقــال: احتج البخاري بعكرمة واحتج مســلم بأبي أويس   (٢)
عبد االله وله أصل في الصحيــح. ووافقه الذهبي، وصححه الألباني فــي صحيح الترغيب 

والترهيب (٤٠).
حه  جوه: إسناده حسن. وأبو داود في السنة (٤٥٩٧)، وصح رواه أحمد (١٦٩٣٧)، وقال مخر  (٣)

الألباني في الصحيحة (٢٠٤).
ر غريب. وانظر تخريج الحديث والكلام عليه  رواه الترمذي في الإيمان (٢٦٤١)، وقال: مُفَس  (٤)
في كتابنا: الصحوة بين الاختلاف المشروع والتفرق المذموم صـ ٣٤ ـ ٣٨، نشر دار الشروق، 

القاهرة، ط ٣، ١٤٢٧هـ ـ ٢٠٠٧م.

QaradawiBooks.com

                           73 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٧٢ المحور  الثالث : 

التــي تربّتْ في  اتبــع منهاجه، ومنهــاج الصفوة  فناط النجاة بمن 
جت في مدرسته. حضانته، وتخر

رت من دعوى الاســتغناء  ومما ينبغي ذكره هنا: الأحاديث التي حذ
نة، كما هو شــأن قلِة من أهل الترف والاسترخاء، كشف  بالقرآن عن الس

النبي ‰  النقاب عنهم من وراء الغيب كأنه يشاهدهم رأي العين.
وذلك فــي قوله ژ : «ألا إني أوتيــتُ الكتاب ومثلــه معه، ألا إني 
أوتيتُ القرآن ومثله معه، ألا يوشــك رجل ينثني شــبعانًا على أريكته 
يقول: عليكم بالقرآن، فما وجدتم فيه من حلال فأحِلوه، وما وجدتم فيه 

موه»(١). من حرام فحر
وقال ژ : «لا ألُْفِيَن أحدَكم متكئًا على أريكته، يأتيه الأمر من أمري: مما 
أمرتُ به، أو نهيتُ عنه، فيقول: لا ندري، ما وجدنا في كتاب االله اتبعناه»(٢).

ــنة، ونشــرها، كما فــي الحديث  على تبليغ الس ولا غــرو أن حث
 غه غيره، فرُب ا حديثًا فحفظه حتى يبل رَ االله امرأً ســمع من المشهور: «نَض

حامل فقه إلى مَن هو أفقه منه، ورُب حامل فقه ليس بفقيه»(٣).
رَ االله امرأً سمع منا شيئًا، فبلغه كما سمع، فرُب مبلغ  وقال أيضًا: «نَض

أوعى من سامع»(٤).

 ـ٥٢. سبق تخريجه ص  (١)
جوه: إسناده صحيح. وأبو داود في السنة (٤٦٠٥)، والترمذي  رواه أحمد (٢٣٨٧٦)، وقال مخر  (٢)
حه على  في العلم (٢٦٦٣)، وابن ماجه في المقدمة (١٣)، والحاكم في العلم (١٠٨/١)، وصح

شرطهما ووافقه الذهبي، عن أبي رافع.
جوه: إسناده صحيح. وأبو داود (٣٦٦٠)، والترمذي (٢٦٥٦)،  رواه أحمد (٢١٥٩٠)، وقال مخر  (٣)

وقال: حسن. كلاهما في العلم. وابن ماجه في المقدمة (٢٣٠) عن زيد بن ثابت.
جوه: حديث صحيح. والترمذي فــي العلم (٢٦٥٧)، وقال:  رواه أحمــد (٤١٥٧)، وقال مخر  (٤)

حسن صحيح. وابن ماجه في المقدمة (٢٣٢)، عن ابن مسعود.

QaradawiBooks.com

                           74 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٧٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

غ الشــاهدُ الغائبَ؛ فإن الشاهد عسى أن  وقال في حَجّة الوداع: «ليبل
غ مَن هو أوعى له منه»(١). يبل

ــنة، وأنها المرجع  وقد عرف الصحابة @ فــي حياته ژ قيمة الس
هم على ذلك الرسول الكريم، كما  الثاني لهم بعد كتاب االله تعالى، وأقر

في حديث «معاذ» المشهور(٢).

:5R�"9 B0 �َّ03��9 والأHإ#��ع ا�

ــنة،  وقد «أجمــع» أصحاب رســول االله ژ علــى الرجوع إلى الس
واعتبارها مصدرًا للأحكام الشرعية مع القرآن، ومضى على ذلك الخلفاء 

الراشدون، ومَن بعدهم قولاً وعملاً.
روى عبد بن حميد، والنســائي، وابن ماجه، وابن حبان، والبيهقي 
عن أمية بن عبد االله بن خالد بن أسيد، أنه سأل عبد االله بن عمر: إنا نجد 
صلاة الحَضَر، وصلاة الخوف، ولا نجد صلاة السفر في القرآن! فقاله له 
«ابن عمر»: يا ابن أخي، إن االله بعث إلينا محمدًا ژ ولا نعلم شيئًا، فإنما 
نفعل كما رأينا رسول االله ژ يفعل(٣). وقصر الصلاة في السفر سُنة سَنها 

رسول االله ژ .
ات بعــد موت حفيدها  وفي خلافة «أبي بكر» جــاءت إحدى الجد
تطلب نصيبها من تركته، فقال لها أبو بكر: ما أجدُ لكِ في كتاب االله شيئًا، 

متفق عليه: رواه البخاري في العلم (٦٧)، ومسلم في القسامة (١٦٧٩)، عن أبي بكرة.  (١)

 ـ٥٣. إشارة إلى حديث معاذ حين أرسله الرسول ژ إلى اليمن، وقد سبق تخريجه ص  (٢)
جوه: إسناده قوي. والنســائي في تقصير الصلاة (١٤٣٤)،  رواه أحمد (٥٦٨٣)، وقال مخر  (٣)
وابن ماجه في إقامة الصــلاة (١٠٦٦)، وعبد بن حميد (٨٢٩)، وابــن حبان (١٤٥١)، وقال 
حه الألباني في  الأرناؤوط: إسناده صحيح. والبيهقي (١٣٦/٣)، كلاهما في الصلاة، وصح

صحيح ابن ماجه (٨٧٤).

QaradawiBooks.com

                           75 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٧٤ المحور  الثالث : 

وما علمتُ رسول االله ژ ذكر لكِ شيئًا، ثم سأل الناس، فقام «المغيرة بن 
دس. فقال: هل معك أحد؟  شعبة» فقال: سمعتُ رسول االله ژ يُعطيها الس

.(١) ƒ فشهد محمد بن مسلمة بمثل ذلك، فأنفذه أبو بكر
وهكذا كانت طريقة «أبي بكر» و«عمر»، فيما لم يوجد فيه حكم بين 
ــنة، إن علماها، فإن لم يكن لديهما سُــنة،  في الكتاب، أن يحكما بالس

سألا المسلمين.
روى الدارمي والبيهقي عن ميمون بن مهــران قال: كان أبو بكر إذا 
ورد عليه خصم نظر في كتاب االله، فــإن وجد فيه ما يقضي به، قضى به 
بينهم، وإن لم يجد في كتاب االله، نظر: هل كانت من النبي ژ فيه سُنة؟ 
فإن علمها قضى بها، فإن لم يعلم خرج فسأل المسلمين، فقال: أتاني كذا 
وكذا، فنظرتُ في كتاب االله، وفي سُــنة رسول االله ژ فلم أجد في ذلك 
شــيئًا، فهل تعلمون أن النبي ژ قضى في ذلك بقضــاء؟ فربما قام إليه 
الرهط، فقالوا: نعم، قضى فيه بكذا وكذا. فيأخذ بقضاء رســول االله ژ ، 

ويقول عند ذلك: الحمد الله الذي جعل فينا مَن يحفظ عن نبينا.
وإن أعياه ذلك، دعا رؤوس المسلمين وعلماءهم، فاستشارهم، فإذا 

اجتمع رأيهم على أمر قضى به(٢).
وإن «عمر بن الخطاب» كان يفعل ذلك، فإن أعياه أن يجد شيئًا في 
ــنة.. نظر: هل كان لأبي بكر فيه قضاء؟ فإن وجده قضى  الكتاب أو الس

جوه: صحيح لغيره. وأبو داود (٢٨٩٤)، والترمذي (٢١٠١)،  رواه أحمد (١٧٩٧٨)، وقال مخر  (١)
وقال: حســن صحيح. وابن ماجه (٢٧٢٤)، والنســائي في الكبــرى (٦٣٠٥)، جميعهم في 

الفرائض، عن قبيصة بن ذؤيب.
رواه الدارمي فــي المقدمة (١٦٣)، والبيهقي في آداب القاضي (١١٤/١٠)، وإســناده منقطع،   (٢)

ميمون بن مهران لم يدرك أبا بكر.

QaradawiBooks.com

                           76 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٧٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

به، فــإن لم يجد دعا رؤوس المســلمين وعلماءهم، فاستشــارهم، فإذا 
اجتمع رأيهم على أمر قضى به(١).

ه قضاء الكوفة: وكتب «عمر» إلى شريح لما ولا
«انظرْ ما تبينَ لك من كتاب االله، فلا تســألْ عنه أحدًا، وما لم يتبينْ 
نة فاجتهد  ن لك من السة رســول االله ژ ، وما لم يتبيلك فاتبعْ فيه سُــن

رأيك، واستشر أهل العِلم والصلاح»(٢).
نة  الصحابة ومَن تبعهم بإحسان في الرجوع إلى الس وكذلك اســتمر
بعــد القرآن لمعرفــة ما تعبد االله به عبــاده من الحلال والحرام وســائر 

الأحكام، في العبادات والمعاملات.
المذاهب  واستمر من بعد الصحابة والتابعين فقهاءُ الأمصار، وأئمةُ 
الغني  المصدرَ  نة للجميع  الس المتبوعة، وأصحابُهم وتلاميذهم، وغدت 

الخصب في كل أبواب الفقه.

:�� ُّ
ا� ا�4': #�0"6�  ُ#Kُّ أEF�م 

والحق الذي لا مراء فيه: أن جُل الأحكام التي يدور عليها الفقه في 
نة. ى المذاهب المعتبَرة قد ثبت بالسشت

نَن،  ن له ذلك بكل جلاء! ولو حذفنا السومَن طالع كُتُب الفقه تبي
ع عليها واســتُنبط منها من تراثنا الفقهي، ما بقي عندنا فقه  وما تفر

يُذكر!

رواه البيهقي في آداب القاضي (١١٤/١٠)، إسناده منقطع، ميمون بن مهران لم يدرك عمر.  (١)
رواه ابن عساكر في تاريخ دمشق (١٩/٢٣)، تحقيق عمرو بن غرامة العمروي، نشر دار الفكر،   (٢)

١٤١٥هـ ـ ١٩٩٥م.

QaradawiBooks.com

                           77 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٧٦ المحور  الثالث : 

ــنة» باعتبارها الدليل التالي للقرآن في جميع  ولهذا كان مبحث «الس
كتب أصول الفقه، ولدى جميع المذاهب المعتبَــرة مبحثًا ضافيًا طويل 
الذيول يتناول حُجيتها وثبوتها وشــروط قبولها ودلالتها وأقسامها، إلى 

غير ذلك مما لا يخفى على الدارسين.
وهذا كما قلت ينطبق على جميــع المذاهب، من مذهب داود وابن 
حزم الظاهري المنكرين للقيــاس والتعليل، إلى أبــي حنيفة وأصحابه 

الذين يُعرفون باسم «مدرسة الرأي» في تاريخ الفقه الإسلامي.

ا��أي: �َّ� ��� �0ر(�  ُّ
ا�

أجَلْ، إن مذهب أبــي حنيفة إمام أهل الرأي لــم يُعرِض يومًا عن 
نة، ولم يزل أئمته يستدلون بها، ويبنون عليها أحكامهم، وكثير من  الس
مســائله إنما اعتمدت علــى الحديث والآثار، كما تشــهد بذلك كتب 

المذاهب الكثيرة.
وحســبنا أن نتأمل كتابًا مثــل «الهداية» للمرغيناني وشــرحه «فتح 
القدير» لمحقق الحنفية المجتهد كمال الدين بن الهُمَام، لتجد ثروة طائلة 

من الأحاديث.
ج أحاديث «الهدايــة» الحافظ جمــال الدين الزيلعي  هذا، وقد خــر

(ت: ٧٦٢هـ) في كتابه الشهير: «نصب الراية لأحاديث الهداية».
وهو يعتبر أحد أعظم كتب التخريج في تلك العصور.

وقد لخصه الحافظ ابن حجر مع إضافة بعض الفوائد العلمية إليه في 
كتابه الذي سماه «الدراية في تخريج أحاديث الهداية».

ومن الكاتبين في عصرنا مَن زعمــوا أن أبا حنيفة لم يصح عنده إلا 
QaradawiBooks.com

                           78 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٧٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

سبعة عشــر حديثًا! ومعنى هذا أن المذهب إنما يقوم على الرأي فعلاً، 
وينقلون ذلك عن ابن خلدون في «مقدمته».

وهذا من خطــف الكلام الذي جرى عليه كثيــرون، ولو رجعنا إلى 
ما كتبه ابن خلدون لوجدناه يذكر ذلك بصيغة التمريض، ولا يتبناه، بل 
يذكر بعده ما يــرد عليه، وهذه عبارته، قال في فصــل «علوم الحديث»: 
«واعلم أيضًا أن الأئمة المجتهدين تفاوتــوا في الإكثار من هذه البضاعة 
والإقلال، فأبو حنيفة ? قيل: إنه إنما بلغت روايته إلى ســبعة عشــر 
حديثًا أو نحوها «إلى خمسين»، ومالك 5 إنما صح عنده ما في كتاب 
ثلثمائة حديث أو نحوهــا، وأحمد بن حنبل 5 في  «الموطأ» وغايتها 

مسنده ثلاثون ألف حديث، ولكل ما أداه إليه اجتهاده في ذلك.

وقد يقول بعــض المتعصبين المتعســفين: إن منهم مَــن كان قليل 
البضاعة في الحديث، ولهذا قلت روايته.

ولا ســبيل إلى هذا المعتقَد في كبار الأئمة؛ لأن الشريعة إنما تؤخذ 
ــنة، ومَن كان قليل البضاعة من الحديث، فيتعين عليه  من الكتاب والس
طلبــه وروايته، والجد والتشــمير في ذلــك، ليأخذ الديــن عن أصول 
 غ لها عــن االله. وإنما أقَلصحيحة، ويتلقى الأحــكام عن صاحبها المبل
منهم مَن أقَل الرواية، لأجل المطاعن التي تعترضــه فيها، والعلل التي 
م عند الأكثر، فيؤديه الاجتهاد إلى  تعرض في طرقها، سيما والجرح مقد
ترك الأخذ بما يعرض مثل ذلــك فيه من الأحاديث وطرق الأســانيد، 
ويكثر ذلك، فتقل روايته لضعف الطرق، هــذا مع أن أهل الحجاز أكثر 
رواية للحديث من أهل العراق؛ لأن المدينة دار الهجرة ومأوى الصحابة، 
ومَن انتقل منهم إلى العراق كان شغلهم بالجهاد أكثر، والإمام أبو حنيفة 

QaradawiBooks.com

                           79 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٧٨ المحور  الثالث : 

ل، وضعف الحديث  د في شروط الرواية والتحم ت روايته، لما شدما قلإن
 ت مــن أجلها روايته، فقَلإذا عارضه العقلي القطعي، فاســتصعب، وقل

دًا، فحاشاه من ذلك. حديثه، لا أنه ترك رواية الحديث متعم
ويدل على أنه من كبــار المجتهدين في علم الحديــث: اعتماد مذهبه 
ثين وهم  ا وقبولاً، وأمــا غيره من المحد بينهم، والتعويل عليه، واعتباره رد
عوا في الشروط وكثر حديثهم، والكل عن اجتهاد. وقد توسع  الجمهور، فتوس
أصحابه من بعده في الشــروط، وكثــرت روايتهــم، روى الطحاوي فأكثر، 
وكَتَب مســنده، وهو جليل القَدْر، إلا أنه لا يعدل الصحيحين؛ لأن الشروط 
التي اعتمدها البخاري ومسلم في كتابيهما مجمعٌ عليها بين الأمة كما قالوه، 

وشروط الطحاوي غير متفَق عليها، كالرواية عن المستور الحال وغيره»(١).
هذا ما قاله العلامة ابن خلدون عن أبــي حنيفة ومذهبه، وهو كلام 

خ خبير منصف. مؤر
على أن الإمام أبا جعفــر الطحاوي ليس هو وحــده حافظ الحنفية 
ثين عدد كبير، ذكر  اظ، وكبــار المحد ثهم، بل فيهم من كبار الحف ومحد
منهم العلامة الشيخ محمد زاهد الكوثري 5 في مقدمته لكتاب «نصب 

ثين. الراية» مائة وبضعة من المحد
وزاد عليهم العلامة محمد يوســف البنوري ثلاثة وثلاثين اسمًا من 
علمــاء الهند وحدها، وزاد عليها ســبعة أخرى صديقنا العلامة الشــيخ 
عبد الفتــاح أبو غدة، حين نشــر هذه المقدمة في كتاب مســتقل تحت 

عنوان: «فقه أهل العراق وحديثهم».

مقدمة ابن خلــدون (١١٤٣/٣ ـ ١١٤٥)، تحقيق د. علي عبد الواحد وافي، نشــر لجنة البيان   (١)
العربي، ط ٢، ١٩٦٧م.

QaradawiBooks.com

                           80 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٧٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وقال الكوثري في كتابه: «تأنيــب الخطيب»: «ما عند أبي حنيفة من 
أحاديث الأحكام المروية في «المســانيد» من غير تكرار للمتن ولا سرد 
للطرق عن حديث واحد: مقدار عظيم، لا يستقله مَن يعلم مقدار ما عند 
مالك والشــافعي من أحاديث الأحكام، مع ملاحظة ما لم يأخذا به من 

مرويات أنفسهما»(١).
وقال الحسن بن زياد: كان أبو حنيفة يروي أربعة آلاف حديث: ألفين 

لحماد (شيخه)، وألفين لسائر المَشْيخة(٢).
وهذا هو المعقــول والموافق لطبائع الأمور في ذلــك الزمن وتلك 
البيئة العلمية، واللائق بمنصب الاجتهاد المطلق المســتقل المعتَرف به 

من الجميع للإمام أبي حنيفة.
يج مدرســة الكوفة الفقهية، التي أسســها الصحابي  فأبو حنيفة خِر
ج فيها عمالقة كبار، من أمثال  الفقيه الجليل عبد االله بن مســعود، وتخر
علقمة، والأسود بن يزيد، ومسروق بن الأجدع، ومَن في طبقتهم، حتى 
إن علي بن أبي طالب ƒ لما انتقل إلى الكوفة سُــر من كثرة فقهائها، 
وقال: رحم االله ابن أم عبـد (يعني ابن مسعود) قد ملأ هذه القرية علمًا(٣)!

ء  ومعهما أجلا ، ̂  أصحاب ابن مسعود ومِن بعده علي ولا ريب أن
ار، وســلمان، وأبي  الصحابة مثل ســعد بن أبي وقاص، وحذيفة، وعم
موسى، ممن سكنوا الكوفة؛ كانوا يجمعون بين الحديث والفقه، أو بين 

الرواية والرأي، كما كان الصحابة أنفسهم.

تأنيب الخطيب للكوثري صـ ٢٩٧، ١٤١٠هـ ١٩٩٠م.  (١)
انظر: مقدمة الكوثري لـنصب الراية لأحاديث الهداية مع حاشيته بغية الألمعي في تخريج   (٢)

الزيلعي (٤٠/١)، نشر المجلس العلمي، الهند.
انظر: المبسوط للسرخسي (٦٨/١٦)، نشر دار المعرفة، بيروت، ١٤١٤هـ ـ ١٩٩٣م.  (٣)

QaradawiBooks.com

                           81 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٨٠ المحور  الثالث : 

وتلتْ هؤلاء طبقةٌ لم يدركوا ابن مســعود ولا عليا، ولكنهم تفقهوا 
على أصحابهما، وجمعــوا علوم الأمصار إلى علومهم، مثل ســعيد بن 

جبير، الذي جمع علم حَبْر الأمة عبد االله بن عباس إلى علمه.
ومن هذه الطبقة وارث علم «المدرسة المســعودية» التابعي الجليل 

إبراهيم بن يزيد النخَعي (ت: ٩٥هـ) الذي جمع بين الفقه والرواية.
ففي فقهه يقول الإمام الشعبي يوم مات: دفنتم أفْقه الناس(١)!

اظ الثقات: ما عرضتُ على  وفي روايته يقول الأعمش أحد كبار الحف
إبراهيم حديثًا قَط، إلا وجدتُ عنده منه شيئًا(٢).

ويقول: كان إبراهيم صَيْرفي الحديث، فكنتُ إذا سمعتُ الحديث من 
بعض أصحابنا عرضتُه عليه(٣).

وقال إبراهيم: لا يستقيم رأي إلا برواية، ولا رواية إلا برأي(٤).
اد بن أبي سليمان شيخ أبي حنيفة، وقد  ج حم وعَلَى «إبراهيم» تخر

قيل لإبراهيم: مَن نسأل بعدك؟ فقال: حمادًا. وتُوُفي حماد سنة ١٢٠هـ.
وبحماد تفقه أبو حنيفة، وورث علمه، وعلم إبراهيم، وعلم مدرسة 
ه االله به من جودة الفهم، وسرعة الجواب،  الكوفة(٥)، وأضاف إليها ما خص

والقُدرة على الاستنباط والقياس والترجيح.

رواه أبو نعيم في حلية الأولياء (٢٢٠/٤).  (١)
المصدر السابق (٢٢١/٤).  (٢)
المصدر السابق (٢١٩/٤).  (٣)
المصدر السابق (٢٢٥/٤).  (٤)

يراجع في هــذا: فقه أهل العراق، وحديثهم للشــيخ الكوثري صـ ٤٠ ومــا بعدها، تحقيق   (٥)
عبد الفتاح أبو غدة، نشر مكتب المطبوعات الإسلامية، بيروت، ط ١، ١٩٧٠م.

QaradawiBooks.com

                           82 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٨١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

:�� ُّ
ا�  bإ� ا�4'6�ء ���E�3ن   �!�#

ونستطيع أن نؤكد هنا جازمين: أن جميع فقهاء المسلمين من مختلف 
المدارس وشتى الأمصار، ممن له مذهب باقٍ أو منقرض، متبوع أو غير 
نة، والاحتكام إليها، والرجوع إلى حكمها  متبوع، كانوا يرون الأخذ بالس
إذا تبينت لهم؛ جزءًا من دين االله، ولا يسعهم الخلاف عن أمرها. يستوي 

في ذلك المنتمي إلى مدرسة الرأي، والمنتمي إلى مدرسة الحديث.
أخرج البيهقي عن عثمان بن عمر قال: جاء رجل إلى مالك، فســأله 
عن مسألة، فقال له: قال رسول االله ژ كذا وكذا. فقال الرجل: أرأيت..؟! 

 f  e  d  c  b  a  `  _  ^ فقــال مالــك: ﴿ [ 
h ﴾ [النور: ٦٣](١).  g

وأخرج عن ابن وهب قال: قال مالك: لم يكن من فُتيا الناس أن يُقال 
لهم: لمَِ قلتَ هذا؟ كانوا يكتفون بالرواية ويرضَوْن بها(٢).

وأخرج عن يحيى بن ضَرِيس قال: شــهدتُ سفيانَ وأتاه رجلٌ فقال: 
ما تنقم على أبي حنيفة؟ قال: وما له؟ قد سمعته يقول: آخذ بكتاب االله، 
فإن لم أجد فبسُــنة رســول االله ژ ، فإن لم أجد في كتاب االله ولا سُنة 
رســوله أخذتُ بقول أصحابه، آخذ بقول مَن شئت منهم وأدع قول مَن 
شــئت منهم، ولا أخرج من قولهم إلى قول غيرهم، فأما إذا انتهى الأمر 
د  إلى إبراهيم والشعبي وابن سيرين والحسن وعطاء وابن المسيب ـ وعد

رجالاً ـ فقوم اجتهدوا، فأجتهد كما اجتهدوا(٣).

رواه البيهقي في المدخل إلى السنن الكبرى (٢٣٦)، تحقيق محمد ضياء الرحمن الأعظمي،   (١)
نشر دار الخلفاء للكتاب الإسلامي، الكويت.

المصدر السابق (٢٣٧).  (٢)
المصدر السابق (٢٤٥).  (٣)

QaradawiBooks.com

                           83 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٨٢ المحور  الثالث : 

وأخرج عن الربيع قال: روى الشــافعي يومًــا حديثًا، فقال له رجل: 
أتأخذ بهذا يا أبا عبد االله؟ فقال: متى ما رويتُ عن رســول االله ژ حديثًا 

صحيحًا فلم آخذ به، فأُشهدكم أن عقلي قد ذهب(١)!
وأخرج عن الربيع قال: سمعتُ الشــافعي يقول: إذا وجدتم في 
كتابي خلاف سُنة رسول االله ژ ، فقولوا بسُنة رسول االله ژ ، ودعوا 

ما قلت(٢).

:��!"0 �َّ�
ُ9 K�"ا� � ��م �ا�4':   ��iأ أ�Oار 

وبناء على هذا الأســاس المتفــق عليه، لا يُتصــور أن يكون هناك 
د في فقهه تــرك حديث صحيح  مذهب فقهــي، أو إمام مجتهــد، يتعم
الثبوت، صريح الدلالة على الحكم، لا معارضِ له. والمراد: صحته عنده 

هو، وصراحة الدلالة على الحكم عنده هو، لا عند غيره.
وهذا ما عُني ببيانه شيخ الإسلام ابن تيمية في كتابه الوجيز القيم 
«رفع الملام عن الأئمة الأعلام» الذي دافــع فيه عن أئمة الفقه أمام 
بعض الحرفييــن أو المتعجلين، الذين اتهموهــم بمخالفة الحديث 

نة. وترك الس
وقد ذكر في مقدمــة كتابه أنه يجب على المســلمين بعدَ موالاةِ االله 
تعالى ورسوله ژ موالاةُ المؤمنين، كما نطق به القرآن، خصوصًا العلماء 
الذين هم ورثة الأنبياء، الذين جعلهم االله بمنزلة النجوم، يُهتَدى بها في 
ظلمات البر والبحر، وقد أجمع المسلمون على هدايتهم ودرايتهم؛ فإنّهم 

المدخل إلى السنن الكبرى (٢٥٠).  (١)
المصدر السابق (٢٤٩).  (٢)

QaradawiBooks.com

                           84 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٨٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

خلفاء الرسول في أمته، والمحيون لما مات من سُنته. بهم قام الكتاب، 
وبه قاموا، وبهم نطق الكتاب، وبه نطقوا، قال: «وليُعلم أنه ليس أحد من 
الأئمة المقبولين عند الأمة قبولاً عاما يتعمّد مخالفة رسول االله صلى الله عليه وسلم في 

شيء من سُنته، دقيق ولا جليل.
 ا على وجوب اتباع الرسول صلى الله عليه وسلم ، وعلى أنفإنّهم متفقون اتفاقًا يقيني
كل أحد من الناس يُؤخذ من قوله ويُترك، إلا رسول االله صلى الله عليه وسلم . ولكن إذا 
وُجدَِ لواحــد منهم قول، قد جاء حديث صحيــح بخلافه، فلا بد له من 

عذرٍ في تركه.
وجميع الأعذار ثلاثة أصناف:

أحدها: عدم اعتقاده أن النبي صلى الله عليه وسلم  قاله.
والثاني: عدم اعتقاده إرادة تلك المسألة بذلك القول.

والثالث: اعتقاده أن ذلك الحكم منسوخ.
وهذه الأصناف الثلاثة تتفرع إلى أسباب متعددة»(١).

ــنة التي تركها  ومن الأســباب التي يمكن ذكرها هنا: أن تكون الس
الفقيه لم يُقصد بها التشــريع في نظــره، كبعض الأفعــال النبوية التي 
صدرت منه ژ على ســبيل الجبِلِة أو العادة، أو لم يقصد بها التشــريع 
العام، بل صدرت منــه ! بوصف الإمامة ورياســة الدولة أو القضاء، 
لا بوصــف الفتوى والتبليــغ عن االله تعالــى. كما قالوا فــي قوله ژ : 

لها ابن تيمية في عشرة أسباب ينبغي أن تراجع في كتابه: رفع الملام عن الأئمة الأعلام  فص  (١)
صـ ٩ ـ ٣٦، نشــر الرئاســة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشــاد، 

الرياض، ١٤٠٣هـ ـ ١٩٨٣م.

QaradawiBooks.com

                           85 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٨٤ المحور  الثالث : 

«مَن  أحيا أرضًا ميتة فهي لــه»(١). وقوله: «مَن قتل قتيلاًً فله ســلبه»(٢)... 
وغير ذلك مما اختلف فيه الفقهاء في حكمــه، بناء على الاختلاف في 
تحديد جهته(٣)، ممــا يحتاج إلى بحث خاص. قد نعود له في مناســبة 

أخرى.

٭ ٭ ٭

رواه أبــو داود في الخراج (٣٠٧٣)، والترمذي في الأحكام (١٣٧٨)، وقال: حســن غريب.   (١)
حه الألباني في الإرواء (١٥٥١)،  حه إسناده ابن الملقن في البدر المنير (٧٦٦/٦)، وصح وصح

عن سعيد بن زيد.
متفق عليه: رواه البخاري في فرض الخمس (٣١٤٢)، ومسلم في الجهاد والسير (١٧٥١)، عن   (٢)

أبي قتادة. وسلبه: سلاحه وثيابه التي عليه.
ة االله البالغة للدهلوي صـ ٢٧١ ـ ٢٧٣، تحقيق سيد سابق، نشر دار الكتب  انظر في ذلك: حُج  (٣)
الحديثة، القاهرة، والإحكام في تمييز الفتاوى مــن الأحكام للقرافي صـ ٩٩ ـ ١٢٠، تحقيق 
عبد الفتاح أبو غدة، نشر دار البشائر الإســلامية، بيروت، ط ٢، ١٤١٦هـ ـ ١٩٩٥م، والإسلام 

عقيدة وشريعة لشلتوت صـ ٥٠٠ ـ ٥٠٣، نشر دار الشروق، القاهرة، ط ٩، ١٣٩٧هـ ـ ١٩٧٧م.

QaradawiBooks.com

                           86 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٨٥

�َّ� �H0رٌ ���#!: ا�
��ك ُّ
ا�

ــنة، واعتبروها  وليس الفقهاء وحدهم هــم الذين اعتمدوا على الس
المصدر الثاني للتشريع واستنباط الأحكام.

فكلّ علمــاء الأمة اعتمدوها كذلــك، فالصوفيــة اعتمدوها مصدرًا 
للتوجيه، كما اعتمدها الفقهاء مصدرًا للتشريع.

نة، أو  د في عِلم الس وإذا كان بعض الصوفية قد نُقِلَ عنهم كلمات تُزَه
في العلم كله، وتُشــعر بالاســتغناء عنــه. مثل قول بعضهــم: إذا رأيتَ 

ثنا» فاغسلْ يدك منه. الصوفي يشتغل بـ «أخبرنا» و«حد
وقول الآخر، وقد قيل له: ألا ترحل حتى تســمع من عبـد الرزاق؟ 

ق؟! فقال: ما يصنع بالسماع من عبد الرزاق مَن يسمع من الخلا
وقول غيره: أنتم تأخذون علمكم عن حي يموت، ونحن نأخذ علمنا 

من الحي الذي لا يموت!
يعني أنهم يأخذونه بطريق الكشف عن االله مباشرة، كما قال مَن قال 

ثني قلبي عن ربي! عنهم: حد
فهذه الكلمات وأمثالها لا تعبر عن جميعهم، ولا عن جمهورهم، ولا 
عن محققيهم، وأحســن ما يُعتــذر به عن قائلها ـ كما قــال العلامة ابن 

QaradawiBooks.com

                           87 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٨٦ المحور  الثالث : 

القيم ـ أن يكون جاهلاً يُعذر بجهله، أو شــاطحًا معترفًا بشــطحه، وإلا 
فلولا عبد الرزاق وأمثاله، ولولا «أخبرنا»، و«حدثنا» لما وصل إلى هذا 

وأمثاله شيءٌ من الإسلام(١).

:�� ُّ
ا� ��ن ��0\�0ن 9�<��ع  �!� الأوَّ�Hا�

ولا غرو أن وجدنا من سادات الصوفية مَن أنكر على المنحرفين 
هذه الدعاوى العريضة، التي زعموا فيها الاســتغناء عن علم الكتاب 

نة. والس
ونذكر هنــا بعض ما نقل ابــن القيم في «مدارج الســالكين»(٢) عن 
المعتدلين من أكابر شــيوخهم: قال ســيد الطائفة وشــيخهم الجنيد بن 
رق كلها مســدودة على الخلق، إلا على مَن اقتفى آثار  محمد 5 : الط

الرسول ژ .
وقال: مَن لم يحفظ القرآن، ويكتــب الحديث، لا يُقتدى به في هذا 

نة. د بالكتاب والسالأمر؛ لأن علمنا مقي
نة(٣). د بأصول الكتاب والسوقال: مذهبنا هذا مقي

وقال أبو حفــص 5 : مَن لم يــزن أفعاله وأحواله فــي كلّ وقت 
نة، ولم يتّهم خواطره. فلا يُعَدّ في ديوان الرجال(٤). بالكتاب والس

انظر: مدارج الســالكين (٤٣٨/٢)، تحقيق محمد المعتصم باالله البغدادي، نشر دار الكتاب   (١)
العربي، بيروت، ط ٣، ١٤١٦هـ ـ ١٩٩٦م.

مدارج السالكين (٤٣٤/٢).  (٢)
انظر: الرسالة القشــيرية (٧٩/١) تحقيق الإمام عبد الحليم محمود ود. محمود بن الشريف،   (٣)

نشر دار المعارف، القاهرة.
المصدر السابق (٦٩/١).  (٤)

QaradawiBooks.com

                           88 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٨٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وقال أبو سليمان الداراني 5 : ربما يقع في قلبي النكتة من نُكَت 
نة(١). القوم أيامًا، فلا أقبل منه إلا بشاهدين عدلين: الكتاب، والس

وقال أبو يزيد: عملتُ في المجاهدة ثلاثين ســنة، فما وجدتُ شيئًا 
أشد عليّ من العلم ومتابعته(٢).

وقال مرة لخادمه: قُمْ بنا إلى هذا الرجل الذي قد شهر نفسه بالصلاح 
ع، ثم رمى بها نحو القِبْلة، فرجع  لنزوره، فلما دخلا عليه المســجد تنخ
ولم يُسلم عليه، وقال: هذا غير مأمون على أدب من آداب رسول االله ژ ، 

فكيف يكون مأمونًا على ما يدعيه؟
وقال: لقد هممتُ أن أســأل االله تعالى أن يكفيني مُؤنة النســاء، ثم 
قلت: كيف يجوز لي أن أســأل االله هذا، ولم يسأله رسول االله ژ ؟ ولم 
أســأله، ثم إن االله كفاني مُؤنة النســاء. حتى لا أبالي استقبلتني امرأة أو 

حائط(٣).
وقال: لو نظرتم إلــى رجل أعُطي من الكرامات إلــى أن يرتفع في 
الهواء، فلا تقتدوا به، حتــى تنظروا كيف تجدونه عنــد الأمر والنهي، 

وحفظ الحدود، وأداء الشريعة(٤).
وقال أحمد بــن أبي الحواري 5 : مَن عمل عملاً بلا اتباع سُــنة، 

فباطل عمله(٥).

الرسالة القشيرية (٦١/١).  (١)
رواه أبو نعيم في حلية الأولياء (٣٦/١٠).  (٢)

الرسالة القشيرية (٥٧/١، ٥٨).  (٣)
رواه أبو نعيم في حلية الأولياء (٣٦/١٠).  (٤)

الرسالة القشيرية (٦٨/١).  (٥)

QaradawiBooks.com

                           89 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٨٨ المحور  الثالث : 

وإنما يؤخذ على الصوفية هنا: رواج الأحاديــث الضعيفة والمنكرة 
عندهم، بل كثيرًا ما تدخل عليهم الأحاديث الموضوعة، والتي لا أصل 

لها، لقلة بضاعتهم في علم الحديث، وتمييز صحيحه عن سقيمه.
وهذا أمر اشــتركوا فيه إلى حــد ما مع الطوائــف الأخرى من أهل 
العلم، حتى إن كتب الفقهاء أنفسهم لم تسلم من ذلك. كما تشهد بذلك 
كتب التخريج مثل: «التحقيق»، و«التنقيح»، و«نصب الراية»، و«التلخيص 

الحَبيِر» وغيرها.
ومهمة أهل العلم بالحديث أن يغرْبلوا كتب القوم، ويميزوا المقبول منها 
من المردود، وبخاصة الموضوع، وما لا أصل له؛ فإن الضعيف بشــروطه قد 
يُقبل في مجال الرقائق والمواعظ ونحوها، على ما ارْتآه الكثيرون من العلماء.
وهذا ما فعله الحافــظ زين الدين العراقي بخصــوص كتاب «إحياء 
ج أحاديثــه في كتابين: كبير ـ ولم  علوم الدين» للإمام الغزالي، فقد خر
يُنشــر بعد ـ وصغير وهــو «المغني عن حمل الأســفار» المنشــور مع 

«الإحياء» في حاشيته، ولا ريب أنه خدم الكتاب خدمة جليلة.
كما يؤخذ على بعــض الصوفية دعواهم تصحيــح الحديث بطريق 
الكشف والإلهام، وإن ضعف أئمة الحديث سنده، أو قالوا: لا أصل له. 
أو: حديث موضوع. كما قال مَن قال منهم في «الحديث القدسي»: «كنتُ 
كنزًا خفيا، فأحببتُ أن أعُــرف، فخلقتُ الخلق ليعرفوني»(١): صح عندنا 

كشفًا، وإن لم يصح سندًا!

 Û  Ú  Ù  Ø  ×  Ö  Õ ﴿ :كان يغنيه عن هذا قول االله تعالى في آخر سورة الطلاق  (١)
í ﴾ [الطلاق: ١٢]،   ì  ë  ê  é  è  ç  æ  å  ä  ã  â  á  à  ß  Þ  Ý  Ü

فجعل الغاية من خلق الخلق أن يعرفوه بأسمائه وصفاته.

QaradawiBooks.com

                           90 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٨٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

فهذا كلام مردود بإجماع علماء الأمــة؛ لأن المعايير التي وضعوها 
لقبول الحديث أو ردّه معايير موضوعية، تتعلق بسند الحديث ومتنه، أما 
«الكشف»، فهو معيار شخصي محض، لا تُؤمَن سلامته عند الصادقين، 
ع الناس في الدين ما لم يأذن  عين؟! ولو فُتحَِ هذا الباب لشر فكيف بالمد

موا ما أحَل االله، بدعوى الكشف. م االله، أو حر وا ما حربه االله، وأحل
وقد قال الإمام ابن المبارك ـ من فقهاء أتباع التابعين ـ: الإسناد من 

الدين، ولولا الإسناد لقال مَن شاء ما شاء(١)!
وقال الشيخ أبو الحسن الشاذلي: لم تُضمن لنا العصمة في الكشف، 

نة(٢). ما ضُمنت لنا العصمة في الكتاب والسإن

٭ ٭ ٭

رواه مسلم في المقدمة (١٥/١).  (١)
مجموع الفتاوى (٢٢٦/٢).  (٢)

QaradawiBooks.com

                           91 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٩٠ المحور  الثالث : 

�َّ�)ُ �!g9 آن�Z لا

نة» ومكانتها في التشريع كافٍ كل الكفاية، لمن  ما ذكرناه عن «حجية الس
كان له أدنى حظ من المعرفة، بل قال علماؤنا بحق: إن ذلك ضرورة دينية.

ة،  ومع ذلك ابتليت أمتنا قديمًا وحديثًا بفئة قليلة العِدّة، ضعيفة العُد
نة، وأن  قصيرة العرفان، طويلة اللسان، زعموا أنّنا في غير حاجة إلى الس
القــرآن يغنينا عنهــا، وأنه وحده مصــدر الدين كله، عقائده وشــرائعه، 

ومفاهيمه وقيمه، وأخلاقه وآدابه.

:�� ُّ
ا� 6�lُ�ت أ��اء 

واســتندوا فيما زعموا ـ ككل صاحب بدعة وضلالة ـ إلى شــبهات 
حســبوها أدلة، وهي مردودة عليهــم بحجج أهل العلــم التي لا تخلو 

الأرض منهم.
استدل الذين يزعمون أنهم أهل القرآن وأنصاره بما يلي:

[الأنعام: ٣٨]، ﴿ ?   ﴾ U  T  S  R  Q  P ﴿ :تعالى االله  ـ قول   ١
D ﴾ [النحل: ٨٩].  C  B  A  @

 l  k  j  i  h  g ﴿ :ل بحفظ القرآن فقال االله تعالى تكف ٢ ـ أن
نة. ل بحفظ الس [الحجر: ٩]، ولم يتكف ﴾ m

QaradawiBooks.com

                           92 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٩١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

٣ ـ أن النبي ژ جعل للقرآن كُتابًا يكتبونه منذ نزل به جبريل، عُرِفوا 
ــنة، بل صــح عنه قوله:  اب الوحــي»، ولم يجعل ذلك للسباســم «كُت

«لا تكتبوا عني شيئًا غير القرآن»(١).
نة من أجل ذلك دخلها المنكر والموضوع، وما لا أصل  الس ٤ ـ أن
له من الحديث، فضلاً عن الضعيف والواهي، وما لا يصلح للاحتجاج 
به، واختلط الحابل بالنابل، فلم يعد فــي الإمكان التمييز بين ما يصح 

وما لا يصح.
نة من  علماء الحديث وإن بذلوا جهودًا مشكورة في تنقية الس ٥ ـ أن
هم على نقد الأسانيد دون المتون، ووقفوا  الدخيل والموضوع، قصروا هم
عند الشــكل دون المضمون، ولذا دخل عليهم من الأحاديث ما يرفضه 

العقل، وما يأباه النقل.
نة حتى الصحيحة منها تشــتمل على ما قاله الرسول ژ  الس ٦ ـ أن
بصفته البَشــرية، وتجربته الدنيوية، أو بصفته الرئاسة والقضائية. فكيف 

يؤخذ هذا شرعًا عاما للأمة إلى يوم القيامة؟

ا��د ��!56:  �� �� ُّ
ا� d�F ����ء 

وهذه الشبهات كلّها لا تصمد أمام التمحيص العلمي، وكلها مردودة.

K الأEF�م: ِّH4> �� ُّ
ا�'�ا��، وا�  Bِّ!�� ا�'�آن

D ﴾ [النحل: ٨٩]   C  B  A  @ ١ ـ أما قوله تعالى: ﴿ ? 
فالمراد بهذه «الكلية»: ما يتعلق بالأصول والقواعد الكلية التي يقوم عليها 
بنيان الدين في عقيدته وشريعته، ومن هذه الأصول: أن الرسول مبين لما 

رواه مسلم في الزهد والرقائق (٣٠٠٤)، عن أبي سعيد الخدري.  (١)

QaradawiBooks.com

                           93 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٩٢ المحور  الثالث : 

 7  6 ــنة مبينــة للقرآن: ﴿ 5  نزل إليه، وبعبارة أخرى: أن الس
> ﴾ [النحل: ٤٤].  ;  :  9  8

ليــن ولا الآخرين ـ أن التبيان القرآني تبيان  ولم يفهم أحد ـ في الأو
تفصيلي، وإلا فإن العبادة الأولى، والفريضة اليومية، والشــعيرة الكبرى 
في الإسلام «الصلاة» لا يُوجد في القرآن أي تفصيل لها: لا عددها، ولا 
مواقيتها، ولا ركعاتهــا، ولا كيفياتها، ولا تفاصيل شــروطها وأركانها، 

نة، وهو من المعلوم من الدين بالضرورة. وكلها عُرِفَ بالس

:�� ُّ
ا�  n4F م\��
��'�آن � n4F االله 

m ﴾ [الحجر: ٩] يدل   l  k  j  i  h  g﴿ :قوله تعالى ٢ ـ أن
نة المبينة للقرآن  على حفظ القرآن بدلالة المطابقة، ويدل على حفظ الس
بدلالة التضمن؛ فإن حفظ المبين يتضمن ويســتلزم حفظ ما يبينه؛ لأن 

. ƒ ن ذلك الإمام الشاطبيهذا من جملة الحفظ. كما بي
فالحفظ لــه مظهران: مظهر مادي وهو حفــظ الألفاظ والعبارات أن 
ف  ل. ومظهر معنوي، وهو حفظ المعاني أن تُحر تُنسى أو تُحذف أو تُبد

ه. أو تُمسخ وتُشو
ل االله بحفظها، واستحفظها أهلها،  والكتب السماوية السابقة لم يتكف
ضت لنوعين من التحريف: التحريف اللفظي بتبديل  فلم يحفظوها، فتعر
الألفاظ بأخرى أو إسقاطها، والتحريف المعنوي بتأويلها بما يُبعدها عن 

مراد االله تعالى منها.
ــنة  وقد حفظ االله القرآن من كلاِ التحريفين، وكان البيان النبوي بالس

 Ü  Û ﴿ :من تمام حفظ االله تعالى لكتابه، وتصديقًا لوعده بذلك حين قال
Þ ﴾ [القيامة: ١٩].  Ý

QaradawiBooks.com

                           94 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٩٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ولقد أثبت التاريخ العلمي للمسلمين صدق ذلك، وحفظ االله تعالى 
سُنة نبيه، كما حفظ كتابه الكريم.

اس أيقــاظ، يحملون عَلَم النبــوة، وميراث  وقام في كلّ عصــر حُر
ثونه للأجيال، مشاعل تضيء، ومعالم تهدي، تصديقًا لتلك  الرسالة، يُور
النبوءة المحمدية، والبشارة المصطفوية: «يحمل هذا العلمَ من كل خَلَفٍ 
عُدُولُــه، ينفون عنــه تحريف الغاليــن، وانتحــال المُبْطِليــن، وتأويل 

الجاهلين»(١).

:�َّ� ُّ
ا�  Bار <�و��oأ

نة كُتابًا يكتبونها كالقرآن، بل  ٣ ـ صحيح أن النبي ژ لم يجعل للس
نهى عن كتابة غير القرآن في أول الأمر، لتتوفر الهمم على كتابة القرآن، 
ـة الكاتبين، وقلِة مواد الكتابة وتنوعها، وعُســرها، وخشــية اختلاط  لقِلـ
ــذ، مثل كتبه في  غ عنه وتُنفالقرآن بغيــره. ولكنه كتب أشــياء مهمة لتُبل
الصدقــات والديات وغيرهــا، وأذن لبعــض الصحابــة أن يكتبوا، مثل 
عبد االله بن عمرو وغيره. وحث على تبليغ الأحاديث لمن لم يسمعها بدقة 
وأمانة، وجاء في ذلك حديثه المستفيض، بل المتواتر عند بعض العلماء: 
اها كما سمعها، فرُب مُبلغ أوعى  رَ االله امرأً سمع مقالتي، فوعاها، فأد نَض»

من سامع»(٢). وفي رواية: «فرُب حامل فقه إلى مَنْ هو أفقه منه»(٣).

رواه ابن وضاح في البدع حديث رقم (١)، والبيهقي في الشهادات (٢٠٩/١٠)، وقواه ابن القيم   (١)
حه الألباني في مشكاة المصابيح (٢٤٨)، عن  في مفتاح دار الســعادة (١٦٣/١، ١٦٤)، وصح
إبراهيم بن عبد الرحمن العذري. وانظر: كلامنا عن هذا الحديث في كتابنا: كيف نتعامل مع 

نـة النبوية صـ ٣٦ ـ ٤١، نشر دار الشروق، القاهرة، ط ٦، ٢٠١٠م. الس
 ـ٧٢. سبق تخريجه ص  (٢)
 ـ٧٢. سبق تخريجه ص  (٣)

QaradawiBooks.com

                           95 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٩٤ المحور  الثالث : 

نة  تدوين الس ومن الثابت بيقين لدى الباحثين المتخصصين اليوم: أن
لم يبدأ في رأس المائة الأولــى للهجرة ـ كما قيل يومًا ـ بل إن للتدوين 
أطوارًا بدأت منذ عصــر النبوة، ونمت بعد ذلك. كمــا دلت على ذلك 

الدراسات العلمية الموضوعية.

�� و<�'!�6�: ُّ
ا�  �0�e ��#�6د ����ء الأ�0 

د أن هناك مَــنْ كذبوا على رســول االله ژ متعمدين  ٤ ـ مــن المؤك
ءوا مقعدهم بين عينَيْ جهنم، ولا غرو،  ى، فاستحقوا أن يتبولدوافع شت

 y  x  w  v  u ﴿ :فهناك مَن افتروا الكذب على االله ذاتــه، ومَن قال
ــنة،  [الأنعام: ٩٣] ولكن من المؤكد أن علماء الأمة وصيارفة الس ﴾ z
وا لهؤلاء الدجالين، وكشفوا أســتارهم، وفضحوا زيفهم، وقد قيل  تصد
للإمام عبد االله بن المبارك: هذه الأحاديــث الموضوعة! قال: يعيش لها 

الجهابذة(١).
ولقد عاش لها الجهابذة النُقاد بالفعل، وطاردوها كما يطارد الخبراءُ 
النقود الزائفة في الأسواق، فقد ترُوج لدى بعض العوام، وتمر من يدٍ إلى 
يدٍ ثانية في غفلة عن الأعين الســاهرة، ثم لا تلبث أن تُضبط وينكشف 

زيفها وغشها.
الهادية،  المنارات  الضابطة، ورفعــوا  القواعد  الحديث  وضع علماء 
وأسســوا علوم الحديث ومصطلحه، واشــترطوا لقبول الحديث شروطًا 
أشــرنا إليها من قبل، وهو ما لم تفعله أمة سبقت لحفظ تراث نبيها من 

الضياع أو التزوير.

رواه الخطيب البغدادي في الكفاية في علم الرواية صـ ٣٦، تحقيق أبي عبد االله الســورقي   (١)
وإبراهيم حمدي المدني، نشر المكتبة العلمية، المدينة المنورة.

QaradawiBooks.com

                           96 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٩٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وما قيل مــن أن الصحيح قد التبــس بالضعيــف، والحابل اختلط 
بالنابل، فهو ادعاء مَن لم يغُص في بحار هذا العلم الشريف، ولم يسبر 
أغواره، ولم يطلع علــى الجهود الضخمــة التي بذلتها عقــول كبيرة، 
ومَلَكات عالية، ومواهب خارقة، نذرت نفسها لخدمته وتجليته والدفاع 
ســوا علوم الرجال، والطبقات والتواريخ، للثقات والمقبولين،  عنه. فأس
وللضعفاء والمجروحين، وصنفوا في نحو تسعين علمًا ابتكروها عُرفت 
باســم «علوم الحديث» وكانت هي للحديث بمثابــة «الأصول» للفقه. 
وأفردوا الصحيــح من غيــره، وعُنوا بأحاديــث الأحــكام، وألفوا في 

الأحاديث الواهية والموضوعة. وكذلك في علل الأحاديث ونقدها.
ل لهذه الأمة  التاريخ لم يسجل لأمة في حفظ تراث نبيها ما سج إن
الخاتمة، ووجود أحاديث زائفة لا يجعلنا نُلقي الأحاديث كلها في ســلة 
المهملات. هل يقول عاقل بإلغاء النقود السليمة وتحريم التعامل بها، أو 
رين مَن زيفوا بعض العملات،  اعتبارها عديمة القيمة؛ لأن هناك من المزو

جوها لدى بعض الغافلين؟! ورو

:�"ً0  Bوا��� ��
��9 �َّ� ُّ
ا� ا��R�م O9�6#ة 

نة  علماء الس ومن عجيب ما قرأناه وسمعناه في عصرنا: ما قيل من أن
في القرون الماضية، التفتوا إلى الأسانيد لا المتون، واقتصروا على نقد 
الشكل دون المضمون، وهو اتهام صدر أول ما صدر من المستشرقين، 

ين بهم، ثم تناقله آخرون. ثم نقله عنهم بعض المزهو
 . وهذا في الواقع جور على الحقيقة، واتهــام لعلماء الأمة بغير حق
وانتقاص لأقدار رجال أفذاذ مخلصين أفنــوا أعمارهم في خدمة العلم، 

والذود عن حقائقه، ورد الأباطيل عن ساحته.
QaradawiBooks.com

                           97 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٩٦ المحور  الثالث : 

ــنة اهتموا بالجانبين كليهما: الســند والمتن،  علماء الس والواقع أن
ونقدوا كلا منهمــا، أي أنهم عُنوا بالنقد الداخلــي للنص، بجوار النقد 

الخارجي لرواته.
والدارســون يعلمون أن النقد للحديث بدأ منذ عصر الصحابة @ ، 
وأنه بدأ بنقد المتن قبل نقد الإسناد. كما يتضح ذلك مما رُويِ عن ابن 

عباس(١) وعائشة(٢) @ .
 ، ̂ ثم بدأ التدقيق في الرواة بعد عصر الفتنة في زمن عثمان وعليّ 
عون عن تأييد نحلهم  وظهور فرِق وأناس في الساحة الإســلامية لا يتور

ودعاويهم بالكذب، حتى على رسول االله ژ .
ثهم بحديث عن الرسول الكريم  طفِقوا يقولون لمن حد ومن ثَم
نْ؟ وورث بعضهم عن بعض هذه الكلمة التي رواها  يقولون له: عَم
ــن قبله: إن هــذا العلم ديــن، فانظروا عمن  الإمام ابن ســيرين عم

تأخذون دينكم(٣).
وقال ابن المبارك: الإســناد من الدين، ولولا الإســناد لقال مَن شاء 

ما شاء(٤).

ت النار، ولو من ثور  إشارة إلى الحديث: عن أبي هريرة قال: قال رسول االله ژ : «الوضوء مما مس  (١)
أقط». قال: فقال له ابن عباس: يا أبا هريرة، أنتوضأ من الدهن؟ أنتوضأ من الحميم؟ رواه الترمذي 

نه الألباني في صحيح ابن ماجه (٣٩٣). (٧٩)، وابن ماجه (٤٨٥)، كلاهما في الطهارة، وحس
إشارة إلى الحديث عن ابن عمر المتفق عليه: «إن الميت ليعذب ببكاء أهله عليه». فقالت   (٢)
عائشة: ولكن رسول االله ژ قال: «إن االله ليزيد الكافر عذابا ببكاء أهله عليه». رواه البخاري 

(١٢٨٦، ١٢٨٧، ١٢٨٨)، ومسلم (٩٣٢)، كلاهما في الجنائز.
رواه مسلم في المقدمة (١٤/١).  (٣)

 ـ٨٩. سبق تخريجه ص  (٤)

QaradawiBooks.com

                           98 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٩٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

والمراد بالإســناد هنا، ليس هو مجرد ســرد سلســلة من الأسماء 
لا تُعرف أعيانها ولا ســيرها العلمية والدينية والســلوكية، بل لا بد من 

لها علماء الحديث في كتبهم. شروط فص
ومع هذا لم يكونوا يأخذون أي كلام يُروى، أو أي حديث يُحكى، 
بل جعلوا من دلائل الكذب في الحديــث «الوضع»، دلائل في المروي 

(أي المتن)، كما أن هناك دلائل أخرى في الراوي (أي السند).
ومن الدلائل في «المتن» المــروي: ركاكته لفظًا أو معنى، ومخالفته 
للعربية، ومناقضته لمحكم القرآن، أو لقواطع العقل، أو متواتر النقل، أو 
مقررات التاريخ الثابت، أو الواقــع المُحَس. أو غير ذلك. ولذلك أمثلة 

كثيرة ذكروها في كتبهم.
ومــن مباحث المتن في نقــد الحديــث: ما يتعلق بالشــذوذ، والعِلة، 
والاضطراب، والقلــب، والتصحيف، والتحريــف.. واختلاف الحديث أو 
مشكل الحديث (أي تعارضه في نفسه أو مع غيره) والناسخ والمنسوخ منه.

وكذلك ما يتعلق بالمرفوع، والموقوف، والمقطوع.
ة لعدد  فات جمومن علوم المتن أيضًا: علم غريب الحديث، وفيه مؤل

من الأئمة، وفقه الحديث، وهو ما يتصل باستنباط الأحكام منه.
ومَن نظر إلى كتــب «العلــل» و«الموضوعات» وجــد أن للمعاني 
والمتون أثرًا كبيرًا في الحكم على الحديث بالوضع. وقد قال الإمام أبو 
الفرج ابن الجوزي: «إذا رأيت الحديث يخالف العقول، أو يباين النقول، 

أو يناقض الأصول، فاعلم أنه موضوع»(١).

انظر: الموضوعات لابن الجوزي (١٠٦/١)، تحقيق عبد الرحمن محمد عثمان، نشر المكتبة   (١)
السلفية بالمدينة المنورة، ط ١، ١٣٨٦هـ ـ ١٩٦٦م.

QaradawiBooks.com

                           99 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٩٨ المحور  الثالث : 

وهذا واضح في كتابيــه: «العلل المتناهية فــي الأحاديث الواهية»، 
و«الموضوعات».

كما يتضــح بجلاء في كتاب الإمــام ابن القيم «المنــار المنيف في 
الصحيح والضعيف» الذي ذكر فيه جملة وافرة من القواعد الباهرة، الدالة 
على وضع الحديث، وكلها تتعلق بالمتــن أو المضمون، ويلزم الباحث 

عن الحقيقة الرجوع إليه.
ومما يلزم التنبيه عليه هنا: أن مباحث الإسناد ليست منفصلة عن مباحث 
المتن تمامًا، كما يتصور الكثيرون؛ فإن من أهــم ما يُحكم به على الراوي 
ا: جملة مروياته، فإذا كان ممن يروى «الغرائب»، أو «الشواذ»، أو  قبولاً أو رد

«المنكرات» اسودتْ بذلك صحيفته، وكان من أسباب جرحه ورفضه.
وكتب الجرح والتعديل ـ وبخاصة كتب الضعفاء والمتروكين ـ حافلة 
بأمثلة لا تُحصى من هذا النوع، ومَنْ قرأ كتابًا مثل «الكامل في الضعفاء» 

لابن عدي، و«ميزان الاعتدال» للذهبي، أدرك ذلك بيقين.
بل قد يُرَد الراوي بسبب حديث واحد، غير مقبول المتن، كقول ابن 
حِبان في بَهْزِ بن حكيم: لولا روايته حديث: «فإنا آخذوها وشَطْرَ ماله»(١) 

لأدخلته في الثقات(٢)!
نعم، إن أئمة الحديث عُنُوا بنقد الســند أكثر من المتن، خشــية أن 
يردوا بمحض عقولهم ما لا يجوز أن يُرَد؛ لأنه يتعلق بأحوال الآخرة، أو 

جوه: إسناده حســن. وأبو داود (١٥٧٥)، والنسائي (٢٤٤٤)،  رواه أحمد (٢٠٠٣٨)، وقال مخر  (١)
نه الألباني في صحيح أبي داود (١٤٠٧). كلاهما في الزكاة، وحس

انظر: المجروحين لابن حبان (١٩٤/١)، تحقيق محمود إبراهيم زايد، نشر دار الوعي، حلب،   (٢)
ط ١، ١٣٩٦هـ.

QaradawiBooks.com

                         100 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٩٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

عوالم الغيب، أو حقائق الوجود، أو مــكارم الأخلاق، أو القوانين التي 
لا تصلح الحياة الإنسانية والاجتماعية إلا بها، وإن كانت أكبر من عقل 

الإنسان في ذلك العصر وتلك البيئة.
خذ مثلاً: رد ابن حبان لبهز بن حكيم لروايته الحديث الذي أشــرنا 
إليه، وهو يتضمن العقوبة المالية لمانع زكاة الإبل، بمصادرة شَطْر ماله. 
ضة لرأي الإمام أو القاضي،  ولو أخََذ الحديث على أنه عقوبة تعزيرية مفو
قابلة للتخفيف أو الإلغاء، ما رفض الحديث، ولا أخرج راويه من دائرة 

الثقات(١).
فإرخاء العنان للعقل المحدود بحدود مكانه وزمانه وثقافته في رفض 

«المتون» التي لا تعجبه، لا يخلو من خطر.
وحسبنا أن عائشة استنكرت رواية أبي هريرة لحديث تعذيب 
ب  امرأة من أجل هرة حبســتها، قائلة: إن االله أكــرم من أن يُعذ

ة(٢)! مؤمنًا لأجل هِر
ولم يكن الصواب معها # .

وقد يخطر لبعض العقول حتى الكبيرة منها معنى في الحديث غير 
سائغ، فيســارع برد متنه، مع احتماله لوجوه ســائغة أخرى، ظهرت 

لغيره.

انظر: كلامنا عن هــذا الحديث في كتابنا: فقــه الزكاة (٧٩٠/٢ ـ ٧٩٢)، نشــر مكتبة وهبة،   (١)
القاهرة، ط ٢٥، ١٤٢٧هـ ـ ٢٠٠٦م.

جوه: إسناده حسن. وقال الهيثمي في مجمع الزوائد (٤٥٥):  رواه أحمد (١٠٧٢٧)، وقال مخر  (٢)
رجاله رجال الصحيح. والحديث متفق عليه دون قصة عائشة: رواه البخاري في بدء الخلق 

(٣٣١٨)، ومسلم في التوبة (٢٦١٩).

QaradawiBooks.com

                         101 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٠٠ المحور  الثالث : 

وفي عصرنا وجدنا مَن ردوا صحاح الحديث بأوهامٍ توهموها، حتى 
رأينا مَن رد حديث «بُنيَِ الإسلام على خمس...»!(١)؛ لأنه لم يُذكر الجهاد 
فيها، مــع أن كثيرًا من آيــات القرآن في وصف المؤمنين والمحســنين 

والمتقين وعباد الرحمن لم تشمل الجهاد.

وســنعرض لهذا بعدُ، عندما نعرض لفتنة الاجتراء على رد الحديث 
الصحيح بغير بينة.

ا�����"!�:  �!q �� ُّ
ا�

ــنة كلها،  وعجب آخر فــي هذا المقــام: أن يرد بعــضُ الناس الس
والأحاديث كافة؛ لأن من السنن ما لا علاقة له بالتشريع؛ لأن النبي ژ 
قاله، أو فعله، أو أقره، بمقتضى جبلته البَشرية، أو بحكم خبرته العادية، 
فهو مجرد رأي له في الأمور الدنيوية، لا ديــن يبلغه عن ربه إلى أمته. 
وأبرز مثل لــه حديث تأبير النخل، وإشــارته على الأنصــار برأي كان 
الصواب في غيره، وقوله لهم في النهاية: «إنما ظننتُ ظنا فلا تؤاخذوني 

بالظن»(٢). وقال: «أنتم أعلمُ بأمر دُنْياكم»(٣).
وهناك من الســنن ما صدر عن النبي ژ بوصفه إمام الأمة ورئيس 
الدولة، فهو أشــبه بالقرار السياســي أو الإداري منه بالحكم التشريعي 
التكليفي، فليس له صفــة العموم ولا الدوام، وعلــى هذا حمل بعض 

الأئمة من الفقهاء حديث: «مَنْ أحيا أرضًا ميتة، فهي له»(٤).

متفق عليه: رواه البخاري (٨)، مسلم (١٦)، كلاهما في الإيمان، عن ابن عمر.  (١)
رواه مسلم في الفضائل (٢٣٦١)، عن طلحة.  (٢)

رواه مسلم في الفضائل (٢٣٦٣)، عن عائشة وأنس.  (٣)
 ـ٨٤. سبق تخريجه ص  (٤)

QaradawiBooks.com

                         102 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٠١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ومثل ذلك ما صدر عنه بوصفه القائد العسكري في معركةٍ ما، فيُعمل 
به في نطاق المعركة وما يتصل بها، مثل قوله يوم حنين: «مَنْ قتل قتيلاً 

فله سلبُه»(١).
ومن المعلــوم بالاســتقراء: أن جمهرة الســنن والأحاديــث الثابتة 
عنه ژ ، إنما صدرت عنه بوصف التشريع والتبليغ عن االله تعالى، وأما 

نة. ة محدودة من السِما ليس للتشريع فهو قل
ــنة مما ليس له صلة  والمنهج الصحيح أن يُعرف هذا النوع من الس
بالتشريع قَط، أو ليس له صلة بالتشريع العام الدائم، ليُعطَى حكمه، وهو 

افين والدخلاء. قين من العلماء، وليس عمل الخطعمل المحق
ويبقى سائر السنن على أصله منارة للاهتداء والاتباع والطاعة، كما قال 
 ﴾ ́  ³  ² ﴿ [النــور: ٥٤]،   ﴾ 3  2  1 ﴿ تعالى: 

l ﴾ [النور: ٥٦].  k  j  i ﴿ ،[الأعراف: ١٥٨]

ولي فــي هذا الموضوع بحث ضــافٍ موثّق بالأدلــة حول الجانب 
نة النبوية، وما ليس للتشريع منها، نشرته «مجلة مركز  التشريعي في الس

نة والسيرة» في قطر، فليُرجع إليه(٢). بحوث الس

��'�آن:  /��C0 9��'�آن �� ُّ
ا�  B� ء��g�)الا

ــنة بالقرآن يخالفون ـ أول  الذين يزعمون الاســتغناء عن الس ثم إن
ما يخالفون ـ القرآن ذاته مخالفة صريحة.

 ـ٨٤. سبق تخريجه ص  (١)
راجع: الســنة مصدرًا للمعرفة والحضارة صـ ١٢ ـ ٨١، فصل: التشريعي وغير التشريعي من   (٢)

السنة، نشر دار الشروق، القاهرة، ط ١، ١٩٩٧م.

QaradawiBooks.com

                         103 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٠٢ المحور  الثالث : 

فالقرآن يأمر بطاعة الرســول بجوار طاعة االله تعالى، وذلك في عدد 
من الآيات الكريمة.

بل اعتبر القرآن الكريم طاعة الرسول طاعة الله تعالى، كما اعتبر بيعته 
 " [النســاء: ٨٠]، ﴿ !   ﴾ &  %  $  #  " بيعة الله تعالى: ﴿ ! 

& ﴾ [الفتح: ١٠].  %  $  #
وهذه بعض الآيات الآمرة بطاعة الرسول مع طاعة االله:

 S  R  Q  P  O  N  M  LK  J  I  H  G ﴿
T ﴾ [المائدة: ٩٢].

 ﴾ f  e  d  c  b  a  `  _  ^  ]  \ ﴿
[الأنفال: ٢٠].

 .  -  ,  +  *  )  (  '  &%  $  #  "  ! ﴿
: ﴾ [النور: ٥٤].  9  8  7  6  5  43  2  1  0/

® ﴾ [الأحزاب: ٧١].  ¬  «  ª  ©  ¨  §  ¦ ﴿

 ﴾ L  K  J  I  H  G  F  ED  C  B  A﴿
[التغابن: ١٢].

 Ô  Ó  Ò  ÑÐ  Ï  Î  Í  Ì  Ë  Ê  É  È  Ç ﴿
 ã  â  á  àß  Þ  Ý  Ü  Û  Ú  Ù  M  ×  Ö  Õ

ä ﴾ [النساء: ٥٩].

ولو كانت طاعة الرســول تعني اتباع القرآن وحــده، لم يكن هناك 
معنى لعطف الأمــر بطاعته على طاعــة االله تعالــى؛ إذ العطف يقتضي 

QaradawiBooks.com

                         104 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٠٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

المغايرة، وقد طلب القرآن الطاعة فــي غير موضع لكل منهما، فأفاد أن 
لكل منهما طاعة مستقلة.

مة ابن القيم كلام جيد في معنى الآية التي ذكرناها من سورة  وللعلا
النساء، والتي طلبت من الجماعة المؤمنة طاعة االله وطاعة رسوله وأولي 

.﴾ Ð ﴿ الأمر من المؤمنين
قال 5 في «إعلام الموقعين»: «فأمر ســبحانه في هذه الآية بطاعته 
وطاعة الرســول وأعاد الفعل: ﴿ Ì ﴾ إعلامًا بأن طاعة الرسول تجب 
اســتقلالاً من غير عرضِ ما أمر به على الكتاب، ولم يأمر بطاعة أولي 
الأمر اســتقلالاً، بل حذف الفعل، وجعل طاعتهم ضمن طاعة الرسول، 
إيذانًا بأنهم إنما يُطاعون تبعًا لطاعة الرســول، فمَــن أمر منهم بخلاف 
نت الآية أن أهل  ما جاء به الرســول، فلا ســمع له ولا طاعة. كما تضم
الإيمان قد يتنازعون في بعض الأحكام ـ كما تنــازع الصحابة في كثير 
وا ما تنازعوا فيه إلى االله  منها ـ ولا يخرجون بذلك عن الإيمــان، إذا رد

 Ü  Û  Ú  Ù  M  ×  Ö ﴿ :بقوله االله عليهم  ورسوله، كما شرطه 
ß ﴾ [النساء: ٥٩]. ولا ريب أن الحكم المعلق على شرط ينتفي   Þ  Ý

عند انتفائه.
Õ ﴾ نكرة في سياق   Ô  Ó  Ò ﴿ :في قوله تعالى ﴾ Õ ﴿ :وكلمة
الشــرط تعم كلّ ما يتنازع فيه المؤمنون من أمر الدين، دقِه وجلِه، جليه 
وخفيه، ولو لم يكن في كتاب االله وسُنة رسوله بيانُ حُكم ما تنازعوا فيه، 
ولم يكن كافيًا، لم يأمرْ بالرد إليه؛ إذ مــن الممتنع أن يأمر تعالى بالرد 

عند النزاع إلى مَن لا يوجد عنده فصل النزاع»(١).

انظر: إعلام الموقعين (٤٨/١، ٤٩).  (١)

QaradawiBooks.com

                         105 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٠٤ المحور  الثالث : 

هذا بعض ما ذكره ابن القيم تعليقًا على هذه الآية ثم قال: «إن الناس 
أجمعوا أن الرد إلى االله سبحانه هو الرد إلى كتابه، والرد إلى الرسول هو 

الرد إليه نفسه في حياته، وإلى سُنته بعد وفاته»(١).

:�� ُّ
ا� � ���He bم "�ا��� رد الإ0�م 

نة يبدو أنها ضلالة قديمة، وقد رد عليها  ودعوى الاكتفاء بالقرآن عن الس
ا بليغًا مضيئًا في «رسالته» الشهيرة، ومما قاله هناك: رد ƒ الإمام الشافعي

أ�0 االله o B0��� ر(�ل االله:  �0 9�ب 

 )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿ ثنــاؤُه:   جَــل االله  قال 
 :  9  8  7  6  5  4  3  21  0  /  .  -  ,  +*

; ﴾ [الفتح: ١٠].
& ﴾ [النساء: ٨٠].  %  $  #  " وقال: ﴿ ! 

فَأعْلَمهم أن بَيْعَتَهُمْ رسولَه بَيْعَتُه؛ وكذلك أعلمهم أن طاعتَهم طاعتُهُ.
 ¸  ¶  µ  ´  ³  ²  ±  °  ¯  ® وقال: ﴿ ¬ 

À ﴾ [النساء: ٦٥].  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹
بَيْر في  نَزَلَتْ هذه الآيةُ فيما بَلَغَنَــا ـ واالله أعلم ـ في رجل خَاصَمَ الز

بير(٢). بها للز أرْضٍ، فَقَضَى النبي

إعلام الموقعين (٤٩/١).  (١)
الرجل الذي خاصم الزبير كان من الأنصار ممن شهد بدرًا، واختصما في ماء كانا يسقيان به   (٢)
ــنة، وفي آخــره: فقال الزبير:  ل معروف في كتب الس أرضهمــا ونخلهما. والحديث مطــو
ما أحســب هذه الآية نزلت إلا في ذلك. متفق عليه: رواه البخاري في المســاقاة (٢٣٥٩)، 
ومسلم في الفضائل (٢٣٥٧)، عن عبد االله بن الزبير. وانظر: فتح الباري (٣٥/٥ ـ ٣٨)، تحقيق 

محب الدين الخطيب، نشر دار المعرفة، بيروت، ١٣٧٩هـ.

QaradawiBooks.com

                         106 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٠٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وهذا القضاء سُنة مِنْ رسولِ االله، لا حُكْمٌ منصوصٌ في الْقُرَآن.
والقُرآنُ يَدُل ـ واالله أعلم ـ على ما وَصَفْتُ؛ لأنه لو كان قضاءً بالقُرآن 
كان حكمًا منصوصًا بكتاب االله، وأشْــبَهَ أن يكونوا إذَا لم يُسَلمُوا لحُِكْمِ 
وا حُكْمَ  ا غيرَ مُشْــكِلِ الأمْرِ: أنهم ليســوا بمؤمنين، إذا رَد كتاب االله نَص

التنزيل، إذَا لم يُسَلمُوا لَهُ.
 R  Q  P  O  N  M  L ﴿ :وقال تبــارك وتعالــى
 a  `  _  ^  ]  \[  Z  Y  X  W  V  U  TS

h ﴾ [النور: ٦٣].  g  f  e  d  c  b
 z  ❁  x  w  v  u  t  s  r  q  p  o  n ﴿ وقــال: 
 ¬  «  ª  ©  ¨  §  ¦  ¥  ¤  £  ❁  ¡ ے   ~  }  |  {
 ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶  ❁  ´  ³  ²  ±  °¯  ®
 Í  Ì  Ë  ❁  É  È  Ç  ÆÅ  Ä  Ã  Â  Á  À  ¿

Ô ﴾ [النور: ٤٨ ـ ٥٢].  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï  Î
فَأعْلَمَ االلهُ الناسَ في هــذه الآية: أن دُعاءهَم إلى رســول االله ليَِحْكُمَ 
بينهم: دُعاءٌ إلى حُكْمِ االله؛ لأن الحاكم بينهم رســولُ االله، وَإذا سَــلمُوا 

لحُِكم رسول االله، فإِنما سَلمُوا لحكمه بفرض االله.
وأنّهُ أعلمهم أن حُكمَهُ حُكمُهُ، على معنى افْترَِاضِهِ حُكمَهُ، وما سَبَقَ 
في علمــه جل ثناؤه مِنْ إسْــعادهِِ بعِصمته وتوفيقه، وما شَــهِدَ له به من 

هدايته واتباعِه أمْرَهُ.
فأحْكَمَ فَرْضَهُ بإِلزام خَلْقِه طاعةَ رسوله وَإِعلامِهِمْ أنها طاعتُهُ.

فَجَمَعَ لهم أنْ أعْلَمَهُمْ أن الفرض عليهم اتباعُ أمْرِهِ وأمرِ رسوله، 
QaradawiBooks.com

                         107 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٠٦ المحور  الثالث : 

وأن طاعةَ رسولهِِ طاعتُه، ثم أعْلَمَهُمْ أنه فَرَضَ على رسولهِ اتباعَ أمرِه، 
جل ثناؤه»(١).

ثم عقد الإمام الشافعي بابًا آخر ذكر فيه مَا أبَانَ االله لخلقه مِنْ فَرْضِه 
على رسولهِ اتّباعَ ما أوُْحِيَ إليه، وما شَهِدَ لَهُ بهِِ مِن اتّباع ما أمُِرَ به، ومِن 

هُدَاهُ، وأنه هَادٍ لمَِنِ اتبَعَهُ.
 &  %  $  #  " قال الشــافعي: «قال االله جل ثناؤه لنبيه: ﴿ ! 
 3  2  1  0  ❁  .  -  ,  +  *  )(  '

> ﴾ [الأحزاب: ١، ٢].  ;  :  9  8  7  65  4
 ﴾ j  i  h  gf  e  d  c  ba  `  _  ^  ] وقال: ﴿ \ 

[الأنعام: ١٠٦].

 r  q  p  o  n  m  l  k  j  i  h  g ﴿ وقال: 
s ﴾ [الجاثية: ١٨].

فَأعْلَمَ االلهُ رَسُــولَه مَنهُ عليه بما ســبق في علمه: مِن عصمته إياهُ مِن 
 W  V  U  T  S  RQ  P  O  N  M  L  K  J ﴿ :خلقه، فقــال

[ ﴾ [المائدة: ٦٧].  \  [  Z  YX
وشَهِدَ له جلّ ثناؤه باستمساكه بما أمََرَهُ به، والهُدَى في نفسه، وهداية 

 -  ,  +  *  )  (  '&  %  $  #  " مَن اتّبعهُ، فقال: ﴿ ! 
 <  ;  :  9  87  6  5  4  3  2  1  0  /  .

= ﴾ [الشورى: ٥٢].

انظر: الرسالة للشــافعي (٨٢/١ ـ ٨٤)، تحقيق أحمد شاكر، نشر مكتبة الحلبي، مصر، ط ١،   (١)
١٣٥٨هـ ـ ١٩٤٠م.

QaradawiBooks.com

                         108 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٠٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

 º  ¹  ¸  ¶  µ  ´  ³  ²  ±  ° ﴿ وقــال: 
 È  Ç  Æ  Å  ÄÃ  Â  Á  À  ¿¾  ½  ¼  »
Ô ﴾ [النساء: ١١٣].  Ó  Ò  Ñ  Ð  ÏÎ  Í  Ì  Ë  Ê  É

فَأبانَ االله أنَْ قَدْ فَــرَضَ على نبيه اتّباعَ أمرهِ، وَشَــهِدَ لَهُ بالبَلاغِ عنه، 
لاً  بًا إلى االله بالإيمَانِ به، وتَوَس وشَهِدَ به لنفسه، ونحنُ نَشْــهَدُ له به، تَقَر

إليه بتصديق كَلمَِاتهِ.
لب، عن  أخبرنا عبدُ العزيز(١) عن عمرو بـن أبي عَمــرو مَوْلَى المُط
ا أمَركُمُ االله  ِرسولَ االله ژ قال: «مَا تَركْتُ شَيْئًا مم لب بنِ حَنْطَبٍ، أن المُط
ا نهاكم االله عنه إلا وقد نهيتكم  به إلا وقد أمرتكُم به، وَلا تركتُ شيئًا مم

عنه»(٢).
ا ســبق في علمه وحتْم قضائه الذي  قال الشافعي: وما أعلمنَا االله مم
وا بــه أن يُضلوه،  ـه منعهُ من أنْ يهُم ، من فضلــه عليه ونعمته: أنـ لا يُرَد

ونه مِن شيء. وأعلمه أنهم لا يَضُر
وفي شهادته له بأنه يَهدي إلى صراطٍ مستقيمٍ، صراط االله، والشهادةِ 
بتأدية رســالته واتّباعِ أمرِه، وفيما وصفتُ مِنْ فَرْضِهِ طاعَتَهُ وتأكيده إيّاها 
ــةَ على خلقِه، بالتســليم لحُكْمِ  في الآيِ، ذكرتُ ما أقــامَ االلهُ به الحُج

رسولِ االله واتّباعِ أمره.

الــدراوردي، وهو من ثقات أتباع  عبد العزيز ـ هذا ـ هو ابن محمد بن عبيد بن أبي عبيدٍ   (١)
التابعين من أهل المدينة، مات ســنة ١٨٧هـ، وقيل غير ذلك. انظر: الطبقات الكبرى لابن 

سعد (٤٢٤/٥)، تحقيق إحسان عباس، نشر دار صادر، بيروت، ط ١، ١٩٦٨م.
رواه الشافعي في مسنده (٦٧٣) ترتيب السندي، والبيهقي في النكاح (٧٦/٧)، وقال الألباني   (٢)

في الصحيحة (١٨٠٣): مرسل حسن.

QaradawiBooks.com

                         109 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٠٨ المحور  الثالث : 

قال الشافعي: وما سَن رسولُ االله فيما ليس الله فيه حُكمٌ، فَبحُِكمِ االله 
 ?  ❁  =  <  ;  : سَنهُ. وكذلك أخبرنا االله في قوله: ﴿ 9 

@ ﴾ [الشورى: ٥٢ ـ ٥٣].
 فيما ليس فيه بعيْنه نَص رســولُ االله مع كتاب االله، وســن وقد سَن

كتاب.
وكل ما ســن فقد ألزَمَنَا االلهُ اتّباعَه، وجَعَلَ في اتّباعــهِ طاعَتَهُ، وفي 
العُنُودِ عن اتّباعهَا معصيتَه التي لم يُعْذِرْ بها خلقًا، ولم يجعل له من اتباع 

سنن رسول االله مخرجًا»(١).

�َّ� وا�'�آن: ُّ
ا�  B!9

نة مصدرًا ربانيا للهداية والتشريع، فمما  وإذا كان كل من القرآن والس
لا ريب فيه أنهما ليسا بمنزلة واحدة، وأن بينهما فروقًا أساسية.

(أ) فالقرآن كلّه قطعي الثبوت؛ لأنه منقول بالتواتر اليقيني، جيلاً عن 
نة، فأقلها ما ثبت بالتواتر، وأكثرها إنما ثبت بطريق الآحاد. جيل، أما الس
(ب) القرآن كلّــه ثبت بطريــق الوحي الجلي بواســطة نزول أمين 
الوحي جبريل ‰  على قلب النبي ژ . كما نطق بذلك القرآن نفســه: 

q ﴾ [الشعراء: ١٩٣، ١٩٤].  p  o  n  m  ❁  k  j  i  h ﴿
وع، وما ثبت  ــنة، فمنها ما ثبت بطريق الإلهام والنفْث في الر أما الس
بالرؤيا الصادقة، وكلا الطريقين ليــس من الوحي الجلي. ومنها ما ثبت 
بطريــق الاجتهاد، الذي يقــره االله تعالى عليه، وهي ما يُســمى «الوحي 

ه على خطأ، حتى لا يُتبع فيه. البـاطن»؛ فإن االله تعالى لا يقر

انظر: الرسالة للشافعي (٨٥/١ ـ ٨٨).  (١)

QaradawiBooks.com

                         110 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٠٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ــنة ـ أعني القولية  (ج) القــرآن لفظه ومعناه مــن االله تعالى، أما الس
منها ـ فلفظها مــن النبي ژ ، ولهــذا لا يجوز رواية القــرآن بالمعنى، 

نة. بخلاف الحديث أو الس
(د) القرآن محفوظ بجملته وتفصيله، بألفاظه ومعانيه، بصريح وعد 

m ﴾ [الحجر: ٩].  l  k  j  i  h  g ﴿ :االله تعالى
نة، فهي محفوظة ضمنًا، بحفظ االله للقرآن، باعتبارها بيانًا له،  أما الس
نة إنما هو حفظ لها  نه، كما أن حفظ السن يستلزم حفظ ما يبيوحفظ المبي

في الجملة لا في التفصيل.
(هـ) القرآن متميّز بالإعجاز، فهو الآية العظمى لمحمد ژ ، بخلاف 

الحديث، وإن كان في قمة البلاغة البَشرية.

ا�'�آن: �� ا�3H!�3 لا <"�رض  ُّ
ا�

ــنة ـ إذن ـ مبينة للقرآن، أو مؤكدة له، أو شارعة لأحكام مستقلة  الس
في إطار مقاصده وكلياته، وليســت معارضة له، ولا توجد سُنة صحيحة 
صريحة تعــارض القرآن، وما وُجـِـد من ذلك، فلا بد أنــه صحيح غير 
صريح، أو صريح غير صحيح. وغير الصحيح لا اعتبار له، وغير الصريح 
يجب تأويله بمــا يتفق مــع القرآن؛ لأن القــرآن هو الأصــل، والفرع 

لا يخالف أصله.
ويحسن بي أن أنقل هنا ما ذكره المحقق ابن القيم في «إعلام الموقعين» 

نة بالقرآن، قال: «والسنة مع القرآن على ثلاثة أوجه: عن علاقة الس
نة  أحدها: أن تكون موافقة له من كل وجه، فيكون توارد القرآن والس

على الحكم الواحد من باب توارد الأدلة وتضافرها.
QaradawiBooks.com

                         111 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١١٠ المحور  الثالث : 

الثاني: أن تكون بيانًا لما أريد بالقرآن وتفسيرًا له.
مة  الثالث: أن تكون موجبِة لحكم سكت القرآن عن إيجابه، أو محر
لما سكت عن تحريمه. ولا تخرج عن هذه الأقسام، فلا تعارض القرآن 

بوجهٍ ما.
فما كان منها زائدًا على القرآن، فهو تشــريع مبتدَأٌ من النبي ژ تجب 
طاعته فيه، ولا تحــل معصيته، وليس هذا تقديمًا لهــا على كتاب االله، بل 
امتثالٌ لما أمر االله به من طاعة رســوله، ولو كان رسول االله ژ لا يُطاع في 
ة به، وأنه إذا لم  هذا القسم لم يكن لطاعته معنى، وسقطت طاعته المختص
تجب طاعته إلا فيما وافق القرآن، لا فيما زاد عليه، لم يكن له طاعة خاصة 
& ﴾ [النساء: ٨٠].  %  $  #  " تختص به، وقد قال االله تعالى: ﴿ ! 

وكيف يمكن أحدًا من أهل العلم ألا يقبــل حديثًا زائدًا على كتاب 
االله؟! فلا يقبل حديث تحريم المرأة على عمتها ولا على خالتها(١)، ولا 
حديث التحريم بالرضاعة لكل ما يحرم من النسب(٢)، ولا حديث خيار 
الشرط(٣)، ولا أحاديث الشــفعة(٤)، ولا حديث الرهن في الحَضَر(٥)، مع 

إشارة إلى الحديث المتفق عليه: «لا يُجمع بين المرأة وعمتها، ولا بين المرأة وخالتها». رواه   (١)
البخاري (٥١٠٩)، ومسلم (١٤٠٨)، كلاهما في النكاح، عن أبي هريرة.

متفق عليه: رواه البخاري في الشهادات (٢٦٤٥)، ومسلم في الرضاع (١٤٤٧)، عن عائشة.  (٢)
إشارة إلى الحديث المتفق عليه عن ابن عمر عن النبي ژ قال: «إن المتبايعين بالخيار في   (٣)
قا، أو يكون البيع خيارًا». رواه البخاري (٢١٠٧) واللفظ له، ومسلم (١٥٣١)،  بيعهما ما لم يتفر

كلاهما في البيوع.
مثل الحديث المتفق عليه: قضى رسول االله ژ بالشفعة في كل ما لم يقسم... رواه البخاري   (٤)

في الشفعة (٢٢٥٧)، ومسلم في المساقاة (١٦٠٨)، عن جابر بن عبد االله.
إشارة إلى الحديث اشترى من يهودي طعامًا إلى أجل، ورهنه درعه. رواه البخاري في الرهن   (٥)

(٢٥٠٩) عن عائشة.

QaradawiBooks.com

                         112 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١١١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

أنه زائد على ما في القرآن، ولا حديث ميراث الجدة(١)، ولا حديث منع 
ارة على مَن  الحائض من الصــوم والصلاة(٢)، ولا حديث وجــوب الكف
جامع في نهار رمضان(٣)، ولا أحاديث إحداد المتوفى عنها زوجها(٤)، مع 

ة. زيادتها على ما في القرآن من العِد
وقد أخــذ الناس بحديــث: «لا يرثُ المســلمُ الكافــرَ، ولا الكافرُ 

المسلمَ»(٥). وهو زائد على القرآن.
ــدس مع البنت(٦)،  وأخذوا كلّهم بحديث توريثه ژ بنت الابن الس

وهو زائد على ما في القرآن.

إشــارة إلى حديث: جاءت الجدة أم الأم، وأم الأب إلى أبي بكر، فقالت: إن ابن ابني، أو   (١)
 ـ٧٤. ابن بنتي مات... أن رسول االله ژ أعطاها السدس. وقد سبق تخريجه ص

إشــارة إلى الحديث المتفق عليه عن معاذة أن امرأة سألت عائشــة فقالت: أتقضي إحدانا   (٢)
الصلاة أيام محيضها؟ فقالت عائشــة: أحرورية أنت؟ قد كانــت إحدانا تحيض على عهد 
رسول االله ژ ثم لا تؤمر بقضاء. رواه البخاري (٣٢١)، ومسلم (٣٣٥) كلاهما في الحيض، 

عن عائشة.
إشــارة إلى الحديث المتفق عليه: بينما نحن جلوس عند رســول االله ژ ، إذ جاء رجل   (٣)
فقال: يا رســول االله، هلكت. رواه البخاري (١٩٣٦)، ومسلم (١١١١)، كلاهما في الصوم، 

عن أبي هريرة.
كحديث: «لا تحد امرأة فوق ثلاثة أيام، إلا على زوجها، فإنها تحد عليه أربعة أشهر وعشرًا،   (٤)
ولا تلبس ثوبًا مصبوغًا، إلا ثوب عصب ولا تكتحل، ولا تمس طيبًا، إلا عند أدنى طهرها 
إذا طهرت من حيضها، بنبذة من قســط أو ظفار». متفق عليــه: رواه البخاري في الحيض 

(٣١٣)، ومسلم في الجنائز (٩٣٨)، عن أم سلمة.
متفق عليه: رواه البخاري (٦٧٦٤)، ومسلم (١٦١٤) كلاهما في الفرائض، عن أسامة بن زيد.  (٥)

إشارة إلى الحديث: سئل أبو موسى عن بنت وابنة ابن وأخت... فسئل ابن مسعود، وأخبر   (٦)
بقول أبي موسى فقال: لقد ضللت إذا وما أنا من المهتدين، أقضي فيها بما قضى النبي ژ : 
للابنة النصف، ولابنة ابن الســدس تكملة الثلثين، وما بقي فللأخــت. رواه البخاري في 

الفرائض (٦٧٣٦).

QaradawiBooks.com

                         113 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١١٢ المحور  الثالث : 

وأخذوا بحديث: «مَنْ قتل قتيلاً فله ســلبه»(١). وهو زائد على ما في 
القرآن من قسمة الغنائم.

وأخذوا كلهم بقضائه ژ الزائد على ما في القرآن من أن أعيان بني 
ت: الرجل يرث أخــاه لأبيه وأمه دون  الأبوين يتوارثــون دون بني العَلا
ا، فسُــنن رســول االله ژ أجل في  أخيه لأبيه(٢). ولو تتبعنا هذا لطال جد
صدورنا وأعظــم وأفْرض علينــا ألا نقبلها إذا كانت زائــدة على ما في 

القرآن، بل على الرأس والعَيْنَين» اهـ(٣).

ا�'�آن:  bإ�  �َّ� ُّ
ا�  �#�0

نة من الكتاب: منزلةُ البيان من المبين، فالقرآن هو  هذه هي منزلة الس
نة يرجع إلى الكتاب،  حته، وكلّ ما في الس نة شارحته وموض الأصل والس
بوجه من الوجــوه، وقد أوضح ذلك الإمام الشــاطبي في «الموافقات»، 

وأقام عليه الأدلة، وضرب له الأمثلة.
فتحريم الجمع بين المرأة وعمتها، أو المرأة وخالتها ـ مثلاً ـ إنما هو 
ضرب من القياس علــى حكم القرآن في تحريــم الجمع بين الأختين، 

 ـ٨٤. سبق تخريجه ص  (١)
 ﴾ <  ;  :  9  8  7 إشارة إلى الحديث: «إنكم تقرؤون هذه الآية: ﴿ 6   (٢)
[النساء: ١٢]. وإن رسول االله ژ قضى بالدين قبل الوصية، وإن أعيان بني الأم يتوارثون 
ت، الرجل يرث أخاه لأبيه وأمه دون أخيــه لأبيه». رواه أحمد (١٠٩١)،  دون بني العَلا
جوه: إسناده ضعيف. والترمذي في الفرائض (٢٠٩٤، ٢٠٩٥)، وقال: هذا حديث  وقال مخر
لا نعرفه إلا من حديث أبي إسحاق، عن الحارث، عن علي، وقد تكلم بعض أهل العلم 
نه الألباني في إرواء  في الحارث والعمل على هذا الحديث عند عامة أهل العلم. وحس

الغليل (١٦٨٨).
إعلام الموقعين (٢٨٨/٢ ـ ٢٩٠).  (٣)

QaradawiBooks.com

                         114 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١١٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

للاشــتراك في العِلة التي نبه عليها الحديث بقوله: «إنكم إن فعلتم ذلك 
قطعتم أرحامكم»(١).

وتوريث الجدة نصيب الأم عند فقد الأم قياس لها على الأم، فهي 
أم من وجه، وتحريم كل ذي ناب من الســباع تطبيــق لقوله تعالى: 
Z ﴾ [الأعــراف: ١٥٧]، كما أشــار إلــى ذلك الإمام   Y  X ﴿

. ƒ الشافعي

وتحريم الأكل والشــرب في أواني الذهب والفضة، وما في معناها؛ 
تطبيق لما حفل به القــرآن من الحملة على التــرف والمترفين، واعتبار 

الترف من أسباب الفساد والانحلال للأمة، حتى يدمرها تدميرًا.

 _  ^  ]\  [  Z﴿ :وتحريم الخلوة بالأجنبية تطبيق لقول القرآن
] ﴾ يعني   Z ﴿ :[الإســراء: ٣٢]؛ لأن النهي بقوله ﴾ b  a  `

النهي عن مقدمات الزنى والخلوة منه.

ومثل ذلــك: أن النبي ژ لعن مع شــارب الخمر تســعة آخرين(٢)، 
 ﴾ -  ,  +  * وذلك يدخل في قوله تعالى عن الخمر: ﴿ ( 
[المائدة: ٩٠]؛ والاجتناب أبلغ من مجرد الترك، فيتضمن العصر، والسقي، 

والحمل، والبيع، وما في معناها.

رواه ابن حبان في النكاح (٤١١٦)، وقال الأرناؤوط: حســن. والطبراني (٣٣٧/١١)، وضعفه   (١)
الألباني في ضعيف أبي داود (٣٥٢)، عن ابن عباس.

إشــارة إلى الحديث: «لعن االله الخمر، ولعن شــاربها، وســاقيها، وعاصرها، ومعتصرها،   (٢)
وبائعها، ومبتاعهــا، وحاملها، والمحمولة إليــه، وآكل ثمنها»، رواه أحمــد (٥٧١٦)، وقال 
جوه: حديث صحيح بطرقه وشواهده. وأبو داود (٣٦٧٤)، وابن ماجه (٣٣٨٠)، كلاهما  مخر

حه الألباني في المشكاة (٢٧٧٧)، عن ابن عمر. في الأشربة، وصح

QaradawiBooks.com

                         115 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١١٤ المحور  الثالث : 

جَانَ(١): ما قال النبي ژ من شيء، فهو في القرآن، وفيه  وقال ابن بَر
 P ﴿ :أصله، قَرُب أو بَعُد، فهمه مَن فهمه، وعَمِهَ عنه من عَمِه، قال تعالى

U ﴾ [الأنعام: ٣٨](٢).  T  S  R  Q
ــنة شــيء خارج عن القرآن، فضلاً عن شــيء يخالفه  فليس في الس
ص عمومــه، أو يقيد  ن إجمالــه، أو يخصويعارضه، وإنما فيهــا ما يبي

إطلاقه.

ولهذا ذكر الإمــام أبو عُبَيد أن الرســول ژ لا يحكم بحكم يدل 
حة  رة للتنزيل، والموض ة هي المفسن الكتاب على شيء سواه. ولكن الس
لحدوده وشــرائعه، قال: ألا ترى أن االله تبارك وتعالــى أنزل في كتابه 
 ﴾ 2  1  0  /  .  -  , حين ذكــر الحــدود فقــال: ﴿ + 
[النــور: ٢] فجعلــه حكمًا عامــا في الظاهــر على مَن زنــى. ثم حكم 

الثيبين بالرجم؟ وليس هذا بخلاف الكتاب، ولكنه  رسول االله ژ في 
لما فعل ذلك عُلـِـمَ أن االله إنما عنــي بالآية: البكِْريــن دون غيرهما. 

 e  d  c ﴿ :وكذلك لما ذكــر الفرائــض (مقادير الإرث) فقــال
k ﴾ [النساء: ١١] فكانت الآية شاملة لكل   j  i  h  gf
ولد، فلما قال رســول االله ژ : «لا يرث المســلمُ الكافــرَ، ولا الكافرُ 
المســلمَ»(٣). لم يكن هذا خلاف التنزيل، ولكن عُلمَِ أن االله إنما عنى 

بالموارثة أهل الدين الواحد، دون أهل الدينين المختلفين.

نقله الزركشي في البرهان (١٢٩/٢).  (١)
وقد تأول بعض المفسرين الكتاب المذكور في الآية أنه «اللوح المحفوظ»، فالأولى الاستدلال   (٢)

D ﴾ [النحل: ٨٩].  C  B  A  @ بقوله تعالى في سورة النحل: ﴿ ? 
 ـ١١١. سبق تخريجه ص  (٣)

QaradawiBooks.com

                         116 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١١٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

 &  %  $  #  "  ! ﴿ فقال:  الوضوء  ذكر  لما  وكذلك 
 .  -  ,  +  *  )  (  '
1 ﴾ [المائــدة: ٦] ثــم مســح رســول االله ژ على   0  /
الخفين(١)، فتبين لنا أن االله إنما عني بغســل الأرجل إذا كانت الأقدام 

بادية لا خِفاف عليها.

نة(٢). رتها الس وكذلك شرائع القرآن كلها، إنما نزلت جملاً، حتى فس

وأود أن أنُبه على أمرين:

أحدهما: أن كثيرًا من الناس أســرفوا في تخصيص عمومات القرآن 
صًا، وإن لم يكن كذلك.. موه من الأحاديث مُخصبما توه

نة أو بالقرآن  عوا في القول بنسخ القرآن بالس والثاني: أن بعضهم توس
نفسه مع عدم الحاجة إلى القول بالنسخ.

ولا بدّ لنا من كلمة نبين بها موقفنا من هذين الأمرين.

:��E30 ��9�� �َّ�
إلا 9ُ ا�'�آن  لا sC�ُُّ ���م 

أما عمومات القرآن، فيجب أن يؤخذ بها ويُعمل بدلالتها، ولا يجوز 
أن يُخَص عمومها إلا بسُــنة ثابتــة محكمة. ونعني بالثابتــة: أن تكون 
صحيحة الســند، ســليمة المتن، فلا انقطاع ولا ضعف في روايتها، ولا 
شذوذ ولا عِلة في سندها أو متنها. كما نعني بالمحكمة أن تكون قطعية 

الدلالة على التخصيص، أو راجحة الدلالة عليه رجحانًا غالبًا.

متفق عليه: رواه البخاري في الوضوء (١٨٢)، ومسلم في الطهارة (٢٧٤)، عن المغيرة بن شعبة.  (١)
الأموال للقاسم بن سلام صـ ٦٥١، تحقيق محمد خليل هراس، نشر دار الفكر، بيروت.  (٢)

QaradawiBooks.com

                         117 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١١٦ المحور  الثالث : 

فلســنا مع الذين يــردون الســنن الصحيحــة المحكمــة بالظواهر 
والعمومات القرآنية، ولا مع الذين يســارعون إلى التخصيص بالحديث 

ولو في سنده لين، أو بالصحيح ولو في دلالته شك أو ضعف.
لقد أدى بي بحثي في «فقه الزكاة» والموازنة بين الأدلة إلى مخالفة 
أبي حنيفة الذي رد حديث: «ليس فيما دون خمسة أوَْسُقٍ صدقة»(١). إبقاءً 
o ﴾ [البقــرة: ٢٦٧]،   n  m  l  k ﴿ :على عمــوم قولــه تعالــى
العُشــر»(٢). لأن الحديث  السماء  «فيما ســقت  وكذلك عموم قوله ژ : 
صحيح، وتأويله بأنه في أوســق التمر إذا كانت للتجارة تأويل ضعيف 
حت مع الجمهــور اعتبار النصاب فيما  مرجوح، بل متهافت. ولهذا رج
أخرجت الأرض كسائر الأموال الأخرى، وهو الموافق لحكمة الشارع في 

فرض الزكاة على الأغنياء، والنصاب هو الحد الأدنى للغِنَى.
 k ﴿ :ولكني وافقت أبا حنيفة كل الموافقة في تمسكه بعموم آية
o ﴾ [البقــرة: ٢٦٧]، وعموم حديث: «فيما ســقت السماء   n  m  l
العُشــر». ولم أخصص هذا العموم بمثل حديث: «ليس في الخَضْرَاوات 
صدقة»(٣). لأنه حديث ضعيف، على أنه يمكن تأويله بأن المعنى: ليس 
فيها صدقة يأخذها الجُباة؛ لأنها مما يسرع إليه التلف والفساد، فلا تبقى 
في بيت المال. فإذا لم يكن شُــرِع أخذها كالمواشي والزرع، فإن ذلك 

لا يسقط إيجابها باللفظ العام السابق.
ــنة ـ يجب أن تُحتــرم وتُوخذ كما هي،  عمومات القرآن ـ وكذا الس إن
حتى يخصها دليل صحيح صريح. ومن هنا أخذنا بعموم الآيات والأحاديث 

متفق عليه: رواه البخاري (١٤٤٧)، ومسلم (٩٧٩)، كلاهما في الزكاة، عن أبي سعيد الخدري.  (١)
رواه البخاري في الزكاة (١٤٨٣)، عن ابن عمر.  (٢)

رواه البزار (٩٤٠)، والطبراني في الأوسط (٥٩٢١)، عن طلحة بن عبيد االله.  (٣)

QaradawiBooks.com

                         118 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١١٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

 o  n  m ﴿ :التي افترضت الزكاة في كل مال، مثل قوله تعالى
 d  c ﴿ [التوبة: ١٠٣]،   ﴾ {  z  y  xw  v  u  s  sr  q  p
وا زكاة أموالكم»(١) من غير فصل  [المعارج: ٢٤]، وقوله ژ : «أد ﴾ g  f  e

بين مال ومال، ولم نُخرج من ذلك إلا ما خصه الدليل.

:�� ُّ
ا�'�آن 9��  t
��ُ لا 

إنّني أجزم بأن النسخ في داخل الشــريعة الإسلامية ثابتٌ بيقين لما 
ج في الأحكام الشــرعية إيجابًــا أو تحريمًا،  أخذ االله به عباده من التدر
تشديدًا أو تخفيفًا. كما في تحريم الخمر والربا وغيرهما، وكما في فرض 

الصلاة والزكاة والصيام.
ولكني لا أميل إلى القول بنسخ آيات من القرآن الكريم لم يقم دليل 
قاطع على نســخها، ولا أوافق الذين يســارعون إلى ادعاء النسخ كلما 
توهمــوا تعارضًا بين آية وآيــة، أو آية وحديث، بل بيــن الآية ومذهب 

إمامه، بل بينها وبين عمل الناس.
وللإمام الشــافعي كلام قوي فــي الردّ على مَن ادعى نســخ القرآن 

نة، ينبغي أن يراجع في «رسالته» العظيمة، فهو جدير بالاعتبار(٢). بالس
على أني لم أجد فــي القرآن الكريــم من ناحية التطبيــق الواقعي 

ل غير مقبول(٣). نة النبوية، إلا بتمح ما يمكن اعتباره منسوخًا بالس

جوه: إسناده صحيح. والترمذي في السفر (٦١٦)، وقال: حسن  رواه أحمد (٢٢١٦١)، وقال مخر  (١)
حه  حه على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، وصح صحيح. والحاكم في الإيمان (٩/١)، وصح

الألباني في الصحيحة (٨٦٧)، عن أبي أمامة الباهلي.
انظر: الرسالة (١٠٦/١ ـ ١١٣).  (٢)

انظر كتابنا: فقه الجهاد (٢٨٨/١ ـ ٣٣٣)، نشر مكتبة وهبة، القاهرة، ط ٣، ١٤٣١هـ ـ ٢٠١٠م.  (٣)

QaradawiBooks.com

                         119 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١١٨ المحور  الثالث : 

�َّ� دون 9"[ ُّ
الأOe �9"[ ا�

لقد وجدنا مَن يأخذ ببعض القــرآن الكريم دون بعض، ووجدنا مَن 
نة  ــنة كلها، فلا غرو أن نجد مَن يأخذ ببعض الس يأخذ بالقرآن دون الس

دون بعض.
وجدنا قديمًا مَن يقول: نأخــذ المتواتر من الحديث دون الآحاد، أو 
اشترط في الآحاد شروطًا غير ما كان عليه الصحابة @ . وقد ردّ عليهم 

الشافعي ƒ في «الرسالة» فأفحمهم بالبراهين الناصعة(١).
وردّ عليهــم الأصوليون من بعده مســتفيدين مما ذكــره من الأدلة. 
وسأختار هنا عبارة الفقيه الأصولي المالكي أبي الوليد الباجي من كتابه 
«إحكام الفصــول في علم الأصول» باب: «القول فــي أن التعبد قد ورد 
بوجوب العمل بخبر الآحــاد»، قال 5 : «ذهب القاشــاني وغيره من 

القَدَرية (المعتزلة) إلى أنه لا يجوز العمل بخبر الآحاد.
وقال أبو علي الجُبائي: لا يجوز إلا بخبر اثنين فصاعدًا. وقال غيره 
من القدرية: لا يجوز العمل إلا بخبر أربعة. والذي عليه سَلَف الأمة من 

الصحابة والتابعين والفقهاء: أنه يجوز العمل به(٢).

انظر: الرسالة (٤٠١/١ ـ ٤٦٠).  (١)
وهو مذهــب الجمهور، انظر: الإحكام للآمــدي (٤٥/٢) تحقيق عبد الرزاق عفيفي، نشــر   (٢)

QaradawiBooks.com

                         120 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١١٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ة العمل بـه، ثم أخذ  والدليل على ذلك: إجمــاع الصحابة على صح
عمر بن الخطــاب ƒ وغيره في مجمع من الصحابــة، ولم يُحْفَظْ من 

أحد إنكارٌ عليه، ولا تخطئةٌ له في فعله.
رُ االله امرأً سمع  ه قال في قصة الجنين: أذكفمن ذلك: ما روى عنه أن
النابغة،  إليه حَمَل بن مالك بن  من رسول االله ژ في الجنين شيئًا، فقام 
تين ـ فضربــت إحداهما الأخرى  فقال: كنتُ بين جاريتيــن ـ يعني ضَر
ةٍ، فقال عمر: لو  بمِِسْطَح، وألقت جنينًا ميتًا، فقضى فيه رسول االله ژ بغُر

لم نسمع بهذا، لقضينا فيه بغير هذا(١).
وأيضًا، فإن عمر كان لا يــرى توريث المرأة من ديــة زوجها، فلما 
 ث امرأة أشَْيَم الضبي أخبره الضحاك بأن رسول االله ژ كتب إليه أن يور

ا كان عليه(٢). ث المرأةَ الديةَ، ورغِب عم من ديَِته؛ رجع إلى ذلك، وور
وتضافــرت الأخبار عنــه أنه قال فــي أخذ الجزية مــن المجوس: 
ما أدري ما الذي أصنع فيهم، وقال: أنَشُــدُ االله امرأً سمع فيهم شيئًا إلا 
رَفعه إلينا، فقال له عبد الرحمن بن عوف: أشهَدُ لسمعتُ رسول االله ژ 

المكتب الإسلامي، دمشــق، والمحصول للرازي (٣٥٤/٤)، تحقيق طه جابر، نشر مؤسسة 
الرسالة، بيروت، ط ٣، ١٤١٨هـ ـ ١٩٩٧م، والمستصفى للغزالي (٢٧٢/١) وما بعدها، تحقيق 
دة  محمد سليمان الأشقر، نشر مؤسســة الرســالة، بيروت، ط ١، ١٤١٧هـ ـ ١٩٩٧م، والمسو
لآل تيمية صـ ٢٣٨ وما بعدها، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد، نشــر دار الكتاب 
العربي، بيروت، وشرح تنقيح الفصول للقرافي صـ ٣٥٦، تحقيق طه عبد الرؤوف سعد، نشر 

شركة الطباعة الفنية المتحدة، ط ١، ١٣٩٣هـ ـ ١٩٧٣م.
جوه: إسناده صحيح على شرط الشيخين. وأبو داود في الديات  رواه أحمد (١٦٧٢٩)، وقال مخر  (١)

(٤٥٧٢)، والنسائي في القسامة (٤٧٣٩)، وابن ماجه في الديات (٢٦٤١)، والطبراني (٨/٤).
جوه: إسناده صحيح على شرط الشيخين. وأبو داود (٢٩٢٧)،  رواه أحمد (١٥٧٤٥)، وقال مخر  (٢)
والترمذي (١٤١٥)، وقال: حسن صحيح. كلاهما في الفرائض، وابن ماجه في الديات (٢٦٤٢).

QaradawiBooks.com

                         121 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٢٠ المحور  الثالث : 

الكِتابِ»(١)، وأخذ عند ذلك الجزية منهم،  ة أهْلِ  وا بهِِمْ سُــن يقول: «سُن
هُم على دينهم. وأقَر

ورجع عمر وعثمان وغيرهما من الصحابة إلى خبر عائشة في التقاء 
الختانين: فعلته أنا ورسول االله ژ ، فاغتسلنا(٢).

كْنى بخبر فُرَيْعَة بنت مالك بعد أن أرسل إليها  وقضى عثمان في الس
وسألها(٣).

: أنه كان يقبل أخبار الآحاد، ويســتظهر على رواتها  وثبت عن علي
باليمين، فقال فــي الخبر الصحيح عنــه: كنتُ إذا ســمعتُ حديثًا من 
ثني عنه غيره استحلفتُه،  رسول االله ژ نفعني االله بما شــاء منه، وإذا حد
قتُــه، وحدّثني أبو بكــر ـ وصدق أبو بكــر ـ قال: قال  فــإذا حلف صد
رسول االله ژ : «ما من عبدٍ يصيب ذنبًا...» وساق الحديث(٤)، وإنما كان 
ثه،  ثه ليسوق لفظ النبي ژ كما حد يستظهر بالأيَمان على بعض مَن حد

ولا يرويه على المعنى.

رواه مالك فــي الزكاة (٦١٦) رواية يحيى الليثي، والشــافعي في الجهــاد (٤٣٠)، ترتيب   (١)
الســندي، والبيهقي في الجزية (١٨٩/٩)، قال الحافظ ابن حجر في فتح الباري (٢٦١/٦): 

منقطع مع ثقة رجاله.
رواه مسلم في الحيض (٣٤٩).  (٢)

جوه: إســناده حسن. وأبو داود (٢٣٠٠)، والترمذي (١٢٠٤)،  رواه أحمد (٢٧٠٨٧)، وقال مخر  (٣)
حه ووافقه الذهبي، جميعهم في الطلاق. وابن ماجه (٢٠٣١)، والحاكم (٢٠٨/٢)، وصح

جوه: إسناده صحيح. وأبو داود (١٥٢١)، والترمذي (٤٠٦)، وقال:  رواه أحمد (٢)، وقال مخر  (٤)
حه الألبانــي في صحيح أبي داود  حســن. وابن ماجه (١٣٩٥)، ثلاثتهم في الصلاة، وصح
(١٣٦١)، بلفظ: قال رسول االله ژ : «ما من عبد يذنب ذنبًا، فيحسن الطهور، ثم يقوم فيصلي 

ركعتين، ثم يستغفر االله، إلا غفر االله له».

QaradawiBooks.com

                         122 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٢١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

هر الطويل إلى خبر رافع بن  ورجع ابنُ عمر عن المُخَابرة(١) بعد الد
خَديِج(٢).

وكان زيدٌ يرى أن الحائضَ لا تصدر حتى يكون آخرُ عهدها الطواف 
بالبيت، ويخالف في ذلك ابنُ عباسٍ، فقيل له: إن ابن عبّاس سأل فلانة 
أمرها رسول االله ژ بذلك، فأخبره، فرجع زيد يضحك،  الأنصارية: هل 

ا كان عليه(٣). ويقول لابن عباس: ما أراكَ إلا قد صدقت، ورجعَ عم

ومن ذلك ما شُهِرَ عن أبي سعيد الخدري أن روى لابن عباس حديثًا 
با، قد روي له غيره، فقال أبو ســعيد: واالله لا آواني وإياك سقف  في الر

با(٤). بيت أبدًا. ثم رجع ابن عباس إلى حديث أبي سعيد في الر

ومن ذلك أيضًا: ما رُويِ عن أنس، قال: كنتُ أســقي أبا عبيدة، وأبا 
طلحة، وأبَي بن كعب، شرابًا من فضيخٍ ـ وهو تمر ـ إذ أتانا آتٍ، فقال: 
مت. فقــال أبو طلحة: قــم يا أنس إلى هــذه الجرار  الخمــر قد حُر إن
لنــا، فضربتُها بأســفله حتى  إلــى مهــراسٍ(٥)  فاكســرها. قال: فقُمتُ 

رت(٦). تكس

المخابرة عند جمهور العلماء هي: كراء الأرض ببعض ما يخرج منها. بداية المجتهد (٢٩/٤)،   (١)
نشر دار الحديث، القاهرة، ١٤٢٥هـ ـ ٢٠٠٤م.

رواه مســلم في البيوع (١٥٤٧)، بلفظ: عن ابن عمر قال: «كنا لا نرى بالخبر بأسًا حتى كان   (٢)
عام أول، فزعم رافع أن نبي االله ژ نهى عنه».

متفق عليه: رواه البخاري (١٧٥٥)، ومسلم (١٣٢٨)، كلاهما في الحج.  (٣)
حديث أبي ســعيد الخدري متفق عليــه: رواه البخاري (٢١٧٨)، ومســلم (١٥٩٦)، كلاهما   (٤)

في  البيوع.
المهراس: حجر مستطيل منقور، يتوضأ منه، ويدق فيه. لسان العرب (هـ. ر. س).  (٥)

متفق عليه: رواه البخاري في أخبار الآحاد (٧٢٥٣)، ومسلم في الأشربة (١٩٨٠).  (٦)

QaradawiBooks.com

                         123 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٢٢ المحور  الثالث : 

لهم إلى الكعبة  ومن ذلك: ما ظهر وانتشــر من عمل أهل قُباء وتحو
لاة بخبر الواحد(١)، وعلى ذلك كان التابعون لهم بإحسان. في الص

لُ على أخبار  يُعَــو ــافعي وغيره: وَجَدْنا علي بن الحســين  قال الش
الآحاد، وكذلــك محمد بن علي (يعنــي أبا جعفرٍ الباقــرَ)، وجبير بن 
مطعم، ونافع بن جبير، وخارجة بنَ زيد، وأبا ســلمة بن عبد الرحمن، 
وسليمان بن يسار، وعطاء بن يسار، وكذلك كانت حال طاووس وعطاء 
ومجاهد، وكان سعيد بن المسيب يقول: أخبرني أبو سعيد الخدري عن 

رْفِ، فحبستُ حديثه(٢). النبي ژ في الص
ولا يجوز أن يكون في مسائل الشرع مســألة إجماع أثبتُ من هذه، 

لَف. ولا أبين عن الخَلَف والس
فإن قالوا: ما أنكرتم أن يكون مَن رويتم عنه العمل بأخبار الآحاد لم 
يعمل بها وحدهــا، وإنما عمل بها لأخبــارٍ أخَر ضاهتهــا، أو مقاييس 

قارنتها، أو غير ذلك من الأدلة.
والجواب: أننا قد نقلنا عن عمر أنه قال: لولا هذا لقضينا فيها برأينا.

ورُويَِ عن ابــن عمر أنه رجع إلــى خبر رافع بن خديــج(٣). وعن 
الصحابة أنهم رجعوا إلى خبر عائشة(٤).

إشارة إلى الحديث المتفق عليه: عن البراء بن عازب، بلفظ: كان رسول االله ژ صلى نحو   (١)
بيت المقدس، ستة عشــر أو سبعة عشر شــهرًا، وكان رســول االله ژ يحب أن يوجه إلى 

الكعبة... رواه البخاري في الصلاة (٣٩٩)، ومسلم في المساجد (٥٢٥).
إشــارة إلى الحديث المتفق عليه: رواه البخاري في البيوع (٢٢٠١)، ومســلم في المســاقاة   (٢)

.(١٥٩٣)
 ـ١٢١. سبق تخريجه ص  (٣)
 ـ١٢٠. سبق تخريجه ص  (٤)

QaradawiBooks.com

                         124 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٢٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

جوابٌ آخر: وهو أن الطريق الذي عُلمَِ به رجوع الأمة إلى آي القرآن، 
والخبــر المتواتر، والإجمــاع، والقياس، هــو الطريق الــذي به علمنا 
رجوعهم إلى هذه الأخبار، لا إلى شيء سواها؛ ولأنه إذا وجدناهم يتكرّر 
عملهم بأخبار الآحاد، ولا يظهر معها ما يمكــن أن يقال: رجعوا إليها؛ 

وقع لنا العلم بأنهم رَجَعُوا إليها دون غيرها.
ومما يدلّ على إجماعهم على العمل بخبر الآحاد: إجماع الكُل على 
حابة كانت أعلم منّا بالمتواتر من أخبار الرسول ‰  لقرب العهد  الص أن
بالسبق والحرص عليها، وأنهم أرعى لها، وأحفظ لمعانيها، وقد  والتدَينِ 
ثبت عنهم مناشدة بعضهم بعضًا الحديث، ولا يجوز أن يناشدهم المشهور 
، كما لا يجوز أن يطلبوا  المســتفيض؛ لأن ذلك موجود معلومٌ عند الكُل
الأخبار عن أن الصلوات المفروضة خمس، وأن الشــهر المفروض صومه 

رمضان، فلم يبقَ إلا أن يطلبوا أخبار الآحاد، فإذا رُويَِت لهم عملوا بها.
ومما يدلّ على وجوب العمل بخبر الواحد: ما ظهر عن الرســول ژ 
دقات، وحل العقود، وتقدير  من إنفاذه لأمرائه وقضاته وسُــعاته على الص
الأمور الدينية. من ذلك: تأميره لأبي بكر الموســم(١)، وإنفاذه سورة براءة 
دقــات(٣)، وتوليته معاذًا على جهة من  (٢)، وتوليته عمر على الص مع علي
يًا  اليمن(٤). ومن ذلك: إيفاده عثمان بن عفّان إلى أهل مكة رســولاًً ومؤد
عنه(٥)، ومن ذلــك: توليته على الصدقــات والجبايــة: قيس بن عاصم، 

متفق عليه: رواه البخاري (١٦٢٢)، ومسلم (١٣٤٧)، كلاهما في الحج، عن أبي هريرة.  (١)
رواه البخاري في الصلاة (٣٦٩)، عن أبي هريرة.  (٢)

رواه مسلم في الجهاد والسير (٩٨٣)، عن أبي هريرة.  (٣)
متفق عليه: رواه البخاري في الزكاة (١٣٩٥)، ومسلم في الإيمان (١٩)، عن ابن عباس.  (٤)

رواه البخاري في أصحاب النبي ژ (٣٦٩٨)، عن ابن عمر.  (٥)

QaradawiBooks.com

                         125 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٢٤ المحور  الثالث : 

ومالك بن نويرة، والزبرقان بن زيد(١)، وزيد بن حارثة، وعمرو بن العاص، 
وعمرو بن حزم، وعبد الرحمن بن عوف، وأبا عبيدة، فلو لم يجب العمل 

بخبر الواحد، لما جاز للرسول ‰  إنفاذ أمير واحد في شيء من ذلك.
م  ما أنفذ الآحاد فــي أخذ الصدقات؛ لأنــه قد كان قدفإن قالــوا: إن

الجماعة في إعلامهم صحة ذلك، ثم أنْفَذَ الآحاد للقبض.
والجواب: أنه قد لزم الرفع إليه بقوله: أمرني رسول االله ژ بالقبض.

وجــواب آخر: وهــو أنْ ليس كل ثابــت عنه إنما أنفــذه في قبض 
دقات، بل قد استناب في الأحكام والتعليم. الص

فإن قالوا: فيجب قبول خَبَر الواحد في التوحيد، وإعلام النبوة، وما 
طريقه العلم؛ لأن رسله أيضًا قد كانوا ينفذون بذلك إلى أهل النواحي.

الجواب: أن هذا غلط؛ لأنه إنما كان ينفذ رسله بأحكام الشريعة بعد 
ة، وكيف يقول رســوله: إن رســول االله ژ  انتشــار الدعوة وإقامة الحُج

يخبركم في الزكاة بكذا وكذا، وهم لا يعرفون االله ولا رسوله؟
دليل رابع: وهــو اتفاقنا على وجوب العمل بقــول المفتي وإخباره 
بحكم االله تعالى تارة عن كتاب، وتارة عن سُــنةٍ، وتارة عن قياس، وهذا 

يدل على ما قلناه.
ا يدل على ذلك: إجماع الأمة على روايتها، والجمع  دليل خامس: ومم
لها، ولا فائــدة في ذلك غيــر العمل بها. فــإن قيل: هذا يبطــل بأخبار 

زُونَ العمل بها. الضعفاء؛ فإن الأمة قد أجمعت على نقلها، ولا يُجَو

كذا في النسخة المطبوعة من الإحكام، وفي كتب التراجم والسير: الزبرقان بن بدر.  (١)

QaradawiBooks.com

                         126 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٢٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

فالجواب: أن الأمّة لم تُجمع على نقــل أخبار الضعفاء، بل قد منع 
من نقلها: شعبة، ومالك، ويحيى بن سعيد القطان، وغيرهم من الأئمة، 
ز نقلها، فإنما رواها ونقلها لوجهيــن: أحدهما: أن يطلب متنها  ومَنْ جو
من طريق صحيح، فيعمل به. والثاني: أن يعلمها، فتُميز له من الصحيح 
الذي نقله الثقات، فيعمل بمــا نقله الثقات، ويترك غيرهم العمل بما لم 
يروه الثقات، وليس كذلك في مســألتنا؛ فإنه لو لــم يجز العمل بأخبار 

الآحاد، لما جاز نقلها؛ لأنه لا فائدة فيها» اهـ(١).

إ�b ��0ا<� وآF�د: ا�1��3   5!
'>

من المعلوم أن الحديث النبوي قسمان: متواتر، وآحاد.

فالمتواتــر ما رواه جماعة عن جماعة إلى رســول االله ژ يســتحيل 
عادة(٢) تواطؤهم على الكذب. وهذا يفيد العلم اليقيني بالإجماع، وهذا 

ثابت لكل خبر متواتر، دينيا كان أو دنيويا.

وقد اختلف العلماء في عــدد التواتر ما هو اختلافًا كبيرًا: من أربعة، 
إلى اثني عشــر، إلى أربعيــن، إلى ســبعين، إلى ثلاثمائــة، إلى ألف 

وخمسمائة، أو ألف وسبعمائة، إلى مجموع الأمة.

إحكام الفصول في أحــكام الأصول للقاضي أبــي الوليد الباجــي (٢٥٢/١ ـ ٢٦١)، تحقيق   (١)
د. عبد االله الجبوري، نشر مؤسسة الرسالة، بيروت، ط ١، ١٤٠٩هـ ـ ١٩٨٩م.

بعضهم أقحم العقل مع (العادة) في تعريف المتواتر. فقال: مما تحيل العادة والعقل تواطؤهم   (٢)
فوا المتواتر في عـلـم الـكـلام أو في علم  على الكذب. وهذا لم يذكره المحققون الذين عر
أصول الفقه أو في علم أصول الحديث، وقائل هذا يبدو أنه لم يمحص معنى (المســتحيل 
العقلي) ومعنى (الممكن العقلي) فــإن العقل المجرد لا يمنع من تواطؤ العدد الكثير على 

الكذب، لأن ذلك لا يترتب عليه محال عقلي.

QaradawiBooks.com

                         127 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٢٦ المحور  الثالث : 

والحقّ أنه لا يوجد دليل على تحديد عدد معين، والمدار هو حصول 
الطمأنينة بأن مثل هؤلاء تحيل العادات الجارية تواطؤهم على الكذب.

ولا بدّ أن ينتهي الخبر إلى أمرٍ حســي كالرؤية أو الســماع، لا أمر 
عقلي يُعرف بطريق النظر أو الاستنباط.

ولا بدّ أن يستمر التواتر في كل حلقات السند من مبدئه إلى منتهاه.
فبعض الأحاديث يرويها صحابي أو اثنــان أو ثلاثة، ويرويها عنهم 
مثلهم في العدد من التابعين، ثــم تتواتر بعد ذلك، وتتناقلها أعداد جمة 
من الطبقات التاليــة بعضها عن بعض، فهذا لا يُعد مــن المتواتر، مثل 
ات، وإنما لكل امرئ ما نوى...» الحديث(١).  حديث: «إنما الأعمال بالني
وهو صحيح متفق عليه، ولكنه لم يتوافر فيه شرط التواتر من أول السند، 

إنما تواتر بعد أربع حلقات منه، كما بين ذلك الأئمة الحُفاظ.
وأحب أن أنبه هنا إلى بعض الحقائق المهمة:

١ ـ أن من السنن المتواترة ما هو عملي، مثل عدد الصلوات في اليوم 
والليلة، ومواقيتها، وأعداد ركعاتها، وكيفياتها، وشــروطها، فهذه منقولة 
إلينا نقلاً عمليا بالتواتر. أعني أصولها وأساســياتها، أما الجزئيات فهي 

منقولة بنقل الآحاد ولهذا يكثر فيها الخلاف.
٢ ـ أن بعض العلماء تساهلوا في تطبيق شرط التواتر، واكتفوا برواية 
العدد الكثير، وإن كان الرواة ضعفاء، بناء على أن التواتر لا يشترط فيه 

صحة السند.

متفق عليــه: رواه البخاري في بدء الوحي (١)، ومســلم في الإمــارة (١٩٠٧)، عن عمر بن   (١)
الخطاب.

QaradawiBooks.com

                         128 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٢٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ـف من كتب لحصر  ٣ ـ على هذا الأســاس ينبغي أن ننظر فيما ألُـ
ثين في تكثيرها وزيادة  الأحاديث المتواترة، وتنافس المتأخرين من المحد
مة الكتانــي «نظم المتناثر مــن الحديث  عددهــا، وآخرها كتــاب العلا
المتواتر» وقــد بلغ عدد أحاديثه ثلاثمائة، وكثير منها لا يُســلم له، وهو 

قابل للمناقشة.
وفي مقابل هؤلاء بالــغ بعض أئمة الحديث فقالــوا: لم يبلغ درجة 

التواتر من الأحاديث إلا حديث واحد أو بضعة أحاديث.

الفقه  قال النووي في «التقريب»: «ومنه المتواتر: وهو المعروف في 
ثون. وهــو قليل لا يــكاد يوجد في  وأصولــه، ولا يكاد يعرفــه المحد

رواياتهم».

قال السيوطي: «وإن وقع في كلام الخطيب، ففي كلامه ما يُشعر بأنه 
اتبع فيه غير أهل الحديث. قاله ابن الصلاح»(١).

ة» المتواتر،  عاه ابــن الصلاح من «عِزوقال الحافظ ابن حجر: «ما اد
وكذا ما ادعاه غيره من «العَدَم» ممنوع؛ لأن ذلك نشــأ عن قلة الاطلاع 
على كثرة الطرق وأحوال الرجال وصفاتهــم المقتضية لإبعاد العادة أن 

يتواطؤوا على الكذب، أو يحصل منهم اتفاقًا».

ر به كــون المتواتر موجودًا وجــودَ كثرة في  قال: «ومن أحســن ما يقر
الأحاديث: أن الكتب المشــهورة المتداولة بأيدي أهل العلم شرقًا وغربًا، 
المقطوع عندهم بصحة نســبتها إلــى مؤلفيها، إذا اجتمعــت على إخراج 

انظر: تدريب الراوي للســيوطي (١٧٦/٢)، تحقيق عبد الوهاب عبد اللطيف، نشــر مطبعة   (١)
السعادة، مصر.

QaradawiBooks.com

                         129 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٢٨ المحور  الثالث : 

حديث، وتعددت طرقه تعددًا تُحيل العادة تواطؤهم على الكذب، أفاد العلم 
اليقيني بصحته إلى قائله، قال: ومثل ذلك في الكتب المشهورة كثير»(١).

وقال الســيوطي: «قد ألفتُ في هذا النوع كتابًا لم أسُــبق إلى مثله، 
ســميته «الأزهار المتناثرة في الأخبار المتواتــرة»، مرتبًا على الأبواب، 
جه وطرقه، ثم لخصته في جزء  أوردت فيه كل حديث بأســانيد مَن خر
لطيف ســميته «قطف الأزهار» اقتصرتُ فيه على عــزو كل طريق لمن 
أخرجها من الأئمة، وأوردت فيه أحاديث كثيرة، منها: حديث «الحوض» 
من رواية نيف وخمســين صحابيا، وحديث «المسح على الخفين» من 
رواية سبعين صحابيا، وحديث «رفع اليدين في الصلاة» من رواية نحو 
ر االلهُ امرأً ســمع مقالتي» من رواية نحو ثلاثين،  خمسين. وحديث: «نض

وحديث: «نزل القرآن على سبعة أحرف» من رواية سبعة وعشرين»(٢).
ل ســبحانه بحفظ كتابهم من  ه تكفومن نعمة االله على أهل الإسلام أن
m ﴾ [الحجر: ٩].  l  k  j  i  h  g﴿ :الضياع أو التحريف أو التبديل
ن كلمات االله  هذا الكتاب يتضم وذلك موافق لحكمة االله تعالى؛ فإن
ل عليه رسول، فلو  الأخيرة لخلقه، فليس بعده كتاب، ولا بعد النبي المنز
ف، كما حــدث للكتب الســابقة، لأصبحت  ضاع هذا الكتــاب أو حُر
ل عليه، ولا أمل لها في ذلك  تُعو البَشرية بلا ميزان ترجع إليه، ولا هادٍ 
الميزان وهذا الهادي يومًا ما، بعد أن انقطع الوحي، وتمت صلة السماء 

بالأرض بهذا القرآن.

نزهة النظر صـ ٤٥، ٤٦، تحقيق د. نور الدين عتر، نشر مطبعة الصباح دمشق، ط ٣، ١٤٢١هـ ـ   (١)
٢٠٠٠م.

تدريب الراوي (١٧٨/٢ ـ ١٨٠).  (٢)

QaradawiBooks.com

                         130 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٢٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

لة على الأنبياء من قبل؛ لأنها  ما لم يضمن االله حفظ الكتب المنزوإن
كانت موقوتة بزمن معيــن، وبأمم خاصة، ثم ينســخها غيرها، بخلاف 

ل على خاتم النبيين للأمة الخاتمة. القرآن، فهو منز
نة في  وكفالة االله تعالى بحفظ القرآن تتضمن كذلك كفالة بحفظ الس
ــنة بيان للقرآن وشرح نظري وعملي له، وحفظ المبين  الس جملتها؛ لأن

يستلزم حفظ البيان. كما بين ذلك الشاطبي 5 (١).

ا�"'!�ة: �َّ� وإ���ت  ُّ
ا�

ة في إثبات الأحكام العملية عند عامة  نة الصحيحة حُج إذا كانت الس
ة في توجيه الســلوك وتزكية الأنفس عند عامة المتصوفة،  الفقهاء، وحُج
ة كذلك في إثبات  وخصوصًا الأقدمين المرموقين منهم، فهل هــي حُج

العقائد وأصول الدين؟
نة المتواترة، وبعبارة أخرى: الحديث  الس والذي لا خلاف فيه هنا: أن
المتواتر، تثبت به العقيدة عند جميع المتكلمين والأصوليين، وخصوصًا 
ــنة، ســواء تعلقت هذه العقيدة بالإلهيات، أم بالنبوات، أم  من أهل الس

بالسمعيات وأمور الآخرة.
وإنما وقع الخلاف في حديث الآحــاد ـ أعني الصحيح منه ـ الذي 
يُحتج به الجميع فــي أمور العبــادات والمعاملات، وأحــكام الحلال 
والحرام، وردوا على كلّ مَن منع الاحتجاج بــه أو توقف فيه، وقد بينا 

ذلك من قبل.

انظر: الموافقات (٥٨/٢).  (١)

QaradawiBooks.com

                         131 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٣٠ المحور  الثالث : 

J\اع B!9 �0ر(�!B و(��::

والنزاع هنا واقع بين فئتين أو مدرستين:
الأولى: مدرســة عامة المتكلمين من أشــاعرة وماتريدية، وجمهور 

الأصوليين من حنفية ومالكية وشافعية.
ثين، وعلى رأسهم الإمام أحمد بن حنبل. والأخرى: مدرسة المحد

لون يرون أن أحاديث الآحاد لا تثبت بها وحدها عقيدة. الأو
تُثبت  المتواتــرة تمامًا  أنهــا كالقرآن والأحاديــث  والآخرون يرون 

العقيدة.
وسبب هذا النزاع يرجع عند التأمل إلى أمرين يجب البت فيهما أولاً:

الأول: هل يكفي الظن في إثبات العقيدة، أو لا بد من اليقين والقطع 
فيها؟

والثاني: هل حديث الآحــاد الصحيح يفيد العلــم اليقيني، أو يفيد 
الظن الراجح فحسْب؟

ا�"'!�ة؟ إ���ت   �� BSا�  �4E� KR

أما الأول، فالظاهر من آيات القــرآن المتكررة: أن االله تعالى ذَم الذين 
 1  0/  .  -  , يتبعون الظن في أمور العقيدة، فقال عن المشركين: ﴿ + 
 Y  X  W  V ﴿ ،[النجم: ٢٨] ﴾ <  ;  :  9  8  7  6  54  3  2
b ﴾ [يونس: ٣٦]، وفي مقام آخر خاطبهم بقوله:   a  `  _  ^  ]  \  [Z

 U  T  S  R  Q  P  O  NM  L  K  J  I  H  G ﴿
V ﴾ [الأنعام: ١٤٨].

QaradawiBooks.com

                         132 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٣١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

Q ﴾ [الجاثية: ٢٤].  P  O  N  ML  K  J  I  H ﴿ :وفي موضع آخر قال
 \  [  Z  Y ﴿ :وقال في شأن النصارى واعتقادهم في صلب عيسى

̀ ﴾ [النساء: ١٥٧].  _  ^  ]
وما كان االله تعالى ليذم المشركين وأهل الكتاب على اتباعهم الظن 
في موضع يُطْلَبُ فيه اليقين، ثم يسمح للمسلمين وحدهم أن يتبعوا في 

نفس المجال الظن المذموم.

ا�!'!��؟ ا�"�5   �!4� �Fا��ا  ��e KR

وأما الأمــر الثاني وهو: هل يفيد خبر الواحــد العلم أو لا؟ والمراد 
بالعلم هنا: العلم القطعي اليقيني، وهو المراد عند الإطلاق.

فالمعروف أن هنا ثلاثة أقوال:
الأوّل: أنه لا يفيد العلم مطلقًا، لا بقرينة، ولا بغير قرينة.

الثاني: أنه يفيد العلم مطلقًا، ولو من غير قرينة.
ت به القرائن. ه يفيد العلم إذا احتفالثالث: أن

مين، وهو مذهب  ـ والأول هو مذهب جمهور الأصولييــن والمتكل
ـه لا يفيد العلم،  الأئمة الثلاثة: أبي حنيفة ومالك والشــافعي، قالوا: إنـ
وإنما يفيد وجوب العمل. وردوا على مَــن ادعى أنه يفيد العلم واليقين 
ه. وهــذا لأن خبر الواحد  بأنها دعوى باطلة بلا شُــبهة؛ لأن العيان يرد
محتمِــل لا محالة، ولا يقين مــع الاحتمال، ومَن أنكر هذا، فقد ســفه 

نفسه، وأضل عقله(١). هكذا قال فخر الإسلام البزدوي من الحنفية.

أصول البزدوي مع شرحه كشف الأسرار (٣٧٥/٢، ٣٧٦)، نشر دار الكتاب الإسلامي.  (١)

QaradawiBooks.com

                         133 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٣٢ المحور  الثالث : 

وقال الغزالــي: خبر الواحد لا يفيــد العلم، وهــو ـ أي عدم إفادته 
ثين من أنه يوجب العلم،  العلم ـ معلوم بالضرورة. وما نُقل عــن المحد
ى الظن علمًا، ولذا  فلعلهم أرادوا أنه يفيد العلم بوجوب العمل؛ إذ يسم
قال بعضهــم: خبر الآحاد يــورث العلم الظاهر، والعلــم ليس له ظاهر 

وباطن، وإنما هو الظن(١).
وقال شارح «مسلم الثبوت» تعليقًا على ما نُقِل عن الإمام أحمد أنه 

يفيد العلم: وهذا بعيد عن مثله؛ فإنه مكابرة ظاهرة(٢).
نة، فالآحاد منها لا يفيد إلا الظن(٣). ا السوقال الإسنوي: وأم

وقال البزدوي تفريعًا على أن خبر الواحد لا يفيد العلم: خبر الواحد 
ة فيما يُنســب إلى الاعتقاد؛ لأنه مبني  لما لم يفد اليقين، لا يكون حُج

ة فيما قصد فيه العمل. على اليقين، وإنما كان حُج
وقال الإسنوي: إن رواية الآحاد إن أفادت فإنما تفيد الظن، والشارع 
إنما أجاز الظن في المســائل العملية، وهي الفروع دون العِلْمية كقواعد 

أصول الدين(٤)(٥).
ـ والقول الثاني: أنه يفيد العلم مطلقًا، ولو بغير قرينة.

وهو مذهــب الإمام أحمد، وداود الظاهري، والحارث المحاســبي، 
لَف، وهو مذهب  ثين، ويُنسب إلى عامة الس والكرابيسي وجمهور المحد

المستصفى (٢٧٢/١).  (١)
فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت المطبوع في ذيل المستصفى (١٢١/٢)، نشر دار صادر،   (٢)

بيروت، نشر المطبعة الأميرية ببولاق، مصر، ط ١، ١٣٢٤هـ.
نهاية السول شرح منهاج الوصول صـ ١٣، نشر دار الكتب العلمية، لبنان، ط ١، ١٤٢٠هـ ـ ١٩٩٩م.  (٣)

نهاية السول صـ ١٦٩.  (٤)
انظر: الإسلام عقيدة وشريعة للشيخ محمود شلتوت صـ ٥٨ ـ ٦١.  (٥)

QaradawiBooks.com

                         134 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٣٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ابن حــزم: أن الحديث الصحيح يفيــد العلم القطعي، ســواء أكان في 
الصحيحين أم في غيرهما. قال في «الإحــكام»: «إن خبر الواحد العدل 
عن مثله إلى رســول االله ژ يوجــب العلم والعمل معًــا»، ثم أطال في 

الاحتجاج له والرد على مخالفيه(١).
حــه علماء الحديث في عصرنا من مثل  وهذا هو المذهب الذي يرج
الشيخ أحمد محمد شاكر، الذي تبناه في «الباعث الحثيث شرح اختصار 
علوم الحديث» لابن كثير، وقال: إنه الذي ترجحه الأدلة الصحيحة. وإن 
هذا العلم اليقيني علم نظري برهاني لا يحصــل إلا للعالمِ المتبحر في 

الحديث العارف بأحوال الرواة والعلل(٢).
وكذلك الشيخ ناصر الدين الألباني وعامّة الحنابلة.

ة. ـ والقول الثالث: إفادة العلم بالقرائن المحتف
ثين:  هو ما ذهب إليه جماعــة من الأصوليين والمتكلميــن والمحد
رين، ممن  مين والمتأخ وهذا هو رأي ابن الصلاح ومَــن وافقه من المتقد
قطعوا بأحاديــث الصحيحين؛ لأن تلقي الأمة لهمــا بالقبول، قرينة دالة 

على ذلك.
مة ابن الصــلاح في «مقدمتــه» الشــهيرة في علوم  فقد ذكــر العلا
الحديث: أقســام الصحيح ومراتبه، وأن أعلاها ما اتفق عليه الشــيخان: 
البخاري ومسلم، ثم قال: «وهذا القســم جميعه مقطوع بصحته، والعلم 
ا بأنه لا يفيد  اليقيني النظري واقع به، خلافًا لقول مَــن نفى ذلك محتج

انظر: الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم (١١٩/١ ـ ١٣٧)، تحقيق أحمد شــاكر، نشر دار   (١)
الآفاق، بيروت.

الباعث الحثيث للشيخ شاكر صـ ٣٥ ـ ٣٧، نشر دار الكتب العلمية، بيروت.  (٢)

QaradawiBooks.com

                         135 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٣٤ المحور  الثالث : 

في أصله إلا الظن، وإنما تلقته الأمــة بالقبول؛ لأنه يجب عليهم العمل 
بالظن، والظن قد يخطئ.

قال: وقد كنتُ أميل إلى هذا، وأحسبه قويا، ثم بان لي أن المذهب 
الذي اخترنــاه أولاً هو الصحيــح؛ لأن ظن مَن هو معصــوم من الخطأ 
لا يخطئ، والأمة في إجماعهــا معصومة من الخطأ، ولهذا كان الإجماع 
ــةً مقطوعًا بهــا. وأكثر إجماعــات العلماء  المبني علــى الاجتهاد حُج

كذلك» اهـ.

واســتثنى من ذلك أحاديث قليلة، تكلم عليها بعض أهل النقد من 
اظ كالدارقطني وغيره، وهي معروفة عند أهل هذا الشأن(١). الحُف

وخالف ابنَ الصلاح في هذا الإمــامُ النووي الذي اختصر «مقدمته» 
في كتابه «التقريب» فقال: «وخالفه المحققــون والأكثرون، فقالوا: يفيد 

الظن ما لم يتواتر»(٢).

وقال في «شرح مسلم»: «لأن ذلك شــأن الآحاد، ولا فرق في ذلك 
بين الشيخين وغيرهما، وتلقي الأمة بالقبول، إنما أفاد وجوب العمل بما 
فيهما، من غير توقف على النظر فيه، بخلاف غيرهما، فلا يعمل به حتى 
ينظر فيه، ويجد فيه شــروط الصحيح، ولا يلزم مــن إجماع الأمة على 

العمل بما فيهما إجماعهم على القطع بأنه كلام النبي ژ .

انظر: مقدمة ابن الصلاح ومحاسن الاصطلاح صـ ١٧٠، ١٧١، تحقيق د. عائشة عبد الرحمن،   (١)
نشر دار المعارف.

التقريب والتيسير لمعرفة سنن البشير النذير في أصول الحديث صـ ٢٨، تحقيق محمد عثمان   (٢)
الخشت، نشر دار الكتاب العربي، بيروت، ط ١، ١٤٠٥هـ ـ ١٩٨٥م.

QaradawiBooks.com

                         136 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٣٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

قال: وقد اشتد إنكار ابن بَرهانَ على مَن قال بما قاله الشيخ، وبالغ 
في تغليظه»(١) اهـ.

وكذا عاب ابن عبد السلام على ابن الصلاح هذا القول(٢).

وذكر الإمام البُلقيني في «محاســن الاصطــلاح» ما نقله جماعة من 
اظ المتأخرين عن جماعة من الشافعية كالإسفرائينيين: أبي إسحاق  الحُف
وأبــي حامد، والقاضــي أبي الطيب، وأبي إســحاق الشــيرازي، وعن 
رَخْســي من الحنفية، والقاضي عبد الوهاب من المالكية، وعن أبي  الس
اب، وابن الزاغوني من الحنابلة، وعن أكثر أهل الكلام  يعلى، وأبي الخط
ــلَف عامة أنهم يقطعون  من الأشــاعرة، ومنهم ابن فُورَك، ومذهب الس

بالحديث الذي تلقته بالأمة بالقبول(٣).

وقال الحافظ ابن حجر مدافعًا عن ابن الصــلاح، ومعلقًا على قول 
النووي: وخالفه المحققون والأكثرون: ما ذكره النووي مســلم من جهة 

الأكثرين، أما المحققون فلا، فقد وافق ابن الصلاح أيضًا محققون(٤).

وقال في «شرح النخبة»: الخبر المحتف بالقرائن يُفيد العلم، خلافًا 
لمن أبى ذلك. قال: وهو أنواع(٥).

انظر: شرح النووي على مسلم (٢٠/١)، نشر دار إحياء التراث، بيروت، ط ٢، ١٣٩٢هـ.  (١)
النكت على كتاب ابن الصلاح لابن حجر (٣٧١/١)، نشــر عمادة البحث العلمي بالجامعة   (٢)

الإسلامية، المدينة المنورة، ط ١، ١٤٠٤هـ/١٩٨٤م.
انظر: مقدمة ابن الصلاح ومحاسن الاصطلاح صـ ١٧٢.  (٣)

توجيه النظر إلى أصول الأثر (٣١٣/١)، تحقيق عبد الفتاح أبو غدة، نشر مكتبة المطبوعات   (٤)
الإسلامية، حلب، ط ١، ١٤١٦هـ ـ ١٩٩٥م.

انظر: نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر صـ ٥٢.  (٥)

QaradawiBooks.com

                         137 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٣٦ المحور  الثالث : 

ا��\اع:  K30 ���3>

والذي أراه بعد البحــث والتأمل: أن محل النــزاع بين الفريقين لم 
ر تحريرًا جيدًا لوجدنا الطرفين متفقين، إلا مَن كابر  ر جيدًا، ولو حُر يُحر
وحاد عن الإنصــاف، وخصوصًا بعد أن رجحنا طلــب اليقين في أمور 

العقيدة، وأن حديث الآحاد بغير قرينة لا يفيد اليقين.
فما المقصود بكلمة «العقيدة» في قولنا: حديث الآحاد يثبت العقيدة 

أم لا؟
فإن كان المقصود بها أصول العقيدة وأركانها، مثل: وجود االله تعالى، 
وأنه: الواحد الأحد، الفرد الصمد، الذي لم يلد، ولم يولد، ولم يكن له 
كفوًا أحــد، وأنه الأول بلا ابتــداء، والآخر بلا انتهاء، وأنه بكل شــيء 
ه عن كل  عليم، وعلى كل شيء قدير، وأنه المتصف بكل كمال، والمنز

7 ﴾ [الشورى: ١١].  6  5  43  2 نقص، وأنه: ﴿ 1 
ومثل أن محمدًا رسول االله، وخاتم النبيين، أنزل االله عليه القرآن آية 
بينة، ومعجزة باقية، وأن هذا القرآن لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من 

خلفه، تنزيل من حكيم حميد.
ومثل الإيمان بالبعث، وأن االله يبعث مَن في القبور، ويحشــرهم في 
يوم لا ريب فيه، ويحاســبهم على أعمالهم في الدنيــا، ويجزيهم عليها 
ت للمتقين، فيها نعيم مادي وروحي،  ا، وأن هناك جنة أعُِد خيرًا أو شــر

ونارًا أعِدت للكافرين، لهم فيها عذاب حسي ومعنوي.
وأن الله ملائكة لا يعصــون االله ما أمرهم ويفعلــون ما يؤمرون، وأنه 
تعالى أرسل رسلاً مبشــرين ومنذرين، منهم مَن قص علينا في القرآن، 
ومنهم مَن لم يقصص علينا، وأنه أنزل كتبًا ذكر بعضها في القرآن، إلخ.

QaradawiBooks.com

                         138 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٣٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

فهذه العقائد الأساسية لا يُنازع فيها مسلم؛ لأنها كلها ثابتة بنصوص 
القرآن الصريحــة المحكمة القاطعة الدلالة، وقــد أجمعت عليها الأمة، 
ــنة بعد  وباتت معلومة مــن الدين بالضرورة، فلا حاجة إلى إثباتها بالس
نة، فهو تقرير وتأكيد لما  ورودها في صريح القرآن، وما جاء عنها في الس

جاء في القرآن أو تفصيل له.

وإذا كان المقصود بكلمة «العقيدة» في هذا المجال: الفروع المتعلقة 
بها، مثل سؤال المَلَكين في القبر، وما فيه من نعيم أو عذاب، ورؤية االله 
تعالى في الآخرة، والشــفاعة لأهل الكبائر يــوم القيامة، وخروج عُصاة 
دين من النار بعد قضاء ما شاء االله فيها، عقابًا على معاصيهم التي  الموح
لم يتوبوا منها، ومسألة الصراط، ووزن الأعمال، ونحو ذلك، مما سكت 
نة الصحيحة، أو جاء به القرآن، ولكن بعبارات  عنه القرآن ونطقت به الس

محتملة للتأويل من قريب أو بعيد.

ــنة في إثباته ووجوب الإيمان  فهذا لا ينازع أحد من علماء أهل الس
به، عن طريق الحديث النبــوي، إذا كان صحيح الثبوت صريح الدلالة، 
بشرطٍ واحدٍ ذكروه، وهو أن يكون في دائرة الإمكان العقلي، أي لا يكون 

مستحيلاً في نظر العقل.

قال إمام الحرمين أبو المعالي الجويني في رســالته «لُمَع الأدلة في 
زه العقل وورد به الشرع  نة والجماعة»: «كل ما جو قواعد عقائد أهل الس

وجب القضاء بثبوته.

وح  الر ا ورد الشرع به: عذاب القبر، وســؤال منكرٍ ونكير، ورد فمم
إلى الميت في قبره.

QaradawiBooks.com

                         139 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٣٨ المحور  الثالث : 

ومنها: الصراط، والميزان، والحوض، والشفاعة للمذنبين، كل ذلك 
حق»(١).

وأكد ذلك الإمام الغزالي في «الاقتصاد في الاعتقاد»(٢)، وفي «قواعد 
العقائد» من الإحياء(٣).

وسار على هذا النهج كلّ المصنفين في العقائد من الأشعرية والماتريدية. 
وردوا على المعتزلة الذي أنكــروا ما صحّ به الحديث مــن أحوال البرزخ 
دوا النكير عليهم، كما يلمس ذلك بجلاء كل مَن طالع كتبهم. والآخرة، وشد
فإثبات العقيدة بصحاح الأحاديث متفــق عليه من حيث المبدأ بين 
المدرســتين المتنازعتين في عصرنا: المدرســة الأشــعرية والماتريدية 
ـ والتي تتمثّل في الجامعات الدينية العريقة: الأزهر والزيتونة والقرويين، 
ع منها، والمدرسة الحنبلية التي يمثلها علماء المملكة  وديوبند ـ وما تفر

ج على أيديهم. العربية، ومَن تبعهم وتخر
ففيم ثار النزاع واحتد؟ وعلامَ علا الصراخ واشتد؟

لم أجد لذلك معنى ولا سببًا، إلا إذا دخل أحد عنصرين في النزاع:
أحدهما: أن يُراد بالعقيدة: «التي يكفر مَن أنكرها»؛ فمَن أنكر عقيدة 
ثبتت بحديث صحيح يجب الحكم بكفره كفرًا أكبر، وإخراجه من المِلة، 
س  وعزله عن أهــل القِبْلة. كما يذهب إلى ذلك بعض الشــباب المتحم

لمدرسة الحديث، وربما أيده بعض الكبار.

لمع الأدلة صـ ١٢٦، ١٢٧، تحقيق د. فوقية حسين محمود، نشــر عالم الكتب، لبنان، ط ٢،   (١)
١٤٠٧هـ ـ ١٩٨٧م.

الاقتصاد في الاعتقاد صـ ١١٦ وما بعدها، نشر دار الكتب العلمية، لبنان، ط ١، ١٤٢٤هـ ـ ٢٠٠٤م.  (٢)
إحياء علوم الدين (١٠٥/١) وما بعدها.  (٣)

QaradawiBooks.com

                         140 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٣٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

نة بكل أصنافهم: أشعرية وماتريدية  أهل الس وهذا خطأ ولا شك؛ فإن
روا الفِرق المبتدعة  وحنبلية، متكلمين وأثريين وفقهاء ومتصوفة، لم يُكَف
في نظرهم: الخوارج والمعتزلة وغيرهم، ولم يُخرجوهم من الإسلام، بل 
حكموا بأنهم من أهل البدع لا أكثــر، رغم إنكارهم لعدد من الأحاديث 

برغم استفاضة بعضها، بل ربما أوصلها بعضهم إلى مرتبة التواتر.
وذلك؛ لأن الكفر بإنــكار المتواتر غير مجمع عليــه، إنما المجمع 
عليه إنكار ما عُلمِ من دين الإسلام بالضرورة، وهذا أمر زائد على مجرد 

التواتر، أو مجرد الإجماع.
ومثل ذلك: إنكار الأحاديث التي تتعلق ببعض أشراط الساعة، مثل: 
ال، وما يصحبه من فتنة، ونزول المســيح عيســى ابن مريم  ظهور الدج
ال، وقد بلغــت هذه الأحاديث درجة التواتــر كما بين ذلك  وقتله للدج

العلماء المتخصصون(١).
فمَن أنكرها لا يُحكم بكفره؛ لأن الأمر ليــس من العقائد المعلومة 
لَف،  بالضرورة. وإن كان ذلك ضربًا من الابتداع، والشرود عن منهج الس

نة. وطريق أهل الس
ودون ذلك بيقين: أحاديث المهدي؛ فإنّها لا تبلغ هذا المبلغ، وليس 
في الصحيحين منها شيء صريح، وإن أوصلها بعض علماء الحديث إلى 

درجة التواتر، وهو ما يمكن التشكيك فيه.
وثاني الأمريــن: أن تدخل فــي معترك النــزاع الأحاديــث المتعلقة 
بالصفات، مثل حديث النزول إلى سماء الدنيا في الثلث الأخير من الليل، 

ث الهند الشــيخ أنور الكشميري تحقيق  منها: التصريح بما تواتر في نزول المســيح لمحد  (١)
عبد الفتاح أبو غدة، وقد بلغت الأحاديث الصحيحة والحسنة فيه أربعين، فضلاً عما دونها.

QaradawiBooks.com

                         141 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٤٠ المحور  الثالث : 

وأحاديث الســاق، والقدم، والأصبعين، أو الأصابــع ونحوها، مما عُرِف 
لَف والخَلَف، أو بين أهل الإثبات وأهل التأويل. الخلاف فيه بين الس

والذي يدرس الخلاف ويتدبره يعلم أن موقف الخَلَف لا يمس ثبوت 
الحديث إذا صح ســنده ولا ينكره، لكنه يتمثل في تأويل الحديث وفق 
أســاليب الخطاب العربي بما فيه من مجاز وكناية واســتعارة وتمثيل، 
وســواء أكان هذا صحيحًا أم غيــر صحيح، فهو أمر خــارج عن إثبات 
العقيدة بالحديث، بل هو يقــول: أنا أقُر بالحديث وأثبت موجبه، ولكن 
معناه عندي كذا وكذا. وسنعود إلى موضوع الصفات، وما يتصل بها في 

شرح «الأصل العاشر» إن شاء االله.

:�َّ� ُّ
��9 ا��
�5 ��� الا��F�ج   V#وا

القرآن، بلا ريب،  الثاني للإســلام بعد  النبوية هي المصدر  ــنة  الس
ة في دين االله وشرعه. اعتقادًا وعملاً، وتشريعًا وتوجيهًا. وهي حُج

وواجب المسلم الذي يحتج بحديث من أحاديثها على إثبات حكم 
د في ثلاثة أمور: من أحكام الشريعة، يتحد

١ ـ أن يتأكد ويســتوثق من صحة ســند الحديــث وثبوته، وصحة 
رها أئمة هذا الشأن(١). الحديث إنما تتحقق بشروط معروفة قر

خلاصة هذه الشروط:  (١)
١ ـ أن يكون الرواة ثقات من مبدأ السند إلى منتهاه، ونعني بالثقات: أن يكونوا معروفين عينًا 

وحالاً، وأن يتوافر فيهم صفتان: العدالة، والضبط.
فالأولى: صفة دينية خُلُقية، والثانية: ذهنية علمية.

٢ ـ أن يكون الســند متصلَ الحلقات، دون أي فجوة أو انقطاع بيــن راوٍ وآخـر، فـي أول 
السـنـد أو في وسطه أو آخره.

QaradawiBooks.com

                         142 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٤١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

٢ ـ أن يتأكــد من صحة دلالة الحديث علــى المعنى المطلوب. 
فمن الناس مَن يفهم من الحديث معنى لا يدل عليه بحال، أو يدل 
عليه بتكلف واعتســاف، وخروج عن الظاهر بغير موجب، وعكسه 
مَن يقف عند ظاهر الحديث، دون نظر إلى مقاصد الشريعة، ومبادئها 

الكلية.
د من عدم وجــود معارض معتبر، عقلــي أو نقلي، من  ٣ ـ أن يتأك
نة وأصول الشريعة، أو من التاريخ أو الواقع؛ يصرف الحديث  القرآن والس
ة ناســخ  عن ظاهره بتقييــد إطلاقه، أو تخصيص عمومه، وربما كان ثم

يوقف العمل به.
نة، وسعة الاطلاع على  ع من علوم السوهذه الثلاثة تحتاج إلى التضل
مصادرها، والرجوع إلى أئمتها. كما نبه على ذلك الإمام الشــهيد بقوله: 
نة المطهرة إلى رجال الحديث الثقات». كما أن فهم  ويُرجع في فهم الس»
نة يحتاج فيما يحتاج إلى فهم عام لمقاصد الإسلام، وقواعده الكلية،  الس
المســتمَدة من محكمات القرآن. هــذا إلى جوار التمكن من اللســان 

العربي، والمعرفة بدلالات ألفاظه وجُمله.

٣ ـ ألا توجد في متن الحديث أو سنده عِلة قادحة توجب رده، كأن يكون مخالفًا للعـقـول، 
أو مباينًا للنقول، أو مناقضًا للأصول.

٤ ـ ألا يكون الحديث شاذا، ومعنى شذوذه: أن يكون سنده صحيحًا، ولكنه يخالف حديثًا 
رواته أوثق، أو أكثر، أو نحــو ذلك، مما يجعل هذا الحديث مع قوة ســنده مرجوحًا، بل 

مردودًا، والآخر راجحًا مقبولاً.
نـة. وهذا إنما يعرفه أهل الذكر والخبرة من علماء الحديث ورجال الس

ومن هنا ينبغي لمن يَطلب علم الدين أن يعرف ما لا يســع المثقف المسلم جهله من علم 
أصول الحديث، أو مصطـلـح الحديث، فيـعـرف معـنـى أن الحديث صحـيـح أو حسن أو 

ضعيف أو شاذ أو مرسل أو معلق، إلخ.

QaradawiBooks.com

                         143 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٤٢ المحور  الثالث : 

ومما يساعد على ذلك دراســة علوم أصول الفقه، وأصول التفسير، 
وأصول الحديث، دراســة جادة فاحصة، فهي مفاتيح ضرورية وأساسية 

نة. لفهم النصوص من الكتاب والس
نة، هما:  وأريد أن أنبه هنا على ضلالتين خطيرتين في التعامل مع الس

قبول الضعيف، وردّ الصحيح. وسنتحدث عن كلّ منهما فيما يلي.

٭ ٭ ٭

QaradawiBooks.com

                         144 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٤٣

�!Rد�1 ا��ا�Fل الأ��Z

اعيــن، اختلفت  الوض المشــرفة بجماعة من  النبوية  ــنة  الس ابتُليت 
يقله،  لوا رســول االله ژ ما لم  يُقو أن  أهدافهم، واتفقت طريقتهم، وهي 
وأن يخترعوا أحاديث من عند أنفسهم، يزيدون بها في دين االله ما شاءت 

لهم أهواؤهم.

وقد كان من هؤلاء زنادقة لا دين لهم، أرادوا أن يُضِلوا المســلمين 
عن حقيقة دينهم بهذه الأحاديث المصنوعة.

بالصلاح،  يوصفــون  أغبياء جاهلون ممن  ـ للأســف ـ  منهم  وكان 
بوهم من الشــرور  بوا الناس في الخيرات والطاعات، ويرهأرادوا أن يرغ
والمعاصي، فصاغوا لهم هذه الأحاديث التي عزَوْها إلى رسول االله ژ ، 

وما هي إلا من صنع أيديهم!

وقد اعترف أحدهــم، ممن وضع حديثًا في فضل القرآن ســورة 
سورة، مبينًا سبب ذلك بأنه رأى الناس اشتغلوا بمغازي ابن إسحاق، 
وفقه أبي حنيفة، وتركــوا القرآن، فوضع هذا الحديــث ليردهم إلى 

القرآن!

ر بالحديث المعروف: «مَن كذب  بعضهم لما ذُك وأعجب من ذلك أن
QaradawiBooks.com

                         145 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٤٤ المحور  الثالث : 

دًا، فليتبوأ مقعده من النار»(١)، قال في جهالة: هذا فيمن كذب  متعم علي
عليه، ونحن لم نكذب عليه، إنما كذبنا له!

يعني الأحمــق: أنه كذب لمصلحة الدين، وكأنــه بهذا يتهم دين االله 
تعالى بالنقصان، وأنه يكمله بهذه الموضوعات المكذوبات.

اعين مَن  ض االله لهذه الفئة، وتلك من الوضونحمد االله تعالى، فقد قي
فضح عوارهم، وهتك أســتارهم، فقد اتفقوا علــى ألا يُقبل حديث إلا 
بإسناد، وقالوا في هذا: الإســناد من الدين، ولولا الإسناد لقال مَن شاء 

ما شاء.
وتتبعوا رواة الإسناد واحدًا واحدًا، ليُعرف شخص كل راوٍ، ومولده، 
وقام  والسلوكية،  والدينية  العلمية  ومنشؤه، وشيوخه، وتلاميذه، وسيرته 

لذلك عِلم ضخم، هو علم الرجال، والجرح والتعديل.
وبهذا نَخَل الأئمة الحديث من هذه الموضوعات، وأفردوا الصحيح 
بالتأليف، وبينوا درجات الحديث من الصحة والضعف، والقبول والرد، 
ة لخدمة هذا الهــدف، هي ما عُرِف باســم «علوم  ســت علوم جم ُوأس
الحديث»، وقــد زادت على التســعين علمًــا، كما ذكر ذلــك الحافظ 
الســيوطي في كتابه: «تدريب الراوي على تقريب النواوي»، كما أفُردت 

كتب جمة للأحاديث الموضوعة(٢).

متفق عليه: رواه البخاري في العلم (١١٠)، ومسلم في المقدمة (٣)، عن أبي هريرة. وقد ذكره   (١)
ابن الجوزي في مقدمة كتابه الموضوعات (٥٦/١)، عن أكثر من ســتين نفس، وهو حديث 

متواتر مشهور.
منها: الموضوعــات لابن الجوزي، واللآلئ المصنوعة للســيوطي، والموضوعات الكبرى   (٢)
والصغرى للقاري، والمنار المنيف في الصحيح والضعيف لابن القيم، والفوائد المجموعة 

للشوكاني، وتنزيه الشريعة لابن عراق، والأخبار المرفوعة للكنوي، وغيرها.

QaradawiBooks.com

                         146 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٤٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ومع هذا الجهد العظيم بقيت رواســب من هــذه الأحاديث ضمن 
نة، ربّما نزل بعضها إلى دَرَك الوضع، وبعضها لم يصل إلى  دواوين الس

ذلك، ولكنه ضعيف، أو واهٍ، أو منكر شديد النكارة.
ر منه هنا هو: تلــك الأحاديث الواهيــة والمنكرة التي  والذي نحــذ
تساهل بعض أهل العلم في روايتها، وحُشيت بها كتب شتى، وخصوصًا 
ما تعلق منهــا بالترغيب والترهيب والمواعظ، فقــد ذهب الأكثرون من 

العلماء إلى جواز رواية الضعيف فيه؛ لأنه لا يتعلق به حلال ولا حرام.
نة النبوية»(١) وفي  وقد ناقشــنا الأمر في كتابنا: «كيف نتعامل مع الس
ع، ولا أريد تكرار  مقدمة كتابنا: «المنتقى في الترغيب والترهيب»(٢) بتوس

ما قلته هناك، فيلزم الباحث عن الحق الرجوع إليه هناك.
ر هنا بأمور: وحسبي أن أذكُر وأذك

الأول: أن عندنا من الصحيح والحسن ما يُغني عن الضعيف.
والثاني: أننا إذا ذكرنا الضعيف استئناسًا ينبغي أن نرويه بصيغة تدل 
على التمريض والتضعيف، مثل: رُويِ وقيل وحُكِي وذُكرِ، ونحو ذلك، 

ولا نقول: قال رسول االله ژ . كما نبه على ذلك الأئمة.
الثالث: أن الذين أجازوا ذلك، اشترطوا فيه شروطًا ثلاثة:

١ ـ ألا يكون الحديث شديد الضعف، بمعنى أن يكون ضعفه قريبًا.
٢ ـ أن يندرج تحت أصــل كلي من أصول الشــريعة الثابتة بالقرآن 

والأحاديث الصحيحة.

نة صـ ٧٧ ـ ١٠٩. انظر: كيف نتعامل مع الس  (١)
انظر: المنتقى من الترغيب والترهيب (٤٧/١، ٦٠)، نشر المكتب الإسلامي، بيروت، ط ٣،   (٢)

١٤٢١هـ ـ ٢٠٠٠م.

QaradawiBooks.com

                         147 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٤٦ المحور  الثالث : 

٣ ـ ألا يعتقد ثبوته، بل يعتقد الاحتياط.
وأضفنا إلى ذلك أشياء مهمة يجب مراجعتها في كتابنا ذاك(١).

ولكن الذي أحب أن أنبه عليه هنا: أن التســاهل في رواية أحاديث 
الفضائل والترغيب والترهيب فُهِم خطأ؛ فإن جواز روايته لا يعني جواز 
الاعتماد عليــه في إثبــات حكم، ولــو كان هو الاســتحباب في باب 
الترغيب؛ فإن الاستحباب حكم شرعي، لا يجوز إثباته إلا بدليل شرعي 

ثابت، والضعيف ليس بدليل.
إنما قصــدوا أن يكون الحكم ثابتًا بالأدلــة الصحيحة، فلا بأس أن 
يروى في الترغيب فيه أو الترهيب من تركه أحاديث من مرتبة الضعيف 
الذي ليس بشديد الضعف، وهو الذي قال فيه الإمام ابن مهدي وغيره: 
إذا روينا في الحلال والحرام انتقدنا الرجال، وشددنا في الأسانيد، وإذا 

روينا في الفضائل والزهد والرقاق تساهلنا في الأسانيد(٢).

ا���"�'� �9!�ن Z�0/ الإ(لام: أ�R!� الأF�د�1 

وهنا قضية في غاية الأهمية، وهي الأحاديث التي لا تتعلق بالحلال 
والحرام مباشرة، ولكنها تتعلق بقضايا لا تقل أهمية عن الحلال والحرام، 

مثل ما يتعلق ببيان موقف الإسلام من بعض القضايا السلوكية.
فقضية «الزهد في الدنيا» وموقف الإسلام منه، وهو موقف وَسَط بين 
البــاب فيه للأحاديث  إذا فتحنا  طة،  المفر المفْرِطة، والماديــة  الرهبانية 
الضعيفة الواردة في ذم الدنيــا، وذم المال، ومدح الفقــر، وذم البنيان، 

نـة النبوية صـ ١٠٠ ـ ١٠٣. انظر كتابنا: كيف نتعامل مع الس  (١)
رواه الحاكم في الدعاء (٤٩٠/١).  (٢)

QaradawiBooks.com

                         148 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٤٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ره ـ فإننا  ف عادة، وتبرزه وتكر وأشباه ذلك ـ وهو ما تذكره كتب التصو
سننتهي إلى ما يشبـه رهبانية النصارى، أو زهادة البوذيين، إلى غير ذلك 

مما سماه محمد إقبال 5 «النسُك الأعجمي» في الإسلام.
ومثل ذلك نقوله إذا تحدثنا عن قضية «التوكّل» والأخذ بالأســباب، 
وموقف الإسلام منه واضح، تدل عليه آيات الكتاب، والثابت من السيرة 
اس،  العملية لرســول االله ژ . فقد أعد العُدَد، وأخذ الحذر، واتخذ الحر
وهيأ الجيوش، ووضع الخطط، وأحســن الترتيــب، واختفى في الغار، 
وادخر لأهله قوت ســنة، ولم يدخر وُســعًا في مراعاة سنن االله، وربط 

الأسباب بالمسببات.
ل  بالغ في التوك ƒ ولكن بعض رجال التصوّف كالإمام الغزالــي
إلى حد كاد يهمل فيه الأسباب والسنن الكونية، حتى أجاز دخول البادية 

من غير زاد، إلخ(١).
ومعتمد هؤلاء الأحاديــث الضعيفة التي هنا، ويُتســاهل في أمرها؛ 

لأنها لا تتعلق بالأحكام، وأمر الحلال والحرام!
وحية والأخلاقية  والذي أذكره أن بيان موقف الإسلام في القضايا الر
ليس أمرًا هينًا يسوغ الإغماض فيه، وقبول الواهي من الحديث في شأنه، 
بل الواجب التدقيق فيه كذلك، والاعتماد على الأحاديث الصحاح، حتى 

لا نُخرج الإسلام عن وسطيته واعتداله، ولا ننسب إليه ما هو براء منه.

٭ ٭ ٭

انظر كتابنا: التوكل صـ ٣٦ ـ ٤٢، نشر مكتبة وهبة، القاهرة، ط ٧، ١٤٣٠هـ ـ ٢٠٠٩م.  (١)

QaradawiBooks.com

                         149 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٤٨ المحور  الثالث : 

�3!3Hد�1 ا��Fردّ الأ

وفي مقابل هــؤلاء الذين ابتُلي بهــم ميراث النبــوة ممن ينتحلون 
الباطلة، ويعتمدون على الأحاديث الواهية؛ وُجدَِ قوم آخرون  الأحاديث 

يردون الأحاديث الصحيحة والسنن الثابتة.

نة ما ليس منها، والآخرون يُخْرِجون منها  يُدْخِلون على الس لون  الأو
ما هو من صلبها.

قدَِدًا، ومذاهب شــتى،  الذين يردّون الصحاح تراهم طرائق  وهؤلاء 
ولكنهم اتفقوا على شــيء واحد، وهو ردّ الصحيح الثابت، لأسباب في 
نفس الشــخص، حســبها حقائق، وهي أوهام، لا تثبت في ميزان النقد 

النزيه، والتمحيص العلمي الجاد.

وقد عرف تاريخ الفكر الإســلامي منهم طوائف وفرِقًــا، رد عليها 
نة والجماعة، وعرف عصرنا منهم طوائف  قون من علماء أهل السالمحق

وأفرادًا آخرين.

ا�'�آن:  �4��C0 ���9ى w!3Hا�1��3 ا� ردُّ 

منهم مَــن ردّ الصحيح؛ لأنه في نظره مخالف للقــرآن الكريم، وما 
خالف القرآن فهو باطل.

QaradawiBooks.com

                         150 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٤٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ونحن نؤمن بالمقدمــة الثانية، وأن ما خالف القــرآن فهو باطل، 
مة الأولى، فليس كلّ ما توهموه مخالفًا للقرآن  ف في المقدا نتوقولكن

يكون كذلك.
ردّ المعتزلة أحاديث الشــفاعة المســتفيضة في حق أهــل الكبائر، 
بدعوى أنهــا معارضة للآيات القرآنية التي نفت الشــفاعة، والقرآن إنما 
ركية» التي كان يزعمها المشركون لآلهتهم، وهي شفاعة  نفى «الشفاعة الش

رك. تقع أذنَِ االله بها أم لم يأذن، كما أنها شفاعة لأهل الش
والقرآن كما نفى هذه الشــفاعة أثبت شــفاعة أخرى لأهل التوحيد: 
M ﴾ [الأنبيــاء: ٢٨]، كما لا تكون إلا بعد إذن االله   L  K  J  I ﴿

±² ﴾ [البقرة: ٢٥٥].  °  ¯  ®  ¬  «  ª ﴿ :تعالى
ــنة النبوية»(١)،  وقد ردَدْنا على ذلك في كتابنا «كيف نتعامل مع الس
ــنة مثل أبي محمد بن حــزم في كتابه  وأطال في ذلــك علماء أهل الس
«الفِصَل في الملل والنحَِل»(٢)، والسعد التفتازاني في «شرح المقاصد»(٣)، 

والشريف الجُرْجَاني في «شرح المواقف» وغيرهم.
ورد المعتزلة كذلك الأحاديث الصحاح المثبتــة لرؤية المؤمنين الله 

 9  8  7  6 تعالى في الآخرة، لمنافاتهــا لقوله تعالى: ﴿ 5 
< ﴾ [الأنعام: ١٠٣]، ولمــا تقتضيه الرؤية في نظرهم   =  <  ;:

من لوازم هي مستحيلة عقلاً، بالنسبة الله تعالى.

نة صـ ٥٢ ـ ٥٣. كيف نتعامل مع الس  (١)
انظر: الفصل فــي الملل والنحل (١١١/٤ ـ ١١٤)، تحقيق محمــد إبراهيم نصر وعبد الرحمن   (٢)

عميرة، نشر مكتبات عكاظ للنشر والتوزيع.
انظر: شرح المقاصد (٢٣٩/٣ ـ ٢٤٠)، نشر دار المعارف النعمانية، باكستان، ط ١، ١٤٠١هـ ـ ١٩٨١م.  (٣)

QaradawiBooks.com

                         151 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٥٠ المحور  الثالث : 

والآية التي استندوا إليها لا تسندهم؛ لأن نفي الإدراك لا يستلزم نفي 
الرؤية؛ إذ الإدراك رؤية مع إحاطة بالمرئي، فهو أخص من الرؤية، ونفي 

الأخص لا يستلزم نفي الأعم.
 -  ❁  +  * وقد أثبت القرآن الرؤية صراحة في قوله تعالى: ﴿ ( 

/ ﴾ [القيامة: ٢٢، ٢٣].  .
رت المؤمنين  التي بش ناهيك بما اســتفاض من صحاح الأحاديث، 
بأنهم ســيرون ربّهم يوم القيامة، كما يرون القمر ليلة البدر، لا يُضامون 

في رؤيته. والتشبيه للرؤية لا للمرئي بلا جدال.
وللخوارج والمعتزلة والفِرق المبتدعة من هذا كثير.

وفي عصرنا وجدنا مَن رد حديث البخاري في صحيحه عن عائشة: 
«كان النبي ژ يأمرني فأتزر، فيباشــرني، وأنا حائض»(١)؛ لأنه في زعمه 

 v  u  t  sr  q  p ﴿ :مخالف للقــرآن(٢)، في قوله تعالــى
ر الاعتزال  ے ﴾ [البقرة: ٢٢٢]. ففس  ~  }  |  {z  y  x  w
بالاجتناب المطلــق، ولو تدبر الآيــة حق التدبر لعلــم أن الممنوع هو 

ت به الأحاديث. موضع الأذى والدم، وهو الفَرْج، وهو ما صح

ا�"�5: أو   K'"ا�  �4��C0 ���9ى w!3Hردّ ا�

وبعضهم ردّ الحديث الصحيح، أو الأحاديث الصحاح؛ لأنها مخالفة 
في نظره للقواطع العقلية، أو الثوابت العلمية، فإذا فتشت في هذه القواطع 

رواه البخاري في الحيض (٢٩٩، ٣٠٠).  (١)
زعم ذلك كاتب في مجلة العربي الكويتية (عبد الوارث كبير) في الســتينيات، وقد رددت   (٢)
ا علميا مفصلاً، نُشِــر في عدة مجلات إســلامية، كما نُشِر مفردًا وضمن  عليه في حينه رد

كتابي: فتاوى معاصرة (٩١/١ ـ ١٠٣)، نشر دار القلم، الكويت، ط ٩، ١٤٢٢هـ ـ ٢٠٠١م.

QaradawiBooks.com

                         152 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٥١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

المزعومة، أو الثوابــت المدعاة، وجدتها أمورًا نظرية، قابلة للمناقشــة، 
والأخذ والرد، ولا غرو أن خالفهم غيرهم فيها، وأنكروها عليهم.

مة الشاطبي: أنهم اتبعوا أهواءهم،  له عليهم العلا وآفة هؤلاء ما ســج
فلم يأخذوا الأدلة الشــرعية مأخذ الافتقار إليها، والتعويل عليها، حتى 
مــوا أهواءهم، واعتمدوا علــى آرائهم، ثم جعلوا  يصدروا عنها، بل قد
الأدلة الشرعية منظورًا فيها من وراء ذلك، وأكثر هؤلاء هم أهل التحسين 

والتقبيح «العقليَيْن» ومَن مال إلى الفلاسفة وغيرهم.
وا كثيرًا من الأحاديث الصحيحة بعقولهم، وأساؤوا الظن بما  فقد رد
نوا ظنهم بآرائهم الفاسدة، حتى ردوا كثيرًا من  صح عن النبي ژ ، وحس
أمور الآخرة وأهوالها: من الصراط، والميزان، وحشر الأجساد، والنعيم 
والعذاب الجسمي. وأنكروا رؤية الباري وأشباه ذلك، بل صيروا العقل 
شارعًا، جاء الشــرع أو لا، بل إن جاء فهو كاشف لما حكم به مقتضى 

العقل، إلى غير ذلك من الشناعات(١).
بادعاء  قــون مقولاتهم، ويتباهــون  يُنَف ولهؤلاء تلاميذ فــي عصرنا 
العقلانيــة والعلمية، ويرفضــون الأحاديــث التي تخبر عــن الغيبيات 
القيامة،  القبر، وأهوال  والشــياطين وأحوال  الملائكة  والســمعيات من 

وتفاصيل ما صح في شأن الجنة والنار، زاعمين أن العلم لا يُثبتها.
وجهل هؤلاء أن الإنســان لم يعلم من الكــون المادي من حوله إلا 
ثلاثة في المائة (٣ ٪) وسبعة وتســعون في المائة منه مجهول لديه، بل 
أثبت العلم الحديث أن الإنسان برغم اكتشافه لكثير من ظواهر الكون، 

انظر: الاعتصام للشاطبي (١٧٦/٢)، نشر مطبعة الإعلانات الشرقية، توزيع المكتبة التجارية   (١)
الكبرى، القاهرة.

QaradawiBooks.com

                         153 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٥٢ المحور  الثالث : 

ات وغيرها من أحــوال الجماد؛ ما زال  ومعرفته بقوانين الأفــلاك والذَر
يجهل حقيقة نفسه، وألف في ذلك أحد أقطاب العلم الطبيعي المعاصر 

كتابه الشهير: «الإنسان ذلك المجهول»(١).
فكيف يطمع الإنسان في اختراق حواجز المجهول الأعظم، واقتحام 

أسوار الغيب، وهو لم يعرف نفسه بعد؟
ات التي تخضع  مجال العلم باتفاق أهله هو الماديات والمحس ثم إن
للملاحظة، وتجري عليها التجربة، أما ما وراء ذلك، فلا يثبته العلم ولا 

ينفيه؛ لأنه ليس من اختصاصه.
وحسْــبنا فيما كان من هذا النوع أن يكون «ممكنًا عقليا» ثبت الخبر 

قنا. ا وصدبه عن الوحي المعصوم، لنقول بعدها: آمن
والممكن العقلي هو: ما لا يترتب على ثبوته مســتحيل عقلي، وقد 
يكون هذا الذي اعتبرناه ممكنًا عقلاً، مســتحيلاً عادة، فاســتحالته في 

العادة، لا تستلزم استحالته في الواقع.
وفي عصرنا حقق العلم كثيرًا من الأشــياء التــي كان يعتبرها الناس 
قديمًا من أبعد المســتحيلات، مثل غزو الفضاء، والوصول إلى القمر، 
وصناعــة «الكمبيوتر»، وثــورة البيولوجيا، وهندســة الجينات، وغيرها 

: ﴾ [النحل: ٨].  9  8  7 ﴿

ا�1��3 ���9ى C0���4: لأF�د�1 أ�eى: ردّ 

ـه يعارض في رأيــه حديثًا أو  وبعضهــم ردّ الحديث الصحيح؛ لأنـ
أحاديث صحاحًا أخَر.

هو د. ألكسيس كاريل، الحائز على جائزة نوبل في العلوم.  (١)

QaradawiBooks.com

                         154 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٥٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

فإذا بحثت عن هذا الحديــث المعارض أو الأحاديــث المعارضة، 
وجدتها ضعيفــة لا تقوم على ســاقين، وقد تجدهــا أحاديث موضوعة 
ت لرأيــتَ المعارضة  مفتــراة، لا قيمة لها فــي ميزان العلــم. ولو صح

موهومة.

كالذين ردّوا أحاديث الصحيحين في جــواز نظر المرأة إلى الرجال 
ـ بغير شهوة طبعًا ـ كحديث فاطمة بنت قيس في قضائها فترة العدة عند 
ابن أم مكتوم(١)، وحديث عائشــة في نظرها إلى الحبشــة، وهم يلعبون 
بالحــراب(٢)، بحديث: «أفعميــاوان أنتما؟»(٣). وهــو ضعيف، وحديث 
فاطمة الزهراء: «إن أصلح شيء للمرأة ألا ترى رجلاً، ولا يراها رجل»(٤). 

ا. وهو حديث ضعيف جد

إشارة إلى الحديث الذي: رواه مسلم في الطلاق (١٤٨٠)، عن أبي سلمة، أن فاطمة بنت   (١)
قيس أخت الضحاك بن قيس أخبرته، أن أبا حفص بن المغيرة المخزومي، طلقها ثلاثًا، 
ثم انطلق إلى اليمن، فقال لها أهله: ليس لكِ علينا نفقــة. فانطلق خالد بن الوليد في 

نفر... الحديث.
متفق عليه: رواه البخاري (٩٤٩، ٩٥٠)، ومسلم (٨٢٩)، كلاهما في العيدين.  (٢)

جوه: إسناده ضعيف. وأبو داود في اللباس (٤١١٢)، وقال  رواه أحمد (٢٦٥٣٧)، وقال مخر  (٣)
عقبــه: هــذا لأزواج النبي ژ خاصــة. ألا تــرى إلى اعتــداد فاطمة بنــت قيس عند 
ابن أم مكتوم، قد قال النبي ژ لفاطمة بنت قيس: «اعتدي عند ابن أم مكتوم، فإنه رجل 

أعمى تضعين ثيابكِ عنده».
والترمذي في الأدب (٢٧٧٨)، وقال: حسن صحيح. وقال ابن قدامة في المغني (١٠٦/٧): قال 
أحمد: نبهان روى حديثين عجيبين. يعني هذا الحديث: «أفعمياوان أنتما؟». وحديث: «إذا 
كان لإحداكن مكاتب، فلتحتجب منه». وكأنه أشار إلى ضعف حديثه. وضعفه الألباني في 

مشكاة المصابيح (٣١١٦).
رواه البزار (٥٢٦)، وقال الهيثمي في مجمع الزوائد (١٥٢٠٠): رواه البزار وفيه من لم أعرفه،   (٤)

وضعف العراقي سنده في تخريج الإحياء صـ ٤٨٥.

QaradawiBooks.com

                         155 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٥٤ المحور  الثالث : 

وْا أمرَهم امــرأة»(١). وهو في  وكالذي ردّ حديث: «لن يفلــح قوم وَل
صحيح البخاري، لمخالفته لحديث: «خُذوا دينكم عن هذه الحُمَيراء»(٢). 

يعني عائشة، وهو حديث باطل بإجماع أهل الاختصاص.

ا�1��3:  B0 ��\�"ا�� q /Z�0لاة 

وغلاة المعتزلة ردوا الأحاديث كلّها أو كادوا، لما زعموا فيها من 
التناقــض، فحديث يثبت، وآخر ينفي، وحديــث يجيز، وغيره يمنع، 
وحديث يوجــب، وآخر يســقط، وحديث يمدح، وغيــره يذم. وكل 
حديث ومقابله قد تواردا على موضوع واحد، وهذا التناقض يدل على 

بطلانها كلها!
نة الإمام أبو محمد ابن قتيبة في كتابه  وقد ردّ عليهم محامي أهل الس
«تأويل مختلف الحديث» ونقض عليهم دعواهم العريضة، وفند شبهاتهم 
الباطلة، وبين أن ما ادعوه من تناقــض لا تناقض فيه على الحقيقة، إنما 

التناقض في عقولهم وحدها.
ر في بعضها. وقد وُفّق في أكثر ردوده، وإن قص

رواه البخاري في المغازي (٤٤٢٥)، عن أبي بكرة.  (١)
قال ابن كثير: ليس له أصل، ولا هو مثبت في شيء من أصول الإسلام، وسألت عنه شيخنا   (٢)
أبا الحجــاج المزي فقــال: لا أصل لــه. البداية والنهايــة (٣٣٩/١١)، تحقيــق عبد االله بن 
عبد المحسن التركي، نشــر دار هجر، ط ١، ١٤١٨هـ ـ ١٩٩٧م. وقال السخاوي في المقاصد 
(٤٣٢)، تحقيق محمد عثمان الخشــت، نشــر دار الكتاب العربي، بيروت، ط ١، ١٤٠٥هـ ـ 
١٩٨٥م: قال شيخنا (ابن حجر) في تخريج ابن الحاجب من إملائه: لا أعرف له إسنادًا، ولا 
رأيته في شــيء من كتب الحديث إلا في النهاية لابن الأثير ذكره في مادة (ح. م. ر)، ولم 
يذكر من خرجه. انظر: النهاية في غريب الحديث لابن الأثير (٤٣٨/١)، تحقيق طاهر أحمد 
الزاوي ومحمود محمد الطناحي، نشــر المكتبة العلمية، بيروت، ١٣٩٩هـ ـ ١٩٧٩م. وانظر 

كتابنا: فتاوى معاصرة (٧٣/١ ـ ٧٤).

QaradawiBooks.com

                         156 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٥٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

إن رد الأحاديث الصحيحة والسنن الثابتة اتكاءً على دعاوى وشبهات 
داحضة، مرض قديم لــدى كل المنحرفين والمبتدعين، الذين تحاصرهم 

نة من كل جانب، فلا يجدون لهم منطقًا إلا ردها وإنكارها. الس
وهذا ما ذكره الإمام أبو إسحاق الشاطبي في كتابه الفريد «الاعتصام»، 
فبعد أن ذكر اعتماد أهل البدع والأهواء على الأحاديث الواهية والموضوعة 
من ناحية، بين من ناحية أخــرى أنهم يقفون موقفًا مضادًا لذلك وهو كما 
قال: «ردّهــم للأحاديث التي جــرت غير موافقة لأغراضهــم ومذاهبهم، 
عون أنهــا مخالفة للعقول، وغير جارية علــى مقتضى الدليل، فيجب  ويد
ردها. كالمنكريــن لعذاب القبر، والصراط، والميــزان، ورؤية االله 8 في 

الآخرة، وما أشبه ذلك من الأحاديث الصحيحة المنقولة نقل العدول.
واة مــن الصحابة والتابعين @ ـ وحاشــاهم ـ  ربّمــا قدحوا في الر
ثيــن على عدالتهــم وإمامتهم، كل ذلك  وفيمن اتفــق الأئمة من المحد
ليردوا به على مَن خالفهم في المذاهب، وربما ردوا فتاويهم، وقبحوها 

نة وأهلها. روا الأمة عن اتباع الس في أسماع العامة، ليُنَف
وقد جعلوا القــول بإثبات الصــراط والميزان والحــوض قولاً بما 
لا يُعقل. وقد سئل بعضهم: هل يكفر مَن قال برؤية الباري في الآخرة؟ 

فقال: لا يكفر؛ لأنه قال ما لا يُعقل، ومَن قال ما لا يُعقل فليس بكافر!
وذهبــت طائفة إلــى نفي أخبــار الآحــاد جملة، والاقتصــار على 

 V ﴿ :ما استحســنته عقولهم في فهم القرآن، حتى أباحوا الخمر بقوله
̂ ﴾ [المائدة: ٩٣] الآية(١). ففي   ]  \  [  Z  Y  X  W
 ﴾  n  m  l  kj  i  h  g  f  e  d  c  b  a  ` تتمة الآيــة: ﴿ _   (١)

[المائدة: ٩٣].

QaradawiBooks.com

                         157 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٥٦ المحور  الثالث : 

كِئًا على أريكته،  أحدكم مت هؤلاء وأمثالهم قال رسول االله ژ : «لا ألُْفِيَن
يأتيــه الأمر من أمري ممــا أمرتُ بــه أو نهيتُ عنه، فيقــول: لا أدري، 
ما وجدنا في كتاب االله اتبعناه»(١). وهذا وعيد شديد تضمنه النهي، لاحق 

نة» اهـ(٢). بمن ارتكب رد الس

ا�"'!�ة:  �4��C0 5ُّR��� w!3Hا�1��3 ا� ردّ 

وبعضهم ردّ الحديث الصحيح؛ لأنه يخالف العقيدة الإسلامية الثابتة 
بالقرآن، ومن ذلك أن أحدهم ردّ الحديث: «لا تقوم الساعة حتى تقاتلوا 
اليهودي وراء الحجر، فيقول  اليهود، فيقتلهم المســلمون، حتى يختبئ 

الحجر: يا عبد االله ـ أو يا مسلم ـ هذا يهودي ورائي، فتعالَ فاقتله»(٣).
ة مَن رَد الحديث أن النبي ژ لا يعلم الغيب، والمستقبل غيب،  وحُج
@ ﴾ [النمل: ٦٥]، وقال:   ?  >  =  <  ;  :  9  8 قال تعالى: ﴿ 7 

+ ﴾ [الأعراف: ١٨٨].  *  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿
فمن أين له ! أن يعرف ما يُكِنه ضمير المستقبل؟

وقائل هذا الكلام حفظ شيئًا، وغابت عنه أشياء.
غاب عنه أن الرســول ژ لا يعلم الغيب بذاته، بمقتضى بَشــريته، 
ح به  ولكن االله تعالى يُعلمه بما شــاء منه، لحكمة يعلمها. وهذا ما صر

 Ñ  Ð  Ï  ❁  Í  Ì  Ë  Ê  É  È  Ç ﴿ :القرآن نفسه إذ يقول
Ó ﴾ [الجن: ٢٦، ٢٧].  Ò

 ـ٧٢. سبق تخريجه ص  (١)
الاعتصام (٢٣١/١، ٢٣٢).  (٢)

متفق عليه: رواه البخاري في المناقب (٣٥٩٣)، ومسلم في الفتن (٢٩٢١)، عن ابن عمر.  (٣)

QaradawiBooks.com

                         158 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٥٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وغاب عنــه أن دواوين الحديث من الصحاح والســنن والمســانيد 
والأجزاء وســائر المصنفات؛ حفلت بالكثير الكثير، مما أنبأ به ژ عن 
غيوبٍ مســتقبلية، مما يدخل تحت عناوين: «الفتــن» أو «الملاحم» أو 

«أشراط الساعة». وهي مما تواتر تواترًا يقينيا لا يدخله الشك.
كما غــاب عنه: أن بعض ما أخبــر به ‰  تحقق بالفعــل، بعضه في 
حياته، مثل فتح اليمن، وبعضه في حياة أصحابه، مثل فتح ممالك كسرى 
 ، ̂ وقيصر، وإنفاق كنوزهما في ســبيل االله، ومثل استشهاد عمر وعثمان 
ومثل قوله عن عمار بن ياسر: «تقتله الفئة الباغية»(١). وقد كان. وقوله عن 

الحسن: «سيُصلح االله به بين فئتين عظيمتين من المسلمين»(٢). وقد كان.
وبعضه وقع بعد ذلك، مثل تبشــيره بفتح القسطنطينية(٣)، وقد كان. 
ومثل إنبائه بقتال الترك، صغار الأعين حُمْــر الوجوه ذُلْف الأنوف(٤)... 

إلخ، وقد تحقّق هذا بقتال التتار: جنكيز خان، وهولاكو، وأتباعهما.
إلى غير ذلك من الأخبار التي تتضمّن بشائر ونُذُرًا، وقد وقعت كما 

أنبأ بها؛ لأنه لم ينبئ عن كهانة، بل أنبأ بما علمه االله(٥).

متفق عليــه: رواه البخاري في الصلاة (٤٤٧)، ومســلم في الفتن (٢٩١٥)، عن أبي ســعيد   (١)
الخدري.

رواه البخاري في الصلح (٢٧٠٤)، عن أبي بكر الصديق.  (٢)
إشارة إلى حديث: «لتُفتحن القسطنطينية، فلنعم الأمير أميرها، ولنعم الجيش ذلك الجيش».   (٣)
حه  جوه: إسناده ضعيف. والحاكم في الفتن (٤٢١/٤)، وصح رواه أحمد (١٨٩٥٧)، وقال مخر

ووافقه الذهبي، وقال الهيثمي في مجمع الزوائد (١٠٣٨٤): رجاله ثقات. عن بشر الغنوي.
إشارة إلى حديث: «لا تقوم الساعة حتى تقاتلوا الترك، صغار الأعين...». رواه البخاري في   (٤)

الجهاد والسير (٢٩٢٨).
ذكر الإمام ابن تيمية جملة وافرة من هذه الأنباء بالغيوب في كتابه: الجواب الصحيح لمن   (٥)

بدل دين المسيح (١٣٣/٤ ـ ١٦١)، نشر مطبعة المدني، القاهرة، ١٩٦٤م.

QaradawiBooks.com

                         159 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٥٨ المحور  الثالث : 

وغاب عن منكر هذا الحديث وأمثاله أيضًا: أنّه ژ أخبرنا عن غيوب 
أخرى تتعلق بالحياة البرزخية والحياة الآخرة، وما فيها من الحشر والنشر 
والموقف، والصراط والميزان، والحســاب والشــفاعة، وتفاصيل ما في 
الجنة والنار. وكلّها مما يدخل في نطاق «الغيب»، فلم يسعنا إلا أن نقول 

¥ ﴾ [البقرة: ٢٨٥].  ¤  £  ¢ ے¡  مع المؤمنين: ﴿ ~ 
وربما رد بعضهم هذا الحديث، لما فيه مــن نطق الحجر، وهو من 
استبعاد الخوارق ـ وسنناقشه عما قريب ـ على أن نطق الحجر قد يكون 
بلسان الحال، لا بلسان المقال، بمعنى أن كل شيء في الطبيعة سيكون 
مع المســلمين ويدل على عــورات عدوهم. ومن دلائــل النصر أن كل 
ما حول الإنســان يكون في صالحه، ومن دلائل الخُذلان أن كل شــيء 
يكون عليه، حتى السلاح الذي يملكه، لا ينتفع به، وقد جربنا ذلك في 

معركة ٥ يونيو ١٩٦٧م.

:�H"ا�  �E� �4��C0ا�1��3 ����د الا(��"�د، و رد 

وبعضهم ردّ الحديث الصحيح، بل الأحاديث الصحاح، لا لشيء إلا 
لمجرد الاستبعاد، ولأن ذوق العصر، أو مَعِدة العصر، لا تهضم الخوارق 

ية! والمعجزات الحِس
ولهذا ترى هذا الصنف من لابسي رداء «العقلانية» ودعاة «التحديث» 
و«العصرنة» يرفضون الأحاديث التي وردت في السيرة النبوية من تكثير 
الطعام القليل له ژ حتى أشبع جيشًا(١)، ومن نبع الماء من بين أصابعه 

دت، منها ما كان في السفر، ومنها ما كان في الحضر، وقد  معجزة تكثير الطعام للنبي ژ تعد  (١)
جاء بعضها في الصحيحين، كما في قصة جابر بن عبد االله، وقد رواها البخاري في المغازي 

(٤١٠٢)، ومسلم في الأشربة (٢٠٣٩) عن جابر، وكان عددهم ألف رجل.

QaradawiBooks.com

                         160 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٥٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ى المئات(١)، ومن حنين الجذِْع إليه(٢)، وشــكوى الجمل له(٣)،  حتى رو
وهطول المطر بدعائه(٤)، وتسليم الحجر عليه(٥).

والواقع أن هذه الأخبار رُويت في أصح الكتب، وبأصح الأســانيد، 
وقد تكاثرت واستفاضت، بل بلغت حد التواتر الذي يفيد العلم واليقين، 
إن لم يكن التواتر اللفظي، فلا أقل من التواتر المعنوي، الذي ثبت بمثله 
كرم حاتم الطائي، وفروســية عنترة العبســي، وعدل عمر بن الخطاب، 
وشجاعة عليّ بن أبي طالب، وحلم الأحنف بن قيس، وفقه أبي حنيفة 

ومالك. ونحو ذلك مما لا يرتاب فيه مرتاب.
وقد ذكر شيخ الإســلام ابن تيمية من هذه الآيات ما ملأ (٦٦) ستا 
ل دين المسيح»  وستين صفحة من كتابه القيم: «الجواب الصحيح لمن بد

بخلاف ما أخبر به من الغيوب(٦).
وبعض هذه الآيات حدث بمشــهد من الناس، وعلى مرأى ومسمع 
من الجم الغفير منهم، مثل حنين الجذِْع وصياحه في المسجد بعد صنع 
المنبر في صلاة الجمعة، ومثــل تكثير الطعام، وتفجيــر الماء من بين 

أصابعه ! في الغزو، وأمام أفراد الجيش.

متفق عليه: رواه البخاري في الوضوء (١٦٩)، ومسلم في الفضائل (٢٢٧٩).  (١)
وهو حديث متواتر مرويّ عن جماعة من الصحابة منهم: ابن عمر رواه البخاري في المناقب   (٢)

(٣٥٨٣). وجابر رواه البخاري في المناقب (٣٥٨٥).
جوه: إسناده صحيح على شرط مسلم. وأبو داود في الجهاد  رواه أحمد (١٧٤٥)، وقال مخر  (٣)

(٢٥٤٩)، عن عبد االله بن جعفر.
متفق عليــه: رواه البخاري في الجمعة (١٠١٤)، ومســلم في صلاة الاستســقاء (٨٩٧)، عن   (٤)

أنس بن مالك.
دت هذه القصــة عن عدد من الصحابة، منها: رواه مســلم في الفضائــل (٢٢٧٧)، عن  تعد  (٥)

جابر بن سمرة.
انظر: الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح (١٦١/٤ ـ ٢٢٧).  (٦)

QaradawiBooks.com

                         161 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٦٠ المحور  الثالث : 

على أن في القرآن الكريم من هــذه الآيات ما يكفي للردّ على عبيد 
«العادات الجارية» الذين يظنون لزوم المســببات لأســبابها لزومًا عقليا 
لا انفكاك له بحال، مع أن االله هو الذي وضع الســنن، وربط الأســباب 

بالمسببات، وهو القادر على أن يفك ارتباطها متى شاء.
فقد أثبت القرآن آية الإســراء بالنبي الكريم من المسجد الحرام إلى 

 )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿ الأقصى:  المســجد 
1 ﴾ [الإسراء: ١].  0  /  .  -  ,  +  *

وأشار إلى معراجه ! إلى السماوات العُلا، إلى سدرة المنتهى، وذلك 
 k  j  ❁  h  g  f  ❁  d  c  b  ❁  `  _  ^ في سورة النجم: ﴿ [ 

} ﴾ [النجم: ١٣ ـ ١٨].  z  y  x  w  v  ❁  t  s  r  q  p  ❁  n  m  l
 ¤  £  ¢  ❁ ے   ~  } وأثبت انشقاق القمر له: ﴿ | 
̈ ﴾ [القمــر: ١، ٢] فقد طلبوا هــذه الآية، فلما وقعت   §  ¦  ¥

قالوا: سَحَرنا محمد!
وكان النبي ژ يقرأ هذه الآية في مكة والمدينة، ويقرأ بها في صلاة 

العيد، مع سورة (ق)(١).
وقد روى حديث الانشــقاق عددٌ من الصحابة، منهم ابن مسعود(٢) 
وجبير بن مطعم(٣) ممن شــهد الواقعة في مكة، ومنهــم أنس(٤)، وابن 

عباس(٥) وغيرهما ممن رواها عن الصحابة الذين حضروها.

رواه مسلم في الجمعة (٨٧٢)، وأبو داود في الصلاة (١١٠٠)، والنسائي في الافتتاح (٩٤٩)،   (١)
عن أم هشام بنت حارثة.

متفق عليه: رواه البخاري في المناقب (٣٦٣٦)، ومسلم في صفات المنافقين (٢٨٠٠).  (٢)
جوه: إسناده ضعيف. والترمذي في التفسير (٣٢٨٩). رواه أحمد (١٦٧٥٠)، وقال مخر  (٣)

متفق عليه: رواه البخاري في المناقب (٣٦٣٧)، ومسلم في صفات المنافقين (٢٨٠٢).  (٤)
متفق عليه: رواه البخاري في المناقب (٣٦٣٨)، ومسلم في صفات المنافقين (٢٨٠٣).  (٥)

QaradawiBooks.com

                         162 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٦١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ا ثبت في القرآن من آياته: إنــزال الملائكة لنُصرته ژ في بدر،  ومم
والخندق، وحنين، كما في سورة الأنفال، والأحزاب، والتوبة.

 |  {  z ﴿ :ومثال ذلك تأييــده بجنود غيــر مرئية يوم الهجــرة
 ª  ©  ¨  §  ¦  ¥  ¤  £  ¢  ¡ ے   ~  }
¶ ﴾ [التوبة: ٤٠].  μ  ´  ³  ²  ±  °  ¯  ®¬  «

صحيح أن بعــض ما يتناقله العــوام، ويُذكر في المدائــح النبوية، 
اص ووعاظ العامة، لم يثبت بسند صحيح ولا  ويجري على ألسنة الُقص

حسن، بل بعضها لا أصل له ولا سند قَط عند العلماء المحققين.
مثل بيض الحمام وتعشيشــه على فــم الغار في الهجــرة، فهذا 

لا أصل له.
ومثل قولهم: إن الرســول كان يظلله الغمام دائمًا حيث ســار، فهذا 
ـ كما قال ابن تيمية ـ لا يوجد في شــيء من كتب المسلمين المعروفة 
عند علمائهم، ولا نقله عالمِ من علمائهم، بل هو كذب عندهم، وإن كان 

كثير من الناس ينقله.
وكذلك ما ينقله بعضهم من أنــه كان إذا وطئ أثر قدمه في الحجر، 

ولا يؤثر في الرمل.
ـه دعا على البغلة فقال لها: قطع االله نســلك،  ومثل قول بعضهم: إنـ

فانقطع نسلها! ومعلوم أن البغال مقطوعة النسل قبل الإسلام وبعده.
ومن ذلك قول بعضهم: إن الشــمس رُدت لما فاتت عليا ƒ صلاة 
العصر، كما رُدت ليوشــع بن نــون. بين أهل العلــم بالحديث أن هذا 

كذب، وليس له إسناد واحد صحيح متصل(١).

انظر: الجواب الصحيح لابن تيمية (٢٣٣/٤ ـ ٢٣٥).  (١)

QaradawiBooks.com

                         163 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٦٢ المحور  الثالث : 

وقد أغنى االله المســلمين أن يتكثروا بالباطــل، وعندهم من الآيات 
ة  نات، والمعجزات الباهرات، ما فيه البلاغ المبين، وما تقوم به الحُجالبي

على المكابرين والمعاندين.
فإذا كنا ننكر على مَن يردّ الصحيح من الحديث، فنحن أشد إنكارًا 

على مَن يستشهد بالواهي والموضوع، وما لا سند له ولا أصل.
فون في النفي  والخطأ في هذه القضيــة وما ماثلها واقع ممــن يتطر
عون في الإثبات بلا دليل. وبذلك تضيع الحقيقة  ة، وممن يتوس بلا حُج

رين(١). بين إفراط الغُلاة وتفريط المقص

أو رده: ا�1��3  � ��Zل � xا��3ّ�ي وا���� و#�ب 

والواجب على كل قــارئ للأحاديث النبوية ـ وخصوصًا إذا كان من 
ي، ويتثبت كل التثبت، قبل أن يحكم  أهل العلم ـ أن يتحرى غاية التحر
على حديث بالصحة والقبــول، أو بالضعف والرد، ناهيك بالحكم عليه 

بالوضع والكذب.
وهنا لا بد أن يُرجع إلى أئمة هذا الشأن، ولا سيما المحققين منهم، 
الذين أتاهم االله علــم الرواية وعلم الدراية، وهــؤلاء هم فقهاء الحديث 
وصيارفته، الناقدون لأســانيده، العارفون بمتونــه ومضامينه، المميزون 

لصحيحه من سقيمه.

ا�1��3: � ��Zل � x�ّا���

فلا ينبغي لمسلم أن يحتج بأحاديث لا يعرف لها خِطامًا ولا زمِامًا، 
ف، أو قرأها في مجلة تنشر ما يعجب  ما سمعها من خطيب لعله مخرإن

انظر كتابنا: فتاوى معاصرة (١٥٩/١ ـ ١٦٥)، فتوى: المعجزات النبوية بين الغلاة والمقصّرين.  (١)

QaradawiBooks.com

                         164 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٦٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

الجمهور، لا ما يعجب العلماء، وهو أكثر، أو قــرأه في كتاب لا يُعتمد 
عليه في تصحيح أو تضعيف.

ومما يؤســف لــه: أن مراجعنا الثقافيــة حافلة بالأحاديــث الواهية 
والمنكَرة، وما لا أصل له عند أهــل الاختصاص، وبالموضوع المختلَق 

على رسول االله ژ .
انتفخت بطــون كتب التصــوف والوعــظ والرقائق بتلــك الأنواع 
رون،  اظ والمذكالمردودة من الحديث، والتي يغترف منها الخطباء والوع
ـا، لما فيها من مبالغات تُشــبع نهمهم في اســتجلاب  ويعبون منها عبـ

إعجاب العوام، وإثارة نفوسهم بقوارع الترهيب، أو غرائب الترغيب.
ولم يقــف الأمر عند كتب الزهــد والرقاق، فوجدنا كتب التفســير 
تحوي من ذلك الشــيء الكثير، والجم الغفير، سواء منها ما كان تفسيرًا 
بالرأي وما كان تفســيرًا بالمأثــور. أضف إلى ذلــك ما تميزت به من 
«الإســرائيليات» المضللة، التي كدرت صفاء التفاسير لكتاب االله تعالى، 

وشابت ثقافتنا الأصيلة بهذه الشوائب الدخيلة.
بل وجدنا كتب الحديث ـ فيما عدا الصحيحين ـ لا تخلو من الضعيف، 
نن الأربعة المشهورة، بل وُجدَِ الموضوع في أحدها، وهو سُنَن ابن  حتى الس
ماجه، وكذلك مسند الإمام أحمد لم يخلُ من أحاديث موضوعة، وإن دافع 

عنها ابن حجر، ولكن الحق في كثيرٍ منها مع شيخه الحافظ العراقي.
 فه ألاوحتى كتاب «المســتدرك على الصحيحين»، الــذي التزم مؤل

ج فيه إلا صحيحًا؛ شُحِن بكثير من الواهيات والموضوعات. يُخر
وأمثل منه بلا شكّ صحيح ابن خزيمة، وصحيح ابن حبان، فقد وفيا 

بما اشترطا، وقَل فيهما الضعيف.
QaradawiBooks.com

                         165 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٦٤ المحور  الثالث : 

أما ســائر الكتب من المســانيد والمعاجم والأجزاء والمجموعات 
المختلفــة، فقد جمعــت كل أنواع الحديــث من أصــح الصحيح إلى 

الموضوع، ولا يُستفاد منها إلا بنشرها محققة مع التوثيق والتخريج.
وكذلك كتب الفقــه التي تعنى بالأحكام، وبيــان الحلال والحرام، 
وتفصيل ما أمر به الشرع أو نهى عنه في العبادات والمعاملات، لم تسلم 
من هــذا النوع مــن الأحاديث، مــع اتفاق جميــع الفقهــاء من جميع 

المذاهب: أنه لا يجوز الاحتجاج في مجال الأحكام بحديثٍ ضعيف.
ثين في  ولكن آفة الفصل بين الحديث والفقه، وبين الفقهاء والمحد
أكثر الأحوال، جعلت الفقهاء يســتدلون بالضعيف، بــل الموضوع في 

بعض الأحيان!
ــنة النبوية»،  وقد ضربنا لذلك أمثلة في كتابنا «كيف نتعامل مع الس

فلا داعي لتكرارها هنا(١).
ومن هنــا اهتم جماعة من كبــار علماء الحديــث بتخريج أحاديث 
المتبوعة، حتــى يكون قارئوها  الفقه فــي المذاهب  الكتب المهمة في 
حون الضعيف، أو يردون  نة من أمرها، فلا يصحوالدارســون لها على بي

الصحيح، وهم لا يشعرون، فلا بد من الرجوع إليها(٢).

نـة في مجال الفقه والتشريع. انظر: كيف نتعامل مع السنة صـ ٦٥ ـ ٧٦، فصل: الس  (١)
من ذلك: نصــب الراية لأحاديث الهدايــة للزيلعي في الفقه الحنفي فــي أربعة مجلدات،   (٢)
والدراية في تخريج أحاديث الهداية لابن حجر في مجلد، والتلخيص الحبير له في تخريج 
شــرح الرافعي الكبير على الوجيز للغزالي في مجلدين، وتحفة المحتاج إلى أدلة المنهاج 
لابن الملقن، وكلاهما في فقه الشافعية. وفي عصرنا: الهداية في تخريج أحاديث البداية، أي 
بداية المجتهد لابن رشد في سبع مجلدات لأبي الفيض الغماري، وإرواء الغليل في تخريج 

منار السبيل في الفقه الحنبلي للألباني في ثمانية مجلدات.

QaradawiBooks.com

                         166 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٦٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ومثل ذلك صنعوه مع الكتب المشــهورة: في التصوف مثل: «إحياء 
علوم الدين» للغزالي.

وفي التفسير مثل: «الكشاف عن حقائق التنزيل» للزمخشري.
وأكثر من ذلك أن كتب «أصول الفقه» وهي التي تضع أسس الاستنباط 
س  وقواعد الفهم للنصوص، وما لا نصّ فيه، وعليها تُبنَى الأحكام، وتُؤس

المناهج، نجد فيها الأحاديث الضعيفة، بل الموضوعة أحيانًا.
ويحســن بالقارئ الحريص على التحرّي والتدقيق أنْ يســتفيد من 
الكتب المؤلفة في تخريج ما في كتب الأصول من أحاديث يُستشهد بها. 
مثل: «تحفة الطالب بمعرفة أحاديث مختصر ابن الحاجب» لابن كثير(١). 
وكذلك تخريج أهل العلم لكتب الأصول المحققة، مثل «الرسالة» للإمام 
الشــافعي، و«البرهان» لإمــام الحرمين، و«المحصــول» للفخر الرازي، 

اء، و«الموافقات» للشاطبي(٢). و«العدة» لأبي يعلى الفر
وكما دخل الحديث المغشوش إلى «أصول الفقه» دخل إلى «أصول 
روا فيه، لم يكونوا من  الدين». وذلك أن الذين اشتغلوا بعلم الكلام وتبح
أهل المعرفة بالحديث، بــل كانوا على الضد من ذلــك، وقامت بينهم 

وبين أئمة الحديث معارك ومعارك.
نة والحديث، أجهل الناس به،  ا المعتزلة منهم، فهُم أعداء السأم
كوا في  بوا بالصحاح، وجحدوا المستفيض، وشك وأجرؤهم عليه، كذ

نشرته دار حراء بمكة المكرمة، تحقيق عبد الغني الكبيسي.  (١)
مة أحمد شاكر، والبرهان د. عبد العظيم الديب، والمحصول د. طه جابر  حقق الرسالة العلا  (٢)
العلواني، والعــدة د. أحمد بن علي المباركي، والموافقات الشــيخ عبد االله دراز. وإن كان 

بعضها يكتفي بمجرّد العزو.

QaradawiBooks.com

                         167 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٦٦ المحور  الثالث : 

لوا علــى رأيهم، ولــم يحاولوا أن  المتواتر، بــل أنكروه. فقــد عو
يســتضيئوا من مشــكاة النبوة، ويَقبَســوا منها ما يهديهم في مفارق 

الطرق، ومتاهات الآراء.

ــنة لم يســلموا من رذاذ المعتزلة،  مون داخل إطار أهل السوالمتكل
فربما ردوا بعض الصحيح أو أغفلوه، لعــدم علمهم به، وقبلوا المردود 

والموضوع، واستشهدوا به.

لُ ما خلق  مثل استدلالهم على تقديم العقل على النص بحديث: «أو
االله العقل»(١). وهو حديث لم يثبــت، مثل كل الأحاديث التي رُويت في 

فضل العقل.

ومثل استشهاد الإمام الغزالي بحديث افتراق الأمة إلى بضِْعٍ وسبعين 
فرِقة، كلها في الجنة إلا واحــدة، وهي الزنادقة(٢)، فهذا لم يروه أحد في 

نة المعروفة، ولا يُعرف له أصل. أي كتاب من كتب الس

وقد علق شــيخ الإســلام ابن تيمية على استشــهادهم بالأحاديث 
المنكــرة والموضوعة بقوله: «مَن لــم يكن له عناية باتباع المرســلين، 
واقتفاء آثارهم، والاهتداء بأعلامهم ومنارهم، واقتباس النور من مشكاة 
الصحيح ضعيفًــا، والضعيف صحيحًا،  الحديــث  فإنه يجعل  أنوارهم؛ 
والمعنى الحــق باطلاً، والباطل حقا صريحًا. كما يوجد في كلام ســائر 

ذكره ابن قدامة المقدسي في المنتخب من علل الخلال (٢٩)، وقال: هذا موضوع، ليس له   (١)
أصل. تحقيق أبي معاذ طارق بن عوض االله بن محمد، نشر دار الراية. وانظر كتابنا: فتاوى 

معاصرة (١٧٨/١ ـ ١٧٩).
قال ابن الجوزي في الموضوعات (٢٦٨/١): هذا الحديث لا يصح عن رســول االله ژ. قال   (٢)

ابًا. اعًا كذ علماء الصناعة: وضَعَه الأبرد، وكان وض

QaradawiBooks.com

                         168 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٦٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

لين من المهاجرين والأنصار، والذين  الخارجين عن منهاج السابقين الأو
اتبعوهم بإحسان»(١).

إن علم الحديث علم نقلي، وإن كان للعقــل مجال في فهمه، وفي 
الحكم عليه، ولكنه عقل المســلم، الذي يحترم الاختصاص، ولا يهجم 

على ما لا يحسن، ولا يحكم إلا بسلطانٍ مبين.
ومن فضــل االله تعالى على دارســي الثقافة الإســلامية في عصرنا، 
ــنة قد نُشِرت  كثيرًا من دواوين الس ــنة منهم خاصة: أن والمعنيين بالس
جة، وتميز الصحيح من الضعيــف في جمهرة الأحاديث،  محققة ومخر
وكان لعــدد من علمــاء العصر جهد مشــكور في التحقيــق والتخريج 

نة خيرًا. والتمحيص(٢)، جزاهم االله عن الإسلام والس
ــموا أنفسهم  ون، ولم يجش فلا عذر لحاطبي الليل، الذين رَضُوا بالد
طلب الحديث من موارده العذبــة، واكتفوا بأخذه من أي كتاب يُقرأ، أو 

من أي كلام يُسمع.

ا��.�: أو   /"y��9 1��3ا�  b�� 5E3ا�  �� xا���� .�ورة 

ي والتثبت والتدقيــق في الحكم على  وما قلناه من وجوب التحــر
الحديث بالصحة والاعتماد عليه في العقائد والأحكام. نقوله في مقابل 
ذلك، وهو الحكم على الحديث بالضعف والوهن، ناهيك بالحكم عليه 

انظر: بغية المرتاد لابن تيمية صـ ٢٠٢، تحقيق موسى الدويش، نشر مكتبة العلوم والحكم،   (١)
المدينة المنورة، ط ٣، ١٩٩٥م.

من ذلك جهود المشايخ: شاكر والأعظمي والألباني وأبو غدة والأرناؤوط والغماري وأسد   (٢)
نـة. وإن كان كل  لَفي وغيرهم، وخصوصًا من الشباب الذين شقوا طريقهم في خدمة الس والس

واحد من هؤلاء لا يسلم من مناقشة في بعض ما انتهى إليه. وكذلك شأن البَشر.

QaradawiBooks.com

                         169 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٦٨ المحور  الثالث : 

بالوضع والكذب، فهنا يجب على المسلم الحريص على دينه، المتثبت 
ـث كل التريث، ولا  في أمره، ولا ســيما المنتســب إلى العلم: أن يتريـ
ل برد الحديــث الذي صححه العلماء من قبــل، وبخاصة ما اتفق  يتعج
الأئمة على تصحيحه. كأن أخرجه الشــيخان أو أحدهما، ولم يطعن فيه 
أحد من علماء الأمة، إذا كان ظاهره يدل على متن غير مقبول في الدين 

أو العقل، ما وجد مندوحة لتأويله، وحمله على وجه معقول مستساغ.
وهذا ما حاوله الإمام ابن قتيبة في كتابه: «تأويل مختلف الحديث» 
بشأن الأحاديث التي ردها جماعة «العقلانيين» من المعتزلة ومَن حَطَبَ 

في حبلهم.
ف،  ف ولا تعسفمهما يكن للحديث وجه يمكن حمله عليه بلا تكل
فلا ينبغــي أن يُعدل عنــه، ويلجأ إلــى رد الحديث الصحيــح لمجرد 
الاســتبعاد لظاهره لأول وهلة. وقد ذكرنا في كتابنــا: «كيف نتعامل مع 
لون المجترئون،  ــنة»(١) جملة وافرة من الأحاديث التي ردها المتعج الس

ومعناها صحيح في العقل والنقل، والآفة منهم لا منها.

آدم ��b ;�ر<:»:  h�e إنَّ االله»  1��F

والآن نضرب مثــلاً بحديــث دار حولــه الجدل، وهــو ثابت في 
الصحيحين، وهو حديــث: «إن االله خلق آدم على صورتــه»(٢). فهذا قد 
يقرؤه المســلم، ويرد الضمير في «صورته» إلى االله، ويفهم منه ما فهمه 
ــمة، أن آدم مخلوق على صورة الرحمن من الناحية  هه والمجسالمشــب

نة صـ ٥٣ ـ ٦١. كيف نتعامل مع الس  (١)
متفق عليه: رواه البخاري في الاســتئذان (٦٢٢٧)، ومسلم في البر والصلة (٢٨٤١)، عن   (٢)

أبي هريرة.

QaradawiBooks.com

                         170 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٦٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ية، وأنه سبحانه له أبعاض وأعضاء وأبعاد، طولاً وعرضًا وارتفاعًا،  الحس
وأنه متميز ومحدود، إلخ. فيرفض الحديث، ويعتبره خرافة أدُخلت على 

ثين، فقبلوها ولم يمحصوها كما ينبغي. المحد
ولكن هذا الفهــم للحديث ليس بلازم، وتعيينه أنه التفســير الوحيد 
لمعنى الحديث خطأ، فالحديث يحتمل أوجهًا أخرى كلها صحيح مقبول:
منها: أن يكون الضمير في قوله: «علــى صورته» عائدًا إلى غير لفظ 
الجلالة، وهو هنا يعود إلى آدم، وهــو أقرب مذكور، ولكن ما معنى أن 

االله خلق آدم على صورة آدم؟! وماذا يفيد ذلك؟!
والجواب: أن المعنى هنا أن االله تعالى خلقه على صورته التي استمر 
م مَن يظن أنه لما كان في  عليها إلى أن أهُبط وإلى أن مات، دفعًــا لتوه

الجنة كان على صفة أخرى.
أو ابتدأ خلقه كما وُجدِ، لم ينتقل في النشأة كما ينتقل ولده من حالة 

إلى حالة.
وقيل: للردّ على الدهرية، أنه لم يكن إنسان إلا من نطفة، ولا تكون 
نطفة إنسان إلا من إنســان، ولا أول لذلك، فبين أنه خُلقِ من أول الأمر 

على هذه الصورة.
وقيل: للردّ على الطبائعيين الزاعمين أن الإنســان قد يكون من فعل 

الطبع وتأثيره(١).
هذا وقد روى مسلم هذا الحديث في صحيحه بلفظ دلّ على مرجع 
آخر للضميــر غير آدم، فقــد رواه من طريــق أبي أيــوب المراغي عن 

انظر: فتح الباري (٣/١١).  (١)

QaradawiBooks.com

                         171 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٧٠ المحور  الثالث : 

أبي  هريرة مرفوعًا: «إذا قاتل أحدُكم أخاه فليجتنبْ الوجه؛ فإن االله خلق 
آدم على صورته»(١). أي على صورة المقتــول أو المضروب، فمَن لطم 
وجهه، فكأنما لطم وجه أبيــه آدم ‰ ، ولا يمكن أن يعود الضمير على 

لفظ الجلالة، وإلا لم يكن لجملة التعليل ارتباط بما قبلها.
قال الحافظ: ويشهد له ما رواه البخاري في «الأدب المفرد» وأحمد 
من طريق ابن عجلان عن سعيد عن أبي هريرة مرفوعًا: «لا تقولن: قبح 

االله وجهك ووجه مَن أشبه وجهك؛ فإن االله خلق آدم على صورته»(٢).
وهو ظاهر في عود الضمير على المقول له ذلك.

قال: وكذلــك أخرجه ابن أبــي عاصم مــن طريق أبــي رافع عن 
أبي هريرة بلفظ: «إذا قاتل أحدكم فليجتنب الوجه؛ فإن االله خلق آدم على 

صورة وجهه»(٣).
دة لعودة الضمير إلى المضروب أو المقاتَل «بفتح التاء». وكلّها مؤك

ن الصحابي أنه  قال الحافظ ابن حجر: ويؤيده حديث ســويد بن مقر
مة(٤)؟!(٥). رأى رجلاً لطم غلامه، فقال: أوَما علمت أن الصورة محر

وهذه الروايات الصحيحة كلّها ثبتت بصورة مؤكدة أن ضمير الغائب 
في قوله: «على صورته» لا يرجع إلى االله تعالى شأنه، إنما يرجع إلى آدم 

نفسه، أو الشخص المضروب، أو الملطوم، أو المشتوم.

رواه مسلم في البر والصلة (٢٦١٢)، عن أبي هريرة.  (١)
جوه: إسناده قوي. والبخاري في الأدب المفرد (١٧٣). رواه أحمد (٩٦٠٤)، وقال مخر  (٢)

رواه ابن أبي عاصم في السنة (٥١٦)، وقال الألباني: إسناده صحيح. وشكك في ثبوت لفظ:   (٣)
«على صورة وجهه»، فإن المحفوظ في الطرق الصحيحة: «على صورته».

في فتح الباري (محترمة) والتصويب من صحيح مسلم.  (٤)
رواه مسلم في الإيمان (١٦٥٨).  (٥)

QaradawiBooks.com

                         172 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٧١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

اح مَن أعاد الضمير على لفظ  ومع وضوح ما ذكرنا وُجدَِ من الشــر
كًا بما ورد في بعض الطرق خارج الصحيح: «إن االله خلق  الجلالة، متمس

آدم على صورة الرحمن»(١).
وذكر في شرح الأُبي على مســلم: أن هذه الرواية لا تثبت عند أهل 
النقل، ولعل راويها توهم: أن الضمير فــي الرواية الصحيحة عائد على 
«االله» 4 ، فحذف الضمير، ووضع مكانه «الرحمن» من النقل بالمعنى(٢).
اح مســلم من  مة المــازري(٣) ومَن تبعه من شُــر هذا مــا رآه العلا
المغاربــة. ودافع الحافــظ ابن حجر عــن الزيادة بأن ابــن أبي عاصم 
والطبرانــي أخرجاها مــن حديث ابن عمر(٤) بإســنادٍ رجالــه ثقات(٥)، 
وأخرجها ابن أبي عاصم عن أبي هريرة بلفظ: «مَن قاتل فليجتنب الوجه؛ 

فإن صورة وجه الإنسان على صورة وجه الرحمن»(٦).
ولكن الإمام ابن خزيمة بين أن في حديــث ابن عمر المذكور عللاً 
ثلاثًا تنزل به إلى الضعف، كما ضعف الشيخ الألباني حديث أبي هريرة 

بأن فيه ابن لَهِيعة، وهو سيئ الحفظ(٧).

رواه ابن خزيمة في التوحيد (٥٨/١)، وضعفه الألباني في الضعيفة (١١٧٦).  (١)
شرح الأبـي والسنوسي على مسلم (٥٣/٧ ـ ٥٤)، نشر دار الكتب العلمية، بيروت، وإكمال   (٢)
المعلم بفوائد مســلم للقاضي عياض (٨٧/٨)، تحقيق الدكتور يحْيَى إِسْــمَاعِيل، نشر دار 

الوفاء، مصر، ط ١، ١٤١٩هـ ـ ١٩٩٨م.
المعلم بفوائد صحيح مسلم (٢٩٩/٣)، تحقيق محمد الشــاذلي النيفر، نشر الدار التونسية،   (٣)

ط٢، ١٩٩١م.
رواه ابن أبي عاصم في السنة (٥١٧).  (٤)

فيه عنعنة حبيب بن أبي ثابت والأعمش، وكلاهما كان يدلس، وقد خولف في إسناده قبل سفيان   (٥)
الثوري، فرواه مرسلاً كما في التوحيد لابن خزيمة بسند صحيح (٨٦/١)، والطبراني (٤٣٠/١٢).
رواه ابن أبي عاصم في السنة (٥٢١)، وقال الألباني: إسناده ضعيف. وانظر: الضعيفة (١١٧٦).  (٦)

انظر: السنة لابن أبي عاصم الحديث (٥٢١).  (٧)

QaradawiBooks.com

                         173 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٧٢ المحور  الثالث : 

ومن ثَــم لم يكن هناك معنــى لأن يأخذ بعض الناس هــذه الزيادة 
الضعيفة ليجعلها عنوانًا استفزازيا لكتاب سماه «خَلْق الإنسان على صورة 

الرحمن»!
وكأنا فرغنا من كل شــيء، ولم يبقَ إلا هذه الأمور المختَلف فيها. 
وهذا ما اســتثار بعض شــيوخنا، حتى جعله يرد الحديــث من أصله، 
والحديث كما ورد في الصحاح لا غبار عليه، ولا يجوز رده، ولا يجوز 

أن نرد الأحاديث لغباء بعض الناس في فهمها.
ز عود الضمير  على أن من علمائنا مَن افترض صحــة الزيادة، أو جو
إلى االله تعالى. وقال: المراد بالصورة: الصفة كما يقال: صورة فلان عند 
الأمير كذا، أي صفته. والمعنى: أن االله تعالى خلق الإنســان على صفته 
من العلم والحياة والإرادة والســمع والبصر والــكلام، وغير ذلك، وإن 

كانت صفات االله تعالى لا يشبهها شيء(١).
ــية كما ذهب  ت ـ معنوية، لا حس ومعنى هــذا أن الصورة ـ لو صح
المشــبّهة والمجسّــمة من قديم، وكما هو مذهب اليهود الذين شــبهوا 

الخالق سبحانه بخلقه.
ره به الإمام الغزالي، وهو من المتشددين في التنزيه، فقد  وهذا ما فس
ذكر في كتاب «المحبة» من «الإحياء» أن من أســباب المحبة: المناسبة 
بين الرب المحبوب والعبد المحِب، وهو السبب الخامس، وإليها يومئ 

Ã ﴾ [الحجر: ٢٩، ص: ٧٢].  Â  Á  À  ¿ قوله تعالى: ﴿ ¾ 
قال: وإليه يرمز قوله ژ : «إن االله خلــق آدم على صورته» حتى ظن 

انظر: فتح الباري (٣/١١، ٤)، شرح حديث بدء السلام، وشرح الأبي على مسلم (٥٣/٧).  (١)

QaradawiBooks.com

                         174 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٧٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

موا  هوا وجسالمدركة بالحواس، فشب القاصرون أن لا صورة إلا الصورة 
ا كبيرًا(١). روا! تعالى االله رب العالمين عما يقول الجاهلون علو وصو

هــتَ االله تعالى عــن الصورة  اح الحديــث: إذا نز وقال بعض شُــر
الجســمانية، فلا تبالِ: تركت التأويل، وصرفت علم ذلك إلى االله تعالى. 
لتَ على مقتضى كلام العرب ومَجازاتها  لَف، أو تأو وهذه طريقة أكثر الس

واستعاراتها وتمثيلاتها التي خوطبت بها، وجاء القرآن والشرع بها(٢).
وها هو الأســتاذ عباس محمود العقاد ـ وهو أحد عمالقة القلَم في 
عصرنا ـ يتحدث عن نظرة الإســلام إلى الإنسان، فيلخصها في كلمتين: 

أنه مكلف مسؤول، ومخلوق على صورة الخالق.
ويشــرح هذا المعنى في كتابه: «حقائق الإســلام وأباطيل خصومه» 
فيقول في معرض رده على كلمة «نيتشــه»: إن الإنسان قنطرة بين القرد 
والســوبر مان: «إن القنطرة التي قصاراها أن تنقل الإنســان من قرد إلى 
سوبر مان لا توجد، ولا يمكن أن توجد. فتلك قنطرة لا يبنيها القرد، ولا 
يبنيها السوبر مان، ولا تبني نفسها بيديها، ولا تبنيها الطبيعة التي تخطو 
من حالق إلى الهاوية، وقد تخطو من الهاوية يُمنة ويُسرة إلى غير وجهة!
إنما الأحْجى أن يقال: إن الإنســان قنطرة من الأرض إلى الســماء، 

يبنيها االله، قنطرة قرارها أسفل سافلين، وذروتها أعلى عليين.
معراج من التراب المجبول، إلى أفق الأرواح والعقول.

H ﴾ [الانشقاق: ٦].  G  F  E  D  C  B  A ﴿

انظر: إحياء علوم الدين (٣٠٦/٤، ٣٠٧).  (١)
انظر: شرح الأبُي على مسلم (٥٤/٧).  (٢)

QaradawiBooks.com

                         175 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٧٤ المحور  الثالث : 

وإنه لملاقيه؛ لأنه مخلوق على صورته، كما جاء في الحديث النبوي 
الشريف، مخلوق على صورة الخالق، يرتفع من التراب إلى السماء، أوجًا 

فوق أوج، في طريق عسر طويل، هو طريق النهوض بأمانة التكليف.
وما من مسلم يدين بصورة جسدية للإله الواحد الأحد الذي ﴿ 1 

3 ﴾ [الشورى: ١١] وله المثل الأعلى.  2
صورته في خَلَد المسلم كوجهه ويده المذكورين في القرآن الكريم: 

صورة تناسب كماله، ووجه ويد تناسبان ذلك الكمال.
والإنســان مخلوق على صورة الخالق؛ لأن صورتــه جَل وعَلا هي 
صورة كاملة من الصفات الحسنى في مثلها الأعلى، رحمة وكرم، وعلم 
وعمل، ومشيئة ومجد، وعظمة وفتح، وإبداع وإنشاء. وكل صفة من هذه 
الصفات مطلوبة من الإنســان على غايــة ما يســتطيع، لا يرتقي ذلك 
المرتقى، الذي لا يُدرَك بالأبصار ولا بالعقول، ولكنه يرتقى قادرًا على 

الارتقاء من التراب إلى السماء.
مخلوق على صورة الخالق.

مخلوق تهبط به أمانة التكليف إلى أسفل ســافلين، وترتفع به إلى 
أعلى عليين.

ذلك هو الإنسان في عقيدة الإله الواحد الأحد، الذي لا أول له ولا آخر.
ذلك هو الإنســان في عقيدة الصــادق الأمين: نبــي يدعو إلى ربّ 

العالمين»(١).
٭ ٭ ٭

حقائق الإسلام وأباطيل خصومه للعقاد صـ ٨٤، ٨٥، نشر دار نهضة مصر، القاهرة.  (١)

QaradawiBooks.com

                         176 / 448

http://qaradawibooks.com


 

· التجرّد لطلب الحق.
· ربط النصوص بعضها ببعض.

· الإيمان بكمال الشريعة وعدم تناقضها.
· ردّ المتشابهات إلى المحكمات.

· فهم النصوص الجزئية في ضوء المقاصد الكلية.
· الاعتصام بالنصوص القطعية.

· التمسك بعصمة الأمة وإجماعها اليقيني.

�� ُّ
�56 الأ;�!B: ا��E�ب وا� ��

0"��5 و.�ا89

QaradawiBooks.com

                         177 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٧٦ المحور  الثالث : 

h3ا� V��د � ا����ُّ

من الأدعية المأثــورة: «اللهم أرنا الحق حقــا، وارزقنا اتباعه، وأرنا 
الباطل باطلاً، وارزقنا اجتنابه».

فأول ما يحرص عليه المسلم: أن يعرف الحق ويتبعه، فلا يضل عن 
الغاية، ولا يتيه عن الطريق، ولا يتحير أمــام المفارق، ولا تختلط عليه 
الأمور، وتتغبش الرؤية، ويلتبس الحق بالباطل. كالذي زُينَ له سوء عمله 
فرآه حسنًا، أو زُينَ له ســوء اعتقاده فرآه حقا، كالفريق الذين حق عليهم 

 Ö  Õ  Ô  Ó  Ò  Ñ ﴿ :الضلالة، ووصفهم القرآن بقولــه
Ú ﴾ [الأعراف: ٣٠].  Ù  Ø  ×

أنهم كانوا يستفتحون،  وكذلك وصف القرآن مشركي قريش يوم بدر 
بمعنى أنهم دعــوا االله أن ينصر أقرب الفئتين إلــى الحق! وقال في ذلك: 
E ﴾ [الأنفال: ١٩]. أي استجاب االله دعاءكم،   D  C  B  A ﴿

ونصر فئة الحق على فئة الباطل.

ومن غرائب تعصبهم لباطلهم الذي نشؤوا عليه، وتوارثوه عن آبائهم 
 ´  ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  «  ª أنهم قالوا: ﴿ © 

« ﴾ [الأنفال: ٣٢].  º  ¹  ¸  ¶  µ
QaradawiBooks.com

                         178 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٧٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وكان أجدر بهم أن يقولوا لو أنصفــوا وعقلوا: اللهم إن كان هذا هو 
الحق من عندك، فاهدنا إليه، واجعلنا من جنده!

إن التقليد الأعمى هو الذي جعلهم يُعرِضون عما أنزل االله من البينات 
 1 والهدى، ليتبعوا ما ألفَوْا عليه آباءهم من الضلال والعمى: ﴿ 0 

7 ﴾ [البقرة: ١٧٠].  6  5  4  3  2
لا غــرو أنْ كان الاهتداءُ إلــى الحق ـ الحق الخالص من شــوائب 
الباطل ـ غايةَ كل مسلم غرس الإسلامُ في قلبه بقرآنه وسُنته حُب الحق، 
والتعلّق به، والســعي إليه، والانتظام في حزبه؛ لأنه حزب االله، فاالله هو 

الحق المبين.

دت بوضوح في  وإذا كانــت مرجعيــة الإســلام العليا، قــد تحــد
ــنة الصحيحة، فلا بد لطالب الحق  المصدرين المعصومين: القرآن والس
من الرجوع إليهما، يستقي من منهلهما العذب، الحق صرفًا غيرَ مشوب، 

صفوًا بلا عَكَر.

وهنا لا بد من التنبيه على أهم المعالم أو الضوابط اللازمة لمن يريد 
أن يفهم عن االله ورسوله، فيحسنُ الفهم مَن شرح االله صدره للإسلام، فهو 

على نور من ربه، ومَن نصب نفسه لأن يدعو إلى االله على بصيرة.

وأول هذه الضوابط: ضابط إيماني أخلاقي، ضابط من داخل النفس، 
لا من خارجها، وهو في الواقع أهم الضوابط؛ لأنه قبل كل ضابط، وفوق 
د لطلب الحق». على معنى أن يكون الاهتداء إلى  كل ضابط. إنه «التجر

الحق المجرد نُصْب عينيه، وقبِْلة عقله وضميره، وغاية غاياته في سعيه.
QaradawiBooks.com

                         179 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٧٨ المحور  الثالث : 

وهذا التجرّد المنشــود مــن كلّ باحث عن الحــق، يعني الاتصاف 
بثلاث فضائل: الإخلاص، والاستقلال، والتواضع.

وبالتالي يعني التحرر من ثلاث رذائل: الهوى، والعصبية، والكِبْر.

ا��6ى:  B0 ر الإeلاص وا���3ُّ

على كلّ مَن ينشُــد الحق، أن يخلص الله في طلبه، وأن يبرأ من كل 
هوى يضله عن سبيله، ويقذف به يمنة ويسرة في مهاوي الضلال.

بين  د القرآن في هذا الأمر، حتى إنه لم يطلب من المشركين المكذ شد
برســالة محمد ژ ، إلا هــذه الخصلة الواحدة: الإخــلاص الله في طلب 
ر الحر، بعيدًا عن المجاملة أو الخوف، أو ما يســميه  الحقيقة، ثم التفك

 µ  ´ «علم النفس» اليوم «تأثير العقل الجَمعي»، يقول تعالى: ﴿ ³ 
¿ ﴾ [سبأ: ٤٦].  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸¶

ر القرآن أشد التحذير من اتباع الهوى، سواء أكان هوى النفس  وحذ
 Í  Ì  Ë  Ê  É ﴿ : ‰ الغير، يقول االله تعالى لداود أم أهواء 
 Þ  Ý  Ü  Û  ÚÙ  Ø  ×  Ö  Õ  Ô  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï  Î

à ﴾ [ص: ٢٦].  ß
ويقول االله تعالى لرسوله محمد في شأن المعرضين عن دعوته: ﴿ ¹ 
 Ç  Æ  Å  Ä  Ã  Â  ÁÀ  ¿  ¾  ½  ¼  »  º

Ê ﴾ [القصص: ٥٠].  É  È
د القرآن أن مَن اتبع هواه ضل وتاه، وأمســى إنســانًا ســائبًا،  ويؤك
لا ينضبط بضابط، ولا يعتصم برابط؛ لأنه يركض وراء الهوى، والأهواء 

 <  ;  :  9  8  7  6 لا تتناهى. ومن هنا قال االله لرسوله: ﴿ 5 
@ ﴾ [الكهف: ٢٨].  ?  >  =

QaradawiBooks.com

                         180 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٧٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

م هو الذي يجعل الإنسان يستمع إلى الحق،  وهذا الهوى المتحك
فلا يعي منه شيئًا؛ لأنه حاضر بجسمه لا بقلبه، ويستمع بأذنه لا بعقله، 
ولهذا يخرج من الدرس الذي سمعه، أو الكتاب الذي قرأه، ولم يستفد 

 ¯  ®  ¬  «  ª  ©  ¨ شــيئًا كالذين وصفهم القــرآن، ﴿ § 
 À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹¸  ¶  µ  ´  ³  ²  ±  °

Á ﴾ [محمد: ١٦].
يتبعون  أنهم  أنفســهم، فيزعمون  يغالطون  التائهين  وكثير من هولاء 
عقولهم، والواقع أنهم لــم يتبعوا إلا أهواءهم، فقد جعلــوا العقل تابعًا 
ــرك،  للهوى، واتباع الهــوى لوْن من عبــادة الذات، وهي لونٌ من الش

فلا فرق بين أن يعبد المرءُ شخصَه، وأن يعبد شخصًا آخر.
وقد جاء عن ابن عباس: شر إلهٍ عُبدَِ في الأرض الهوى، ثم تلا الآية 

 .  -  ,  +  *  )  (  '  &  %  $  #  " الكريمة: ﴿ ! 
6 ﴾ [الجاثية: ٢٣](١).  5  4  3  2  1  0  /

ر من اتبــاع أهواء  ر القرآن مــن اتباع هوى النفــس، حذ وكما حــذ
 l  k  j  i  h  g ﴿ الكريم:  لرسوله  تعالى  يقول  الآخرين، 
 }  |{  z  y  x  w  v  u  ❁  s  r  q  p  o  n  m

¦ ﴾ [الجاثية: ١٨، ١٩].  ¥  ¤  £¢  ¡ ے   ~
 ®  ¬  «  ª ﴿ :هذا في القرآن المكي، وفي القرآن المدني يقول
 ﴾ ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶  µ  ´  ³  ²  ±  °  ¯

[المائدة: ٤٩].

انظر: المدخل لابن الحاج (١١٦/٣)، نشر دار التراث.  (١)

QaradawiBooks.com

                         181 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٨٠ المحور  الثالث : 

إن صاحب الهــوى لا يمكن أن يكون موضوعيــا ولا محايدًا، إزاء 
ما يقرؤه وما يســمعه، وما يشــاهده؛ لأنه يريد إخضاع كل شيء لهواه، 
لديه خادمــة لا مخدومة.  تابعــة لا متبوعــة، والأدلة  فالنصوص عنده 

مات، والمدلول متقدم على الدليل. والنتائج عنده سابقة على المقد

فهو لا يقرأ ولا يدرس ليصل إلى الحقيقة أيا كانت، بل يقرأ ويبحث 
عما يعضد فكرته، وينصر رأيه ومعتقده. فإن وجد ما يسنده ولو من بعيد؛ 
هلل وكبر، وإن وجــد ما يعارضه غض الطرف عنــه، واجتهد في إهالة 
ب إليه سهام التأويل المتكلف، أو شهر  التراب عليه لو استطاع، وإلا صو

عليه سيف التكذيب والإنكار.

ــلَف: أهل الأهواء لا يكتبون إلا ما لهم، وأهل  ولهذا قال علماء الس
الحق يكتبون ما لهم وما عليهم!

ليســوا محايدين فيما يكتبون وينقلــون، ولا محايدين فيما يقرؤون 
رون. فون ويقرويدرسون، ولا محايدين فيما يصن

. وطالب الحق ـ المخلص في طلبه ـ  ِصاحب الهوى يعتقد ثُم يستدل
يستدل ثم يعتقد.

المخلص في طلب الحق يبحث عنه في كلّ مظنة، ويقف على عتبة 
االله تعالى ضارعًا إليه، يســأله أن يخلص قلبه من إسار الهوى، والجري 
وراء الشــهرة والمحمدة وإرضاء الخَلْق، وأن يرزقه نورًا يمشــي به في 

الظلمات، وفرقانًا يحكم به بين المتشابهات.

ومن الأدعية المأثورة عن رسول االله ژ : ما روته عائشة أم المؤمنين: 
أنه كان يفتتح به صلاته إذا قام من الليل: «اللهم ربّ جبرائيل وميكائيل 

QaradawiBooks.com

                         182 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٨١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وإسرافيل، فاطر السماوات والأرض، عالم الغيب والشهادة، أنت تحكم 
بين عبادك فيما كانوا فيــه يختلفون. اهدني لما اختُلـِـف فيه من الحق 

بإذنك، إنّك تهدي مَن تشاء إلى صراط مستقيم»(١).
وإذا كان الرسول المؤيد بالوحي يدعو االله بهذا الدعاء الجامع الحار، 
يسأله الهداية لما اختُلفِ فيه من الحق، أي: الزيادة فيها، والثبات عليها. 

فكل ناشدٍ للحق أولى بهذا الدعاء وهذه الضراعة إلى االله سبحانه.

أوصى الصحابي الجليــل معاذُ بن جبل عند موتــه أحد تلاميذه 
اهم له،  (مالك بن يُخامر) أن يطلب العلم عند أربعة من الصحابة سم
فإذا لم يجد عند هؤلاء قال له: فعليــك بمعلم إبراهيم! وهو االله 2 . 
قال ابنُ يُخامر: فما نزلت بي مســألة عجزتُ عنهــا إلا قلت: يا مُعلم 
 ﴾ ¿  ¾  ½  ¼ إبراهيــم(٢)! وذلــك أن إبراهيم ‰  قــال: ﴿ « 
ة على قومــه، وأراه ملكوت  [الصافات: ٩٩] وقــد هداه االله، وآتــاه الحُج

السماوات والأرض.

هذا هو موقف أهل الإخلاص في طلب الحق، إنّهم يلوذون بجناب 
االله تعالى، ويعتصمون بتقواه، ليَِهَبَ لهم نــورًا وفُرقانًا وهداية، كما قال 
[الأنفال: ٢٩].   ﴾ T  S  R  Q  P  O  N  M  L ﴿ تعالــى: 
o ﴾ [الطــلاق: ٢]. والمَخْــرَج يعنــي   n  m  l  k  j ﴿ : 8 وقــال
الخلاص من المآزق، وفي مقدمتها: مآزق الحَيْرة في الاختيار والترجيح، 

لا سيما عند الاشتباه والالتباس.

رواه مسلم في صلاة المسافرين (٧٧٠)، عن عائشة.  (١)
إعلام الموقعين (١٥/١).  (٢)

QaradawiBooks.com

                         183 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٨٢ المحور  الثالث : 

:�!�H"ا�  B0 ر الا(�'لال وا���3ُّ

د لطلب الحق هي: اســتقلال  وثاني الفضائل التــي تلزم المتجر
ر من قيود التقليد وأغــلال العصبية للفِرق والمذاهب  الفكر، والتحر

والأشخاص.
فالذي يبحث عن الحقيقة وهو مقيد بالتقليــد لمذهب، أو إمام، أو 
فرِْقة، أو اتجاه، لا يخرج عنه شِبرًا ولا فتِرًا، ولا يحيد عنه قيِد أنملة. لن 
يتعامل مع النصوص والأدلة إلا من حيث إنّها «أدوات» لتأييد المذهب 
س له، أو  المتبوع، أو الفِرقة التــي ينتمي إليها، أو الاتجاه الــذي يتحم

المدرسة الفكرية التي ينتصر لها.
ا في فكره  ده أو ينتســب إليه، ليس حرب لمن يُقل د المتعصالمقل إن
إذا فكر، ولا مستقلا في بحثه إذا بحث. إنما هو أسيرٌ لما التزمه من قبل. 
كما يلمسه كل منصف في عامة المقلدين المتعصبين للفرق الاعتقادية، 
أو المذاهب الفقهية، أو المدارس الفكرية، أو الجماعات السياســية. إنه 

لا يفكر برأسه، بل برأس غيره.
يقول الإمام أبو الفرج ابن الجوزي في كتابه النافع: «تلبيس إبليس»:
«اعلم أن المقلد على غير ثقة فيما قلد فيه، وفي التقليد إبطال منفعة 
العقل؛ لأنه إنما خُلقَِ للتأمل والتدبر. وقبيحٌ بمن أعُطِي شمعة يستضيء 

بها أن يُطفئها ويمشي في الظلمة!
واعلــم أن عموم أصحاب المذاهــب يعظُم في قلوبهم الشــخص، 
لال؛ لأن النظر ينبغي  ر بما قال، وهذا عينُ الضبعون قوله من غير تدبفيت
أن يكون إلى القول، لا إلى قائله، كما قال عليƒ  للحارث بن حوط، 
وقد قال له: أتظن أنا نظن أن طلحة والزبيــر كانا على باطل؟! فقال له: 

QaradawiBooks.com

                         184 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٨٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

«يا حارث، إنه ملبوس عليك، إن الحق لا يُعرف بالرجال، اعرِف الحق 
تعرف أهله»(١).

وما أبلغها من كلمــة، وما أصدقها من حكمة: اعــرِف الحق تعرف 
أهله!

إن الإنســان قد يخطئ، والعالمِ قد يزل، والحكيــم قد يزيغ. وهذا 
ما نبه عليه الصحابي الأنصاري الفقيه معاذ بن جبل، كما رواه عنه أحد 
أصحابه (يزيد بن عَمِيــرة) ضمن وصية له، قال فيهــا: وأحذركم زَيْغة 
الحكيم. فإن الشــيطان قد يقول كلمة الضلالة على لسان الحكيم! وقد 
يقول المنافقُ كلمة الحق! قــال يزيد: قلت لمعاذ: ما يدريني رحمك االله 
أن الحكيم قد يقول كلمة الضلالــة، وأن المنافق قد يقول كلمة الحق؟ 
قال: بلى، اجتنب من كلام الحكيم «المشتهرات» التي يُقال لها: ما هذه؟ 
ولا يَثنينك ذلك عنه؛ فإنه لعله أن يُراجعِ، وتلق الحق إذا ســمعته؛ فإن 

على الحق نورًا(٢).
وفــي بعــض الروايــات: «المشــبهات» أو «المشــتبهات» مــكان 

«المشتهرات».
والمقصود بها: الكلمــات أو الأفكار التي لا تتفق مع ســائر كلامه، 
ومجمل فكره، وتصــدم ســامعها أو قارئها، حتى يقــول: ما هذه؟! فهو 
لا يســيغها ولا يهضمها. فينبغي عليه أن يتجنبها مــن كلام الحكيم، ولا 
يثنيه ذلك عنه، فلعله يراجع نفسه، فهذا هو شأن الحكماء، وخُلُق العلماء.

تلبيس إبليس لابن الجوزي صـ ٧٤، نشر دار الفكر، لبنان، ط ١، ١٤٢١هـ ـ ٢٠٠١م.  (١)
حه على شرط الشيخين،  ة (٤٦١١)، والحاكم في الفتن (٤٦٠/٤)، وصحنـ رواه أبو داود في الس  (٢)

ووافقه الذهبي، وقال الألباني في صحيح أبي داود (٣٨٥٥): صحيح الإسناد موقوف.

QaradawiBooks.com

                         185 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٨٤ المحور  الثالث : 

ومن الناس مَن يُســقط اعتبـار الحكيم، وإن مــلأ الدنيا علمًا، بزلة 
يزلها، أو سقطة يسقطها، ونسوا قول الشاعر:

تعَُد معايبه(١)!ومن ذا الذي ترُضَى سجاياه كلّها؟ أن  نبُلاً  المرءَ  كفى 
̂ : ويل للأتباع من عثــرات العالمِ! قيل: وكيف  وقال ابن عبــاس 
ذاك يا أبا العباس؟ قال: يقول العالمِ من قبَِلِ رأيه، ثم يسمع الحديث عن 

النبي ژ ، فيدع ما كان عليه، ويقضي الأتباع بما حكم(٢).
ولقد رأينا بالفعل من فحول العلماء مَن غيروا مواقفهم من قضايا مهمة، 
ل مذهبًا بمذهب، ورأيًا برأي، حينما تبين لهم أن الصواب في غير  ومَن بد

ما كانوا عليه. فقد كان رضا الخالق أعظمَ في قلوبهم من رضا الخلق.
روى تاريخ العلــم ذلك عن أئمة كبــار مثل الأشــعري والجويني 
والغزالي والرازي في قضية التأويل في نصوص العقائد، ورجوعهم أخيرًا 
ــلَف، الذي وجدوا فيه السلامة والطمأنينة، ولم يروا في  إلى مذهب الس

ا من قدرهم، ولا طعنًا في علمهم. ذلك غض
مونهم،  ورأينا من العلماء المنصفين مَن يخالفون شيوخهم الذين يُعظ
وينقدون آراءهم؛ لأنه ليس في الحق كبير، وأي كبير فإن الحق أكبرُ منه.

ومن أمثلة ذلك: المحقق ابن القيم مع شــيخ الإســلام إســماعيل 
الهروي الذي شرح رســالته: «منازل الســائرين إلى مقامات: إياك نعبد 
وإياك نســتعين» في التصوّف بكتابه الكبير البديع: «مدارج الســالكين» 

فخالفه في بعض ما ذهب إليه، مع رفيع منزلته لديه.

من شعر يزيد المهلبي، انظر: التمثيل والمحاضرة صـ ٩٣، تحقيق عبد الفتاح محمد الحلو،   (١)
نشر الدار العربية للكتاب، ط ٢، ١٤٠١هـ ـ ١٩٨١م.

رواه البيهقي في المدخل إلى السنن الكبرى (٨٣٥).  (٢)

QaradawiBooks.com

                         186 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٨٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ة المجتهديــن يخالفونهم في كثير من  ومن قبل رأينا أصحاب الأئم
المسائل، حين ظهر لهم من الأدلة ما لم يظهر لأئمتهم، فداروا مع الدليل 
حيثما دار. وقال في ذلك أبو يوســف أكبر أصحاب أبي حنيفة: لو رأى 

صاحبي ما رأيتُ لرجع كما رجعت(١).
ريــن الذين اعتبروا  بين من المتأخ ما هي فــي المتعصلكن الآفــة إن
المذهب كأنما هو دين، والإمام كأنما هو شــارع، وأوشــكوا أن يكونوا 

كأهل الكتاب الذين اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أربابًا من دون االله.
وفي عصرنا نجد مذاهب جديدة، وأئمة جددًا، وأتباعًا مفتونين.

ست على أصول إسلامية، وقواعد مستمَدة أساسًا  ُالمذاهب القديمة أس
نة، وأئمتها رجال كبار من رجال العلم والتقوى، وأتباعها  من القرآن والس

نة معتصمًا. مسلمون يؤمنون بالإسلام دينًا، وبالكتاب مصدرًا، وبالس
أما مذاهب العصر، فأصولها غربية، وقواعدهــا أجنبية، وأئمتها من 
خارج أرضنــا وديننا وقومنــا، وأتباعهــا مفتونون بمذاهبهــم وأئمتهم 

ومناهجهم، لا يرضون بها بدلاً، ولا يبغون عنها حولاً.
وليتهم يريحوننا ويقولون: نحن قوم ســائبون، لا صلة لنا بالإسلام، 
ولا صلة للإســلام بنا، انقطعت بيننا وبينه الأنســاب والأسباب، وبهذا 
نعاملهم ويعاملوننا، بعد أن حصحــص الحق، وبدا الصبح لذي عينين، 
ــحوا بالإســلام، وأن يلصقوا أنفسهم به، بل  ولكنهم يأبون إلا أن يتمس

دون له، والمجتهدون فيه! يزعم بعضهم أنهم وحدهم المجد
وما هي مصادرهم للتجديد والاجتهاد؟

مجموع الفتاوى لابن تيمية (٤٧/٤).  (١)

QaradawiBooks.com

                         187 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٨٦ المحور  الثالث : 

إنّها كتب المستشــرقين، يذكرونها حينًا مباهين، ويسرقون أفكارهم 
هوا على القراء، حتى لا يعرفوا نسبها، ويكتشفوا  حينًا غير معلنين، ليمو

أصلها، ولكن هذا لا يروج عند العارفين.
فإن رجعوا إلى التراث الغني، فليس إلى كتب الشريعة الأصيلة، بل إلى 
مختارات انتقوها، أو انتُقيت لهم من كتب الفلاســفة، أو المعتزلة، أو الفِرق 
المنشــقة، أو بعض كتب الأدب كـ «الأغاني» للأصفهانــي، أو بعض كتب 
التاريخ بما ترويه من صحيح وســقيم. أما مصادر التفسير والحديث، والفقه 
والأصول، فهم لا يعرفونها، ولو عرفوها لم يقرؤوها، ولو قرؤوا منها شيئًا لم 

فوه من بعد ما عقلوه وهم يعلمون. يفهموه، ولو فهموه لأعرضوا عنه، أو حر
كيف يزعم الاجتهاد والتجديد مَنْ لم يقرأ الكتب الستة في الحديث؟ 
ولا قرأ ابن جرير أو القرطبي في التفســير، ولا حام حول «الرســالة» أو 
«المســتصفى» أو «الإحكام» في الأصول. ولعلّ عينــه لم ترد «المحلى» 
لابن حزم، ولا «الاستذكار» لابن عبد البر، ولا «المُغْني» لابن قدامة، ولا 
«المجموع» للنووي، ولا «المبســوط» للسرخسي، ولا «الروض النضير» 

للسياغي، ولا «السيل الجرار» للشوكاني! ومع ذلك هو مجتهد العصر!
دوا لهذه الأمة، كانوا أئمة في العلم والمعرفة،  الذين اجتهدوا وجد إن
أئمة في الإخــلاص والتجرد، أئمة في الورع والتقــوى، أئمة في العدل 

والإنصاف.
وكان مــن إنصافهم: ألا يجاملوا أقرب الناس لهــم، وأحبهم إليهم، 
حتى قال ابن القيم فيما خالف فيه شــيخه أبا إســماعيل الهروي: شيخ 

الإسلام حبيب إلينا، ولكن الحق أحب إلينا منه(١)!

مدارج السالكين (٣٨/٢).  (١)

QaradawiBooks.com

                         188 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٨٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وكان من إنصافهــم أن يقولوا فيما لا يعلمون: لا نــدري. وأن يُحيل 
أحدهم على مَنْ هو أعلم منه ليُفتيه، وأن يرجع عن رأيه إذا تبين له ضعفه.
وعلى كل مَــن أراد أن يحذو حــذو هؤلاء الأعــلام، ويقتبس من 
ى  ــى بهم في أخلاقهم وتجرّدهم وإنصافهم، كما يتأس أنوارهم، أن يتأس
بهم في حُسْنِ تأصيلهم للأصول، وحُسْن استنباطهم في الفروع، ويحترم 

قواعد العلم الشرعي الذي بُنيَِ على أساس مكين.
وبهذا يُحيى سُنتهم، ويبعث سيرتهم.

د محمد بن إبراهيم المرتضى اليمني المعروف بابن  يقول الإمام المجد
الوزير (ت: ٨٤٢هـ) في كتابه المتميز النافع: «إيثار الحق على الخلق»:

ــنة واتباعهــا، خلع قيــود عصبيات  فمــن أراد إحيــاء هذه الس»
المذاهب، ورسوم عوائدهم، وترك التقليد في تكفير الخصوم، وترك 
ع،  ع وتور إليه، وتضر المبتدعة، وأخلص الله والتجــأ  العبارات  جميع 
وتذلل وتواضع، واســتأنف طلب العلم النافع من االله، بواســطة أهل 
الورع والتواضع والإنصاف، من علماء الطوائف كلها، ولم يقلدهم في 
ــنة، حيث يختلفون،  دعاوى التفســير لكتاب االله تعالى وصحيح الس
م وإنصاف: أيهم أقوى دليلاً، وأوضح ســبيلاً. مؤمنًا  حتى ينظر بتفه

باالله، موقنًا بمعونته وهدايته وصدق وعده، حيث قال سبحانه: ﴿ 6 
: ﴾ [التغابن: ١١].  9  8  7

وحيث قال على لســان رســوله صلى الله عليه وسلم : « ... ومَن أتاني يمشــي أتيته 
ب إليّ ذراعًا  بتُ إليه ذراعًا، ومن تقر ب إليّ شِــبرًا تقر أسعى(١)، ومَن تقر

كذا ذكرها ابن الوزير: «أتيته أسعى». وهي في كتب الحديث: «أتيته هرولة».  (١)

QaradawiBooks.com

                         189 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٨٨ المحور  الثالث : 

بتُ إليه باعًا»(١). فإذا عملنا على ذلك لوجه االله وتعاونا عليه الله وباالله،  تقر
نظرنا في نصوص كتاب االله وصحيح سُــنة رســول االله صلى الله عليه وسلم ، فإن وَضَحَ 
الحق من غير دقة وغمــوض، ولا تعارض بين النصــوص، ولم يجب 
التأويل بأمر بَينٍ جلي مأمــون الخطر بإجماع أو ضرورة، فلا معدل عن 

كتاب االله وسُنة رسول االله ژ وآله.
وإن وقع التعارض المحقق، وسِعنا الوقف في ذلك، ووكلنا علمه إلى 
Ç ﴾ [الإسراء: ٣٦].  Æ  Å  Ä  Ã  Â  Á ﴿ :االله تعالى، امتثالاً لقوله تعالى

وإن كان التعارض غير محقق، وإنما هو اختلاف يمكن فيه الجمع، 
جرينا على القواعد الصحيحة المجمع عليها في الجمع بين المختلفات، 

وتركنا مَن حاد عنها بالمعاذير الخفية.
وهذه القواعد هي مثل:

تقديم النص على الظاهر المحتمل، والخــاص على العام، والمبين 
على المُجمَل، والمعلوم على المظنون، والمتواتر على الآحاد، والناسخ 
على المنســوخ، والمشــهور على الغريب، والصحيــح على الضعيف، 

والمتفق على صحته على المختلف في صحته.
ن لا يعــرف ذلك الفن، أو  على مَن خالفهم مم فن وكلام أئمــةِ كل
يعرف منه اليسير ولا يعرف ما عرفوه؛ فإن الأمر في ذلك كما قيل: ليس 

العارف كالبارع في المعرفة. وشتان ما بين ليلة المزدلفة وليلة عرفة.
وكذلك نرجع في شروط ذلك كلّه إلى الأدلة المقبولة»(٢) اهـ.

متفق عليه: رواه البخاري في التوحيد (٧٤٠٥)، ومسلم في التوبة (٢٦٧٥)، عن أبي هريرة.  (١)
إيثار الحق على الخلق صـ ١٤٤.  (٢)

QaradawiBooks.com

                         190 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٨٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ا���ا.�:

وثالثة الفضائل في هذا الباب هي التواضع.
ومعناه: ألا يستنكف الإنسان من قبول الحق، ولو جاءه ممن هو دونه 

علمًا أو سنا أو قدرًا، ومن الرجوع إلى الحق بعد أن يتبين له.
وقد ذكر لنا القــرآن في قصصه الحق أن الإنســان تعلم من الغراب 

كيف يواري سوءة أخيه.
وأن نبيا من أنبياء االله علمِ من الهدهد ما لم يكن يعلمه، وقال له الهدهد 

Ò ﴾ [النمل: ٢٢].  Ñ  Ð  Ï  Î  Í  Ì  Ë  Ê  É ﴿ :في شجاعة
وقد كان النبي ژ يراجعه بعض أصحابه في الرأي يختاره، أو الأمر 

يصدره، فلا يجد غضاضة في النزول عن رأيه إلى رأيهم.
ر الناس أن مَن قال لا إله إلا االله دخل الجنة؛  ولما بعث أبا هريرة يُبش
راجعه عمر في ذلك، خشية أن يسيء الناس فهمها، ويتكلوا على مجرد 

هم يعملون»(١). الشهادة، ويَدَعوا العمل، فنزل على اقتراحه، وقال: «خَل
والقصّة في الصحيح معروفة.

تــه امرأة بآية من كتــاب االله، وكان  وعمر وهــو أمير المؤمنين حاج
يخطب على المنبر، فلم يكابر، ولم يماحك، وقال في شجاعة المؤمن، 

وإيمان الشجاع: أصابت امرأة وأخطأ عمر(٢).

رواه مسلم في الإيمان (٣١).  (١)
رواه عبد الرزاق في النكاح (١٠٤٢٠)، وابن عبد البر في جامع بيان العلم (٥٠٦)، والبيهقي في   (٢)
الصداق (٢٣٣/٧)، وقال منقطع. وقال الهيثمي في مجمع الزوائد (٢٨٣/٤): رواه أبو يعلى في 
الكبير وفيه مجالد بن ســعيد وفيه ضعف وقد وُثق، وذكره البوصيري في الإتحاف (٣٢٧٦)، 
د إسناده ابن كثير في تفسيره (٢٤٤/٢)، والسخاوي في المقاصد (٨١٤). بسند أبي يعلى، وجو

QaradawiBooks.com

                         191 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٩٠ المحور  الثالث : 

وعلي في خلافته يراجعه أعرابي، فيرجع لقوله قائلاً: أصبتَ ﴿ ¦ 
.(١)﴾ ª  ©  ¨  §

وكتب عمر في رسالته الشهيرة في القضاء إلى أبي موسى أو غيره:
ولا يمنعنك قضاء قضيته بالأمس، هُديتَ فيه إلى رُشدك، أن تراجع 
نفســك اليوم، فإن الحق قديم، وإن الرجوع إلى الحق خير من التمادي 

في الباطل(٢)!
وفي أواخــر حياته ƒ ندم على بعض قراراتــه واجتهاداته، ومنها: 
اجتهاده في طلاق الثلاث(٣)، ومنها: عدم التسوية بين الناس في العطاء.

وكبار أئمة المسلمين ضربوا لنا روائع الأمثلة في الرجوع إلى الحق 
إذا لاحت لهم راياته، ووضحت لهم آياته.

ولا عجــب أن رُويَِ عن الإمام منهــم أكثر من رواية في المســألة 
الواحدة، نتيجة لتغير اجتهاده، وخصوصًا إذا تغير الظرف والحال. وهذا 

كثير في مذهبي الإمامين: مالك، وأحمد.
أما الإمام الشافعي فقد عُرِف عنه أن له مذهبين: قديمًا قبل أن يستقر 
في مصر، وجديدًا بعد أن حط رحاله فيها. ويقــرأ الناس في فقهه: قال 

الشافعي في القديم. وقال في الجديد.
وكان للإمام القاضي عبيد االله بن الحسن العنبري (ت: ١٦٨هـ) رأي 
 ، ث عبد الرحمن بن مهدي مه فيه الإمام المحــدفي بعض القضايا، فكل

رواه ابن عبد البر في جامع بيان العلم (٨٦٥).  (١)
انظر: إعلام الموقعين لابن القيم (٨٥/١) وما بعدها، رسالة عمر في القضاء وشرحها.  (٢)

انظر: إغاثة اللهفان في مصايد الشيطان لابن القيم (٥٧٦/١)، تحقيق محمد عزير شمس، نشر   (٣)
دار عالم الفوائد، مكة المكرمة، ط ١، ١٤٣٢هـ.

QaradawiBooks.com

                         192 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٩١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

فأطرق ساعة، ثم رفع رأسه، وقال في شــجاعة العالمِ الثقة: إذن أرجع، 
وأنا صاغر، ولأن أكون ذَنَبًا في الحق، أحب إلي من أن أكون رأسًــا في 

الباطل(١)!
وقلما يوجد التواضع إلا مصحوبًا بالشجاعة في الحق.

إن التواضع فضيلة تهدي صاحبها إلى الحق، وتضيء الســبيل أمامه 
إلى معرفته.

أما الكِبْر، والغرور بالنفس، والإعجــاب بها، فيصد عن الحق، وإن 
كان أوضح من فلق الصبح.

ولهذا قال ! : «الكِبْرُ بَطَر الحق، وغَمْط الناس»(٢).
ه والإعراض عنه. ومعنى بَطَر الحق: رد

وكانت أول معصيــة في هذا العالــم دافعها الكِبْــرُ والغرور، وهي 
 ¡ ے  معصية إبليس، فقد أمُِرَ بالسجود تكريمًا لآدم، ولكنه ﴿ ~ 
 1  0  /  .  -  ,  + £ ﴾ [البقرة: ٣٤]. وقال معجبًا: ﴿ *   ¢

2 ﴾ [الأعراف: ١٢].
وبهذا عُلمَِ أن معاصي القلوب أشد خطرًا من معاصي الجوارح، وهو 

الفرق بين معصية إبليس عليه اللعنة، ومعصية آدم ‰ .
ومن الناس مَن يــرى الحق جليا، ويأبى أن يُذعن لــه، كبِْرًا وعلوًا، 
وهذا ما وصف االله به فرعون وملأه، فقد رأوا آيات موســى ‰  مبصرة 

انظر: تهذيب التهذيب لابن حجر (٧/٧)، نشــر مطبعة دائرة المعارف النظامية، الهند،   (١)
ط ١، ١٣٢٦هـ.

رواه مسلم في الإيمان (٩١)، عن ابن مسعود.  (٢)

QaradawiBooks.com

                         193 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٩٢ المحور  الثالث : 

 Û  Ú  Ù  Ø بينة، فصدوا عنها بتعلات واهية. قال تعالى: ﴿ × 
& ﴾ [النمل: ١٣، ١٤].  %  $  #  "  !  ❁  Þ  Ý  Ü

ولخطر هذا الداء الخُلُقي جعله الرســول ژ من المهلكات: «ثلاث 
بع، وإعجاب المرء بنفسه»(١). مُطاع، وهوًى مت مهلكات: شُح

فإذا اجتمع الهوى المتبع، والإعجاب بالرأي، ازداد الطين بلة.
إن المتكبر المغرور إنسان مغلق، مطموس البصيرة، أعماه الكِبرُ عن 
رؤية الحق؛ لأنه لا يبصر إلا من زاوية واحــدة، وهي الزاوية التي يرى 

 W  V  U  T  S ﴿ :فيها ذاته، لا يرى غيرها. وصدق االله إذ يقول
Z ﴾ [غافر: ٣٥].  Y  X

 O  N  M  L  K  J  I  H  G  F ﴿ : 8 ويقول
 ﴾ \  [  Z  Y  X  W  V  U  T  S  R  Q  P

[الأعراف: ١٤٦].

وفي عصرنا نرى أولئك المنتفخين زورًا، الممتلئين غرورًا، الذين 
الكلمــات  وإقحــام  المصطلحــات،  بمســتحدث  النــاس  يرهبــون 
الأعجميات، ويتباهون بما يحفظون من أسماء الخواجات، وما قرؤوه 
من كتب المستشرقين، وما جهلوه من مصادر المسلمين. ويرى أحدهم 
نفســه أكبر من أن يقــرأ لعالمِ مســلم، أو مفكر ملتــزم، وكيف يقرأ 
للمعاصرين، وهو يسخر من الأئمة السابقين؟ يهزأ بالفقه، ويطعن في 

نة، ويتعالى على القرآن! الس

ــنه الألباني في صحيح الجامع  رواه البزار (٧٢٩٣)، والطبراني في الأوســط (٥٤٥٢)، وحس  (١)
الصغير (٣٠٣٩).

QaradawiBooks.com

                         194 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٩٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

 B  A  @  ?  >  = أصدق وصف له ما قال االله في مثله: ﴿ > 
O ﴾ [الحج: ٨، ٩].  N  M  L  K  J  ❁  H  G  F  E  D  C

م قراءة مرجع سابق،  أحدهم حمل على نفسه يومًا، فتجش ولو أن
ب مغرور، يقرأ ليجد ما يرد  أو دراســة معاصرة، لقرأها برأس متعص
عليه، وكلما وجد ثغرة فرح بها، أو شُبهة واهية عقد عليها الخناصر، 
وجعل منها سلاحًا للطعن، فهو يقرأ ما يقرأ، ليهدم لا ليبني، لا يبحث 
عن الحق، وإنما يلتمس الباطل، فما وجد من خيرٍ دفنه، وما وجد من 

شر أذاعه.
مَن أراد أن يهديه االله للحق، فلينزع عنــه رداء الكِبْر، فإنه الله وحده، 
ل فيه  وليجعل «التواضع» شعاره، وبخاصة «التواضع» للدين. وهو ما فص
ابن القيم تفصيلاً جميلاً، ينبغي أن ننقله عنه، ففيه عبرة لأولي الأبصار.

يقول 5 في كتابه القيم «مدارج الســالكين»: «التواضع للدين: هو 
الانقياد لما جاء به الرسول ژ ، والاستسلام له والإذعان، وذلك بثلاثة 

أشياء:
ا جاء به، بشيء من المعارضات الأربعة  يعارض شــيئًا مم الأول: ألا

اة بالمعقول، والقياس، والذوق، والسياسة. السارية في العالَم، المسم
فالأوَْلــى: للمنحرفيــن أهل الكِبْر مــن المتكلمين الذيــن عارضوا 
نصوص الوحي بمعقولاتهم الفاســدة وقالوا: إذا تعارض العقل والنقل: 

منا العقل(١)، وعزلنا النقل. إما عزل تفويض، وإما عزل تأويل. قد

ليس المراد بالعقل هنا: العقل الحر، الذي يقيم بحثه على مقدمات يقينية، ليصل إلى نتائج   (١)
يقينية، بل العقل المقلد، المتأثر بالمعقولات الفاسدة، كما قال.

QaradawiBooks.com

                         195 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٩٤ المحور  الثالث : 

والثانيــة: للمتكبرين من المنتســبين إلى الفقه، قالــوا: إذا تعارض 
منا القياس على النص، ولم نلتفت إليه. القياس والرأي والنصوص: قد

والثالثة: للمتكبرين المنحرفين من المنتسبين إلى التصوف والزهد. 
موا الــذوق والحال، ولم يعبؤوا  فإذا تعــارض عندهم الذوق والأمر، قد

بالأمر.
والرابعة: للمتكبريــن المنحرفين من الولاة والأمــراء الجائرين: إذا 
موا السياســة، ولم يلتفتوا إلى  تعارضت عندهم الشــريعة والسياسة، قد

حكم الشريعة.
فهؤلاء الأربعة: هم أهل الكِبْر. والتواضع: التخلص من ذلك كله.

الثاني: ألا يتهم دليلاً من أدلة الدين، بحيث يظنه فاســد الدلالة، أو 
ناقص الدلالة، أو قاصرها، أو أن غيره كان أولــى منه. ومتى عرض له 

شيء من ذلك فليتهم فهمه، وليعلم أن الآفة منه، والبلية فيه، كما قيل:
قولاً صحيحًا الســقيم(١)وكم من عائب  الفهم  مــن  وآفته 

وهكذا الواقع فــي الواقع حقيقة: أنه ما اتهم أحــدٌ دليلاً للدين، إلا 
وكان المتهِم هو الفاســدَ الذهــن، المأفون في عقلــه وذهنه، فالآفة من 

الذهن العليل، لا في نفس الدليل.
وإذا رأيتُ من أدلة الدين ما يشكل عليك، وينبو فهمك عنه، فاعلم 
أنه لعظمته وشرفه استعصى عليك، وأن تحته كنزًا من كنوز العلم، ولم 

تؤتَ مفتاحه بعدُ. هذا في حق نفسك.

انظر: الأمثال السائرة من شعر المتنبي صـ ٣٥، تحقيق الشيخ محمد حسن آل ياسين، نشر   (١)
مكتبة النهضة، بغداد، ط ١، ١٣٨٥هـ ـ ١٩٦٥م.

QaradawiBooks.com

                         196 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٩٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وأما بالنسبة لغيرك: فاتهم آراء الرجال على نصوص الوحي، وليكن 
ردها أيسرَ شيء عليك للنصوص. فما لم تفعل ذلك فلستَ على شيء، 

ولو.. ولو.. وهذا لا خلاف فيه بين العلماء.
س االله روحه: أجمع المسلمون على أن مَن استبانت  قال الشافعي، قد

له سُنة رسول االله ژ ، لم يحلّ له أن يدعها لقول أحد.
الثالث: ألا يجد إلى خلاف النص سبيلاً البتة: لا بباطنه، ولا بلسانه، 
ولا بفعله، ولا بحاله. بل إذا أحسّ بشــيء مــن الخلاف: فهو كخلاف 
نَى، وشرب الخمر، وقتل النفس، بل هذا الخلاف أعظم  المقدم على الز
عند االله من ذلك، وهو داعٍ إلــى النفاق، وهو الذي خافه الكبار، والأئمة 

على نفوسهم»(١).

٭ ٭ ٭

مدارج السالكين (٣١٨/٢، ٣١٩).  (١)

QaradawiBooks.com

                         197 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٩٦ المحور  الثالث : 

]"�9 �6y"9 ص�Hر89 ا��

نة، وما  ومن المعالم أو الضوابط المهمّة لحسن فهم الكتاب والس
جاءا به من عقائد وعبادات ومعاملات ومفاهيم وقيم وتشريعات: ربطُ 
النصوص بعضها ببعض، والنظر إلى أحكام الإســلام وتعاليمه كلها 
نظرة شاملة مســتوعبة، لا تفْصل عقيدة عن شــريعة، ولا شريعة عن 
خُلُق، ولا خُلُقًا عن فكر، ولا فكرًا عن عاطفة، ولا عاطفة عن عمل، 
ناته وحدةً لا تقبل التجزئة، ولا تحتمل  بل تعتبر الإســلام بكل مكو

الانقسام.
ولا ينبغي لمن يريد أن يفقه الإسلام بحق، أن يمسك بساطور النظرة 
ن منه بنية  عه إربًا إربًا، فلا تكتمل له صــورة، ولا تتكو التجزيئيــة، ليقط

متماسكة.
حنا فيه فكرة  اه في شــرحنا للأصل الســابق، الذي وضوهذا ما بيّن
«شمول الإسلام» ونحن نتحدث عنها هنا لما لها من أهمية في استقامة 

الفهم لحقيقة هذا الدين وصدق عقيدته، وعدل شريعته.
وسبيل هذا ألا نتشبث بنص واحدٍ، مُغفلين النظر إلى ما سواه، مما 
ل إجماله، أو  ــص عمومه، أو يُفص د مطلقه، أو يخصيكمل معناه. أو يُقي

ر إبهامه، أو يلقي شعاعًا من ضوء على غايته ومقصوده. يُفس
QaradawiBooks.com

                         198 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٩٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ا���Hص دون 9"[:  ]"�9 { َّ
ا������� <�� ا��4ِق 

إن هذه هي طريقة الغلاة الهالكين من الفِرق المبتدعة، وليست طريق 
الفِرقة الناجية، والجماعــة المنصورة، القائمة على أمر االله، الذين يهدون 

بالحق، وبه يعدلون.
طريقة الخوارج الذين صح الحديث في ذمهم من عشرة أوجه ـ كما 
] ﴾ [يوســف: ٤٠]   Z  Y  X ﴿ :قال الإمام أحمد(١) ـ فقد تمســكوا بنص
وأعرضوا ونأوْا بجانبهم عن النصــوص القرآنية الأخرى التي خصّصت 

هذا النصّ.
 H ﴿ :ــكوا ببعض الآيــات مثل قوله طريقة دعاة الجبر الذين تمس
 )(  '  &  %  $#  "  ! ﴿ [الإنســان: ٣٠]،   ﴾ M  L  K  J  I
̈ ﴾ [الصافات: ٩٦]،   §  ¦ , ﴾ [الأنعــام: ١٠٢]، ﴿ ¥   +  *

l ﴾ [فاطر: ٨]. وما شابهها.  k  j  i  h  g  f  e ﴿
د إطارها. ويغفلون الآيات الأخرى التي تفسر هذه الآيات وتحد

L ﴾ [الكهف: ٢٩].  K  J  I  H  G ﴿ :مثل
Õ ﴾ [المدثر: ٣٧].  Ô  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï ﴿

ے ﴾ [الفرقان: ٦٢].  ~  }  |  {  z  y ﴿
± ﴾ [الإسراء: ١٥].  °  ¯  ®  ¬  «ª  ©  ¨  §  ¦ ﴿

ì ﴾ [فصلت: ٤٦].  ë  ê  é  èç  æ  å  äã  â  á  à ﴿
Ä ﴾ [الزخرف: ٧٢].  Ã  Â  Á  À  ¿  ¾ ﴿

نة (١١٠). رواه الخلال في الس  (١)

QaradawiBooks.com

                         199 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)١٩٨ المحور  الثالث : 

7 ﴾ [يونس: ٤٤].  6  5  4  3  2  1  0  /  . ﴿
 X W V UT S R Q P O N M L K J ﴿
 f  e  d  c  b  a  `  _  ^]  \  [  Z  Y
t s r q p on m l k j i hg ﴾ [البقرة: ٢٦].

 Ô Ó Ò Ñ Ð Ï ÎÍ Ì Ë Ê É È Ç Æ Å  ﴿
Ø × Ö Õ ﴾ [الرعد: ٢٧].

والمعتزلة نظروا إلى هذه الآيات، وأغفلوا الآيات التي اســتدل بها 
الجبريون.

والحق أن مجموع الآيات يفيد أن الإنسان مكلف مختار، ذو مشيئة 
ر مصير نفســه، بما مَلكه االله إيــاه من إمكانات  وقُدرة، وهو الــذي يقر
ووســائل، إن اهتدى وعمل صالحًا، أو ضل وأساء. واالله لا يظلمه شيئًا، 
ولكن مشيئة الإنسان ضمن مشــيئة االله تعالى، فهو يشاء؛ لأن االله تعالى 

شاء له أن يشاء، أي أنه يشاء بمشيئة االله، ويعمل بقُدرة االله.
واالله خالق كلّ شــيء في هذا الكون، ولكن من الأشــياء ما يخلقها 
مباشرة، ومنها ما يخلقه بوســائل وأدوات هو خالقها أيضًا، فاالله يخلُق، 

والإنسان يفعل حقيقةً لا مجازًا ولا وهمًا.
ــر االله ســبيل الهداية لكل المكلفين، ولكن الله تعالى ألطافًا  وقد يس
ومنحًا ربانية، يختص بها مَن يشــاء من عباده. وهذا شأن الألوهية التي 

³ ﴾ [القصص: ٦٨].  ²  ±  ° لا تُسأل عما تفعل: ﴿ ¯ 
ولو أن المتنازعين في «القَدَر» أو في قضية «الجبر والاختيار» جمعوا 
النصوص بعضها إلى بعض، ونظروا فيها متدبرين، دون تعصب لوجهة 

QaradawiBooks.com

                         200 / 448

http://qaradawibooks.com


 

١٩٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

نظر ســابقة، لاهتدوا إلى الصراط المستقيم في هذه القضية، ولم يميلوا 
رين. مع الغالين، ولا مع المقص

لَف على النزاع بين الطوائف المختلفة في  ق أحد علماء السلقد عل
ي «أفعال العباد»، والعلاقة بين المشيئة الإلهية  قضية القَدَر، أو ما سُم
والإرادة البَشرية، أو بين خلق االله، وفعل المكلف، وما دار من معارك 
كلاميّة بـين دعاة «القَدَر» أو «الاعتزال» ومَن ناصرهم، ودعاة «الجبر» 
موا االله  ـرة المنصفة: هؤلاء قــوم عظ ومَن قاربهــم، فقال كلمته المعبـ
هوا االله (يعني القَدَرية  وهؤلاء قوم نز (رة ومَن في حكمهميعني المُجب)
ومَن تبعهم) والمعنى: أن إحــدى الطائفتين نظرت إلى جانب العظمة 
والقُدرة الله 8 ، وســيطر ذلك على تفكيرهم، فلم يروا فاعلاً إلا االله، 
مه االله واســتخلفه وكلفه، ووعده  ولم يلتفتوا إلى الإنســان الــذي كر

وأوعده.
والطائفة الأخرى نظرت إلى جانب التنزيه الله تعالى أن يكلف عباده 
ولا يعطيهم القُدرة والإرادة ليفعلوا ما كُلفوه، ثم يحاســبهم على ذلك، 

ويثيبهم ويعاقبهم، وينصب لهم سوق الجنة والنار.
لون نظروا إلى جانب المُلــك الله، والآخرون نظروا إلى جانب  فالأو

الحمد الله.
والمحققــون الموفقون هم الذيــن هداهم االله إلــى المنهج الأقوم، 
فجمعــوا بين تعظيــم االله تعالى وتنزيهــه جميعًا، فهو ســبحانه الخالق 
المقتدر، وهو كذلك الحكم العدل. فله المُلك خالقًا، وله الحمد عادلاً: 
 ﴾ 3  2  1  0  /  .-  ,  +  *  )(  '  &  %  $  #  "  ! ﴿

[التغابن: ١].

QaradawiBooks.com

                         201 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٠٠ المحور  الثالث : 

ا���Hص:  bإ�  �Sا��  �� w!3Hا� d6ا���

وهذا هو المسلك الذي سلكه شيخ الإسلام ابن تيمية وتلاميذه في 
مســائل: القَدَر والحكمة والتعليل. وقد عبر عن ذلك المحقق ابن القيم 
أحســن تعبير قال: «وأرباب هذه المذاهــب مع كلّ طائفــة منهم خطأ 
وصواب، وبعضهم أقرب إلى الصواب، وبعضهم أقرب إلى الخطأ، وأدلّة 
كلّ منهم وحججه إنما تنهض على بطلان خطأ الطائفة الأخرى، لا على 

إبطال ما أصابوا فيه.
وهناك دليلٌ صحيحٌ للجبرية، إنما يــدل على إثبات قُدرة الرب تعالى 
ومشيئته، وأنه لا خالق غيره، وأنه على كلّ شيء قدير، ولا يُستثنى من هذا 
العموم فرد واحد من أفراد الممكنات، وهذا حق، ولكن ليس معهم دليل 
صحيح ينفي أن يكون العبد قادرًا مريدًا فاعلاً بمشــيئته وقدرته، وأنه هو 
الفاعل حقيقة، وأفعاله قائمة به، وأنها فعل له. لا الله. وأنها قائمة به، لا باالله.

وكل دليلٍ صحيح يقيمه القَدَرية، فإنما يدل على أن أفعال العباد فعل 
لهم، قائم بهم، واقع بقدرتهم ومشيئتهم وإرادتهم، وأنهم مختارون لها، 
غير مضطرين ولا مجبورين، وليس معهم دليل صحيح ينفي أن يكون االله 

سبحانه قادرًا على أفعالهم، وهو الذي جعلهم فاعلين.
فأدلّة الجبريــة متضافرة صحيحة على مَن نفى قُدرة الرب ســبحانه 
على كل شــيء من الأعيان والأفعال، ونفى عموم مشــيئته وخلقه لكل 

موجود، وأثبت في الوجود شيئًا بدون مشيئته وخلقه.
وأدلة القَدَريــة متضافرة صحيحة على مَن نفى فعــل العبد، وقُدرته 
ومشــيئته واختياره، وقال: إنه ليس بفاعل شــيئًا، واالله يعاقبه على ما لم 

يفعله، ولا له قُدرة عليه، بل مضطر إليه مجبور عليه.
QaradawiBooks.com

                         202 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٠١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

نة وحزب الرسول وعســكر الإيمان، لا مع هؤلاء، ولا مع  وأهل الس
هؤلاء، بل هم مع هؤلاء فيما أصابوا فيه، وهم مع هؤلاء فيما أصابوا فيه، 
فكل حق مع طائفة من الطوائف فهم يوافقونهم فيه، وهم برآء من باطلهم.
فمذهبهم جمْع حق الطوائف بعضه إلــى بعض، والقولُ به، ونصرة 
وموالاة أهله من ذلك الوجه، ونفيُ باطل كل طائفة من الطوائف وكسره 

ومعاداة أهله من هذا الوجه.
ام بين الطوائف، لا يتحيزون إلى فئة منهم على الإطلاق،  فهم حُك
ولا يردون حق طائفة من الطوائف، ولا يقابلون بدعة ببدعة، ولا يردون 
رونهم(١) على ألا  باطلاً بباطل، ولا يحملهم شــنآن قوم يعادونهم ويُكف
يعدلوا فيهم، بل يقولون فيهم الحق، ويحكمون في مقالاتهم بالعدل، 

 º¹ واالله 4 أمر رســوله أن يعدل بيــن الطوائف، فقــال: ﴿ ¸ 
 ÊÉ  È  Ç  Æ  Å  Ä  Ã  ÂÁ  À  ¿  ¾½  ¼  »
دينه  إلى  أن يدعــو  فأمَرَه ســبحانه  [الشــورى: ١٥]،   ﴾ Í  Ì  Ë
وكتابه، وأن يستقيم في نفسه كما أمره، وألا يتبع هوى أحد من الفِرق، 
وأن يؤمن بالحق جميعه، لا يؤمن ببعضــه دونَ بعض، وأن يعدل بين 
أرباب المقالات والديانات، وأنــت إذا تأملتَ هذه الآية، وجدتَ أهل 
الكلام الباطل، وأهل الأهواء والبدع من جميع الطوائف أبخس الناس 
ا، وأقلهم نصيبًا، ووجدتَ حزب االله ورسوله وأنصار سُنته هم  منها حظ

أحق بها وأهلها»(٢).

ــنـة وعســكر  رونهم) يعود إلى أهل الس الضمير المنصــوب هنا في قوله: (يعادونهم ويُكف  (١)
رونهم. الرسول، فالآخرون يعادونهم ويُكف

انظر: شفاء العليل في مسائل القضاء والقَدَر والحكمة والتعليل لابن القيم صـ ٥١، ٥٢، نشر   (٢)
دار المعرفة، بيروت، ١٣٩٨هـ ـ ١٩٧٨م.

QaradawiBooks.com

                         203 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٠٢ المحور  الثالث : 

وهذا هو الذي ينبغي أن يكون عليه موقــف المؤمن مع القرآن: أن 
يضم بعض آياتــه إلى بعض، فيســتبين له المعنى، وتتضــح له الغاية، 
ويستقيم له الطريق، وتتجلى له مقاصد الشريعة، وبعبارة أشمل: مقاصد 

الرسالة المحمدية: عقيدة وشريعة وفكرًا وخُلُقًا وسلوكًا.

:]"�9 :y"9 ب��Eا� ا��(�ل O3�ُِّر B0 .�ب 

أما أخذ بعــض النصوص دون بعض، أو أخذهــا بصورة النصوص 
ر منه رسول االله ژ أبلغ  المتناقضة التي يضرب بعضها بعضًا، فهذا ما حذ
التحذير، وغضــب على مَن صنعه أشــدّ الغضــب. وذلــك فيما رواه 
عبد االله بن عمرو بن العاص قال: خرج رسول االله ژ على أصحابه وهم 
مان من الغضب(١)،  الر يختصمون في القَدَر، فكأنما يُفقأ في وجهه حب
فقال: «بهذا أمُرِتم أو لهذا خلقتم؟! تضربون القرآن بعضه ببعض! بهذا 

أهُلكِت الأمم قبلكم»(٢).
وفي رواية لهــذا الحديث عند الإمام أحمد قال عبــد االله: أقبلتُ أنا 
وأخي، وإذا مشــيخة من صحابة رســول االله ژ جلــوس عند باب من 
ق بينهم، فجلســنا حَجْرةً (أي ناحية منفردين)؛ إذ  أبوابه، فكرهنا أن نُفر
ذكروا آية من القــرآن، فتمارَوْا فيهــا، حتى ارتفعــت أصواتهم، فخرج 
رســول االله ژ مُغضَبًا، قد احمر وجهه، يرميهم بالتــراب ويقول: «مهلاً 
يا قوم، بهذا أهُلكِت الأمم من قبلكم، باختلافهم على أنبيائهم، وضربهم 
يعني: فغضب حين وجدهم كذلك، حتى احمر وجهه من الغضب، احمرارًا يشبه فقء حب   (١)

الرمان في وجهه.
نه الألباني  جوه: صحيح. وابن ماجه في المقدمة (٨٥)، وحس رواه أحمد (٦٦٦٨)، وقال مخر  (٢)
في صحيح ابن ماجه (٦٩)، عن عبد االله بن عمرو. ومعنى الحديث: الإنكار الشديد عليهم، 

لضربهم القرآن بعضه ببعض، وأنهم لم يؤمروا بهذا الاختصام والجدل ولم يُخلقوا له.

QaradawiBooks.com

                         204 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٠٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ب بعضــه بعضًا، بل  القرآن لــم ينزل يكذ الكتب بعضهــا ببعض، إن
وه  ق بعضه بعضًا، فما عرفتم منه، فاعملوا به، وما جهلتم منه، فرد يُصد

إلى عالمِه»(١).
فهذا الغضب النبوي الشــديد، وهذا الإنكار البالغ، وهذه الكلمات 
المتقِدةُ كالجمــر، تدل على خطــورة الأمر، وضــرورة ربط النصوص 

الشرعية بعضها ببعض، لا ضرب بعضها ببعض.

:��o���� �g!�9 ���N

وقد نبه على هذه الأهمية الإمام الشاطبي، ضمن بيانه لمآخذ البدع 
وأسبابها فقال: «ومدار الغلط في هذا الفصل إنما هو على حرف واحد، 
وهو الجهل بمقاصد الشرع، وعدم ضم أطرافه بعضها ببعض، فإن مأخذ 
الأدلة عند الأئمة الراســخين إنما هو على أن تؤخذ الشــريعة كالصورة 
الواحدة، بحسْــب ما ثبت من كلياتها وجزئياتهــا المُرتبة عليها، وعامها 
ر  دها، ومجملها المفسب على خاصها، ومطلقها المحمول على مقيالمرت
بمبينها، إلى ما ســوى ذلك من مناحيها، فإذا حصل للناظر من جملتها 

حكم من الأحكام، فذلك الذي نطقت به حين استُنطقت(٢).
، فكما أن الإنســان  ِومــا مثلها إلا مثل الإنســان الصحيح الســوي
لا يكون إنسانًا يُستنطَق، فينطق باليد وحدها(٣)، ولا بالرجل وحدها، ولا 

يَ بها إنسانًا. بالرأس وحده، ولا باللسان وحده، بل بجملته التي سُم

جوه: حديث صحيح. رواه أحمد (٦٧٠٢)، وقال مخر  (١)
كانت بمطبوعة الاعتصام: نظمت به حين اســتنبطت. والمثبت مــن طبعة دار ابن الجوزي   (٢)

للنشر والتوزيع، السعودية، ط ١، ١٤٢٩هـ ـ ٢٠٠٨م، (٦٢/٢).
كانت بمطبوعة الاعتصام: فكما أن الإنســان لا يكون إنســانًا (حتى) يستنطق، فلا ينطق.   (٣)

والمثبت من طبعة دار ابن الجوزي.

QaradawiBooks.com

                         205 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٠٤ المحور  الثالث : 

كذلك الشــريعة لا يُطلب منهــا الحكم على حقيقة الاســتنباط إلا 
بجملتها، لا مــن دليل منها، أي دليل كان. وإن ظهــر لبادي الرأي نُطق 
ذلك الدليل، فإنما هو توهمي لا حقيقي، كاليد إذا استُنْطِقَتْ فإنما تنطق 
توهمًا لا حقيقة، من حيث علمت أنها يد إنسان، لا من حيث هي إنسان؛ 

لأنه محال.

فشأن الراســخين تصوّر الشــريعة صورة واحدة يخدم بعضها بعضًا 
رت صورة متحدة(١). كأعضاء الإنسان إذا صُو

وشأن متبعي المتشابهات أخذ دليل ما ـ أي دليل كان ـ عفوًا، وأخذًا 
أوليــا، وإن كان ثَم ما يعارضه مــن كلي أو جزئي. فكمــا أن(٢) العضو 
الواحد لا يُعطي في مفهوم أحكام الشــريعة حُكْمًا حقيقيا، فمتبعه متبع 

 5  4 متشابه، ولا يتبعه إلا مَن في قلبه زيغ، كما شهد االله به، ﴿ 3 
7 ﴾ [النساء: ١٢٢]»(٣).  6

٭ ٭ ٭

في المطبوعة: مثمرة، والمثبت من طبعة دار ابن الجوزي للنشر والتوزيع.  (١)
في المطبوعة: فكأن، والمثبت من طبعة دار ابن الجوزي للنشر والتوزيع.  (٢)

انظر: الاعتصام (٢٤٤/٢، ٢٤٥).  (٣)

QaradawiBooks.com

                         206 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٠٥

�6yZ��> ل ا����"� و��م��E9 الإ���ن

ومن القواعد والضوابــط المهمة في هذا المجــال: الإيمان بأن 
الدين الــذي أكرمنا االله به ديــنٌ كامل، وأن الشــريعة التــي ألزمنا 
بالاحتكام إليها شريعةٌ جامعة، فالواجب على كلّ ذي عقل ـ كما نبه 
الإمام الشــاطبي ـ النظر إلى الشريعة بعين الكمال لا بعين النقصان، 
وأن يعتبرها اعتبارًا كليا في العبادات والعادات، ولا يخرج عنها البتة؛ 
لأن الخــروج عنها تيِهٌ وضــلال، ورمي في عَمايــة، كيف وقد ثبت 

كمالها وتمامها؟!

وهو الأمر الذي أغفله المبتدعون والمنحرفون، فدخل عليهم بسبب 
ذلك ـ كما يقول الشاطبي ـ الاستدراك على الشــرع، وإليه مال كل مَن 
ر ما في الكذب عليه  كان يكذب على النبي ژ ، فيقال له ذلــك، ويُحذ

من الوعيد، فيقول: لم أكذب عليه، وإنما كذبتُ له(١)!

 فمما لا شكّ فيه أن هذه الشــريعة من عند االله 8 ، فكمالها مستمد
 O  N  M  L  K ﴿ :أنزلها. وقد قــال تعالى من كمال مَن 

U ﴾ [المائدة: ٣].  T  S  R  Q  P

انظر: الاعتصام للشاطبي (٣١٠/٢، ٣١١).  (١)

QaradawiBooks.com

                         207 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٠٦ المحور  الثالث : 

لُ هذه الشــريعة هو خالق هذا الإنسان، فهو يعلم ما يحتاج إليه  ومُنَز
الإنســان في حياته المادية والمعنويــة، الفردية والاجتماعيــة، الدنيوية 

2 ﴾ [الملك: ١٤].  1  0  /  .  - والأخروية: ﴿ , 

وهو مع علمه بكلّ ما يحتاج إليه الإنسان ويزكيه، ويرقي به ويُسعده 
في أولاه وأخراه أبر به من نفســه، وأرحم به من أبويه، وكيف لا، وهو 
الذي أنشأه من عدم، وأسبغ عليه نعمه ظاهرة وباطنة، وحاطه برعايته في 

كل أطوار حياته؟

ل هذه الشــريعة هو خالق هذا الكون الفســيح من حولنا،  مُنَز ثم إن
ر  ومدبر أمره على أحكم نظام، وأروع قانون، أحسن كل شيء خلقه، وقد

 Ü  Û ﴿ :كلّ شــيء فيه تقديرًا، فما ترى في خلق الرحمن من تفاوت
 Î  Í  Ì  Ë  Ê  É  È  Ç  Æ ﴿ ،[النمل: ٨٨] ﴾ à  ß  Þ  Ý

Õ ﴾ [يس: ٤٠].  Ô  Ó  Ò  ÑÐ  Ï
وإذا كان هذا شــأن قوانيــن االله الكونيــة: الدقة والتــوازن والروعة 
والإحكام، فكيف تتخلف هذه المعاني في قوانينه الشرعية؟ كيف يحكم 
ويُتقن في عالَم الخلق، ولا يحكم ويتقن في عالم الأمر؟ تعالى االله عما 

ا كبيرًا. يقول الجاهلون بمقامه علو

شــريعة االله كاملة في كلّ ما أمُرت به، أو نهت عنه، أو أذنت به، أو 
ه الطلب إليه أو الكف عنه، اعتقادًا وعملاً. دعت إليه، من كل ما يتوج

هذه قضية كُلية يجب الإيمان بها، وعدم التلجلُج فيها.

ومَن توقف يومًا في جزئية من جزئيات الأحكام، لم يســتبن له 
وجهها، ولــم يتضح لــه حكمتها، فلا يجــوز له أن يتهم الشــريعة 

QaradawiBooks.com

                         208 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٠٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

بالقصور، بل يتهم نفسه بالعجز عن إدراك الحقيقة، على نحو ما قال 
أبو الطيب:

قولاً صحيحًا الســقيموكم من عائب  الفهم  مــن  وآفتــه 
القرائــح والفهوم(١)ولكــن تأخــذ الأذهــان منه على قدر 

وكم رأينا في عصرنا من أناس تطاوَلوا على الشريعة، وتعالموا على 
شارعها، من دعاة التنصير، وأقطاب الاستشــراق، ومَن سار في ركابهم 
ون بأسماء المســلمين، فإذا الواقع المعاصر بتجاربه ونوازله  ممن يتسم
ها، وســبقها بأروع المبادئ، وأكمل  وقوارعه يُثبت عدل الشريعة وسُمُو

القواعد، وأمثل الأحكام، التي لاتصلح الحياة ولا الإنسانية إلا بها.

عابوا على الشريعة الإسلامية الطلاق، واضطرتهم الحياة ووقائعها إلى 
إباحته ـ بل الإسراف والتوسع في هذه الإباحة ـ بالرغم من تحريم ديانتهم 

قه إنسان»(٢). للطلاق، وعزوهم إلى الإنجيل أنه قال: «ما جمعه االله لا يُفر

ق الإنســان عندهم ما أمر االله بجمعه، أمــا عندنا، فإن االله هو  وقد فر
الذي أمر بالجمــع، وهو الذي أذن بالتفريــق، فكلاهما جزء من حكمه 

وشرعه سبحانه.

دون النساء، ولكن  وعابوا على الشريعة تعدّد الزوجات، وها هم يعد
بغير إذن من االله، ولا رضا من شريعته، فهم يرفضونها حليلة، ويعاشرونها 
د قائم، ولكنه تعدّد لا أخلاقي ولا إنســاني، لا التزام فيه  خليلة. فالتعد

بـحق لزوجة تُعاشَر، ولا بحق طفل يُولَد منها طوعًا أو كرهًا.

 ـ٣٥. الأمثال السائرة في شعر المتنبي ص  (١)
إنجيل متى (٦/١٩).  (٢)

QaradawiBooks.com

                         209 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٠٨ المحور  الثالث : 

وعابوا على الشريعة تشريع الحجاب، ووضع الضوابط لعلاقة الرجل 
بالمرأة، وأطلقوا هم العنان للجنِْســين يعبان من الشــهوات، ويتقارعان 
كؤوس الملذات، حتى تنحــل عُقَد الكبت، ويغدو الجنــس أمرًا عاديا 
لا حَرَج فيه ولا تأثيــم! فهل حَلوا العقــدة حقا، وأطفؤوا نار الشــهوة 
المُتقدة، أم ازداد الأمر سوءًا، والطين بلِة، وباتوا في سكرتهم يعمهون، 
وفي أوحالهم يتمرغون؟! لا يزيدهم العَب من هذه الملذات إلا عطشًا، 

ولا يحلون عقدة إلا واجهوا عُقدًا.
ولــم يكفهم فتح بــاب الزنى علــى مصراعيه، حتى فتحــوا أبواب 
الشــذوذ، إلى حد تزوج الرجال بالرجال، ومباركة بعض الكنائس لهم! 
ريهم له! وهو ما أهلك االله  وإجازة بعض قوانينهم ذلك، وتبرير بعض مفك
به قوم لوط، وجعل قراهم عاليها سافلها، وأمطر عليهم حجارة من سجيل 

6 ﴾ [هود: ٨٣].  5  4  3  2  10  / منضود ﴿ . 
ك الأسري،  والتفك التحلل الأخلاقي،  تشــكو  وها هي مجتمعاتهم 
ــخ الاجتماعــي، والقلق النفســي، والأوجاع التي لــم تكن في  والتفس
أســلافهم الذين مضوا، وأبرزها وأشدها خطرًا الآن مرض نقص المناعة 

الذي عبروا عنه باسم «الإيدز» وهو أول الأوجاع، ولكنه ليس آخرها.
وما زالت وقائع الأيام تأتينا كل حين بما يؤكد ســمو هذه الشريعة 
الإلهية، وتفوقها على كل ما وضعه البَشــر لأنفسهم من قواعد وقوانين، 

لا تخلو من قصور البَشر، وعجز البَشر، وأهواء البَشر.

ا���Hص:  B!9 �'!'F لا ��#� <"�رض

ها، أن نؤمن بأن أحكامها  ويلزم من إيماننا بكمال الشــريعة وســمو
تتكامل ولا تتناقــض، وأنها تتعاضد ولا تتعــارض؛ لأن مصدرها واحد، 

QaradawiBooks.com

                         210 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٠٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وهو الوحي. وهذا في الواقع مبدأ مــن المبادئ المهمة هنا، لمن يريد أن 
م المبدأ الســابق  يفقه عن االله ورســوله، ويفهم منهمــا مرادهما: مبدأ يتم
الخاص بترابط النصوص، وهو الاعتقاد بأن النصوص الثابتة من مصدريها 

نة، لا تتناقض، ولا تتعارض تعارضًا حقيقيا. المعصومين: القرآن والس

وما يُظن من تعارض بيــن بعضها وبعض، إنما هو في فهم الباحث 
أو طالب العلم، أو في ظاهر الأمر، قبل البحث والتمحيص والتحقيق، 
ها،  الشــريعة وســمو ــص وحقق ـ وهو مؤمن بكمال  بَحَث ومَح فإذا 
وسلامتها من كل نقص ـ زال عنه كل إشكال، ولم يجد بينها إلا التوافق 

والتكامل والاتساق.

وهذا ما نبه عليه العلامة الشــاطبي أيضًا، وهو يعالــج داء الابتداع 
والانحراف ويلاحق أسبابه، ويُشخص أعراضه، ويحاصر آثاره.

دًا أن على الناظر في الشــريعة أن  يقول في كتاب «الاعتصــام» مؤك
يوقن أن لا تضاد بين آيــات القرآن، ولا بين الأخبــار النبوية، ولا بين 
أحدهما مع الآخر، بل الجميع جارٍ على مَهْيع واحد، ومنتظِم إلى معنى 
واحد، فإذا أداه بادي الرأي إلى ظاهر اختــلاف، فواجب عليه أن يعتقد 
انتفاء الاختلاف؛ لأن االله قد شــهد له أن لا اختلاف فيه، فليقف وقوف 
المضطر الســائل في وجه الجمع، أو المسلم من غير اعتراض، فإن كان 
الموضع مما يتعلق به حكم عملــي، فليلتمس المخرَج حتى يقف على 
الحق اليقين، أو ليبق باحثًا إلى الموت، ولا عليه من ذلك، فإذا اتضح له 
المغزى، وتبينت له الواضحة، فلا بد له مــن أن يجعلها حاكمة في كل 
ما يعرض له من النظر فيها، ويضعهــا نُصب عينيه في كل مطلب ديني، 

ن أثنى االله عليهم. منا مم كما فعل مَن تقد
QaradawiBooks.com

                         211 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢١٠ المحور  الثالث : 

ويذكر الشــاطبي هنا أن قومًا أغفلوا هذا الأمر، ولــم يُمعنوا النظر، 
نة، فأحالوا بالاختلاف عليهما  حتى اختلف عليهم الفهم في القرآن والس
تحسينًا للظن بالنظر الأول. وهذا هو الذي عاب رسول االله ژ من حال 
الخوارج، حيث قال: «يقرؤُون القــرآن لا يجاوز حناجرهم»(١). فوصفهم 
بعدم الفهــم للقرآن، وعند ذلك خرجــوا على أهل الإســلام. إذ قالوا: 
م الرجال في دين االله (يعنون عليا ƒ )، حتى  لا حكم إلا الله، وقد حك

 Y  X ﴿ :ن لهم حَبْرُ القرآن عبد االله بن عباس ^ معنى قوله تعالىبي
] ﴾ [يوسف: ٤٠] على وجه أذعن بســببه منهم ألفان، أو مَن رجع منهم   Z
إلى الحق، وتمادى الباقون على ما كانوا عليــه، اعتمادًا واالله أعلم على 
ـه من الذين قال االله  قول مَن قال منهــم: لا تناظروه، ولا تخاصموه، فإنـ

Á ﴾ [الزخرف: ٥٨].  À  ¿ فيهم: ﴿ ¾ 
فتأمّلوا رحمكم االله كيــف كان فهمهم في القرآن، ثــم لم يزل هذا 
الإشــكال يعتري أقوامًــا، حتى اختلفــت عليهم الآيــات والأحاديث، 

وتدافعت على أفهامهم، فجعجعوا به قبل إمعان النظر(٢).
وقد اضطربت فــي ذهن نافع بن الأزرق من الخــوارج بعض آيات 
القرآن، وتوهم فيها بعض التناقض، فســأل ابن عباس ^ عنها، فبين له 
أن لا تناقض بينها بحال، ولا لَبْس فيها عند التدبر، ولا إشــكال، وهي 

أسئلة معروفة، وإجاباتها معلومة، فلتراجع في مصادرها(٣).

متفق عليه: رواه البخاري في أحاديث الأنبياء (٣٣٤٤)، ومســلم في الزكاة (١٠٦٤)، عن أبي   (١)
سعيد الخدري.

انظر: الاعتصام (٣١٠/١، ٣١١).  (٢)
وقد علقه البخاري في كتاب التفسير (١٢٧/٦)، عن سعيد بن جبير، قال رجل لابن عباس:   (٣)

، إلخ. إني أجد في القرآن أشياء تختلف علي

QaradawiBooks.com

                         212 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢١١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ض الأصوليون لموضوع «التعارض والترجيح» وأوســعوه  وقد تعــر
بحثًا، ووضعوا له القواعد الضابطة.

ض له المصنفــون في علوم القــرآن، والمصنفون في علوم  كما تعر
ــع فيه هؤلاء، حتى ذكر الســيوطي في «التدريب على  الحديث، وتوس

ح، بين الأحاديث بعضها وبعض. التقريب» أكثر من مائة مرج
على أن الجميع متفقــون على أن الجمع والتوفيــق بين النصوص 

المتعارضة الظواهر أولى من الترجيح.
ويجب الانتفاع بكتاب الإمام ابن قتيبة «تأويل مختلفِ الحديث»، 
وكتاب الإمــام الطحاوي «مشــكل الآثار»، وهو فــي أربعة مجلدات 
و«السنن الكبرى» للبيهقي في عشرة مجلدات وغيرها، في حُسن فهم 
عي من تعارض بيــن نصوصه، وهذا لا يُغني عن  الحديث، ورد ما يُد
المصادر الأخرى، مثل شــروح الصحيحين ـ وخصوصًا  إلى  الرجوع 
المصابيح»،  «مشــكاة  والموطأ، وشــروح  والســنن،  الباري» ـ  «فتح 
وشــروح كتب الأحكام، مثل «العمدة» وشــرحه «الإحكام» وحاشيته 
«العدة»، و«منتقى الأخبار» وشــرحه «نيل الأوطــار»، و«بلوغ المرام» 

وشرحها «سُبُل السلام».

وفي تحفة الأشراف (٥٦٢٩)، حدثني يوســف بن عدي، ثنا عُبَيد االله بن عمرو، عن زيد بن 
أبي أنيسة، عن المنهال بهذا.

وقال الحافظ ابن حجر فــي تغليق التعليق (٣٠٠/٤): وقع في كثير مــن الروايات (معلقًا)، 
ووقع في أصل سماعنا من طريق أبي ذر، ومن طريق أبي الوقت أيضًا، عقب هذا الحديث، 
قال أبو عبد االله يعني البخاري، حدثنيه يوســف بن عدي، حدثنــا عبيد االله بن عمرو، عن 

زيد بن أبي أنيسة عن المنهال بهذا. فهو على هذا موصول.
وانظر: الاعتصام للشاطبي (٣١٢/٢).

QaradawiBooks.com

                         213 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢١٢ المحور  الثالث : 

ا���Hص:  B!9 ا��"�رض  B0 ��4Z�0 ·
ولا بأس من أن نذكر هنا بعض الملامح والإشــارات الهادية لبيان 

الموقف إزاء التعارض، وخصوصًا بين الأحاديث، فنقول:

:w!3;و /!". B!9 لا <"�رض ·
م الحديث الصحيح  إذا تعارض حديث ضعيف وحديث صحيح، قُد
، ولا اعتبار للحديث الضعيف، بل هذا لا يعتبر في الواقع  من غير شك
من التعارض؛ إذ التعــارض لا يكون إلا بين دليلين، والضعيف لا يُعتبر 
دليلاً، وخصوصًا في مجال اســتنباط الأحكام، وبيان فلســفة الإسلام، 

وموقفه من قضايا الدين والحياة، والكون والإنسان فردًا ومجتمعًا.
حتى الضعيف «المنجبر» الذي قد يرتقي به بعض أهل الحديث إلى 

الحسن لغيره بتعدّد طرقه، لا يُعارَض به الحديث الصحيح لذاته.
ولا يلزمنا تأويل الحديث الضعيف ليتفق مع الحديث الصحيح، إلا 

ع. من باب التبر
مثال ذلك حديث أم ســلمة # عند أبي داود والترمذي، قالت: كنتُ 
عند رسول االله ژ وعنده ميمونة، فأقبل ابن أم مكتوم، وذلك بعد أن أمُرنا 
بالحجاب، فقال النبــي ژ : «احتجبا منه» فقلنا: يا رســول االله، أليس هو 
أعمى لا يبصرنا، ولا يعرفنا؟ فقال: «أفعمياوان أنتما؟ ألستما تبصرانه؟!»(١).
فالحديث، وإن قال فيه الترمذي: حســن صحيح. انتقده العلماء بأن 
في سنده «نَبْهان» مولى أم سلمة، وهو مجهول، لم يوثقه غير ابن حبان(٢).

 ـ١٥٣. سبق تخريجه ص  (١)
انظر: الثقات لابن حبان ترجمة (٥٨٥٤).  (٢)

QaradawiBooks.com

                         214 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢١٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ومع هذا نجد هذا الحديث تعارضه أحاديث صحيحة معروفة، تدلّ 
على جواز نظر المرأة إلى الأجنبي.

منها حديث عائشــة # في الصحيح قالت: رأيتُ النبي ژ يسترني 
بردائه، وأنا أنظر إلى الحبشة يلعبون في المسجد(١).

ومنها حديث فاطمة بنت قيس أنها طُلقت، فأمرها الرسول الكريم أن 
تقضي عدتها في بيت أم شَــريك، ثم قال: «تلك امرأة يغشاها أصحابي 
ي عند ابن أم مكتــوم، فإنه رجل أعمى، تضعين ثيابك  (يزورونها) اعتد
عنده». وفي رواية: «فإنّي أكره أن يسقط عنك خمارك، أو ينكشف الثوب 

عن ساقيك، فيرى القوم منك بعض ما تكرهين»(٢).
وقد يقال: إن حديث أم سلمة، وما فيه من تشديد خاص بنساء النبي، 
لما لهن من حرمة خاصــة، وهو ما ذهب إليه بعــض الأئمة، ولكن قد 
ر على ذلك حديث عائشة، ولا سيما أن لعب الحبشة بالمسجد كان  يعك

بعد فرض الحجاب(٣).

· <"�رض ا�3H�ح 6y"9� و9"[:
وإذا تعارض حديث صحيح، وجملة من الأحاديث الصحاح، فالعبرة 
بجملة الأحاديث، لا بالحديث الواحد، وينبغــي أن يؤول هذا الحديث 
الواحد ليتفق مع سائر الأحاديث. وهذا يُطلق عليه عند أهل الاختصاص 

«الجمع بين النصوص المتعارضة».

متفق عليه: رواه البخاري في الصلاة (٤٥٤)، ومسلم في صلاة العيدين (٨٩٢).  (١)
 ـ١٥٣. سبق تخريجه ص  (٢)

انظر كتابنا: فتاوى معاصــرة (٢٨٤/٢ ـ ٢٩٣)، فتوى: نظر المرأة إلى الرجل، نشــر المكتب   (٣)
الإسلامي، بيروت، ط ١، ١٤٢١هـ ـ ٢٠٠٠م.

QaradawiBooks.com

                         215 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢١٤ المحور  الثالث : 

وإذا لم يمكن الجمع بين المتعارضين، وضاقت علينا سبل التأويل 
والتوفيق، لجأنا إلى الترجيح، فيرجح العدد على الواحد، ما لم يكن في 

الواحد مزية من وجوه أخَُر.
وهذا كمــا إذا روى الحديث عددٌ من الثقــات، فخالف واحد منهم 
ســائر الرواة، وانفرد بزيادة لم يأت بها غيره، فحينئذ تُرَد هذه الرواية أو 
هذه الزيادة، وإن كان راويها ثقة، لمخالفته لسائر الرواة الثقات، ويُحكم 
على حديثه بـ «الشذوذ»؛ لأن الفرد لا يقاومِ الجماعة، والاثنان أو الثلاثة 

أقرب إلى الصواب من الواحد.
وما يقال هنا في زيادة فقــرة، أو جملة، أو لفظة في حديث من أحد 
الثقات، هو نفســه ما يقال في شــأن الحديث الكامل إذا خالف ســائر 

الأحاديث الصحيحة.
وإذا تعارضت مجموعة من صحاح الأحاديث ومجموعة أخرى مثلها 
في الصحة، واختلفت دلالــة كل من المجموعتيــن، فلا بد من مرجح 

لأحد المجموعتين على الأخرى.
إمّا بالكثرة، فالأقل لا يقاوم الأكثر.

م  وإمّا بقوة الدلالة، فالأصرح والأقــرب في الدلالة على الحكم يُقد
على الأغمض والأبعد.

وإمّا أن تكون إحدى المجموعتيــن تتفق مع ما قرره القرآن الكريم، 
أو مع القواعد العامة والمقاصد الكلية للشريعة خاصة، وللإسلام عامة.

وذلك مثل الأحاديث التي يفيد ظاهرها كفر مرتكب الكبيرة، أو نفي 
الإيمان عنه، أو إيجــاب النار له، أو حرمانه مــن الجنة، وهي أحاديث 

QaradawiBooks.com

                         216 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢١٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

كثيرة وغزيرة، ولكنها تخالف أحاديث أغزر منها وأكثر، وتخالف ما جاء 
في القرآن، وتخالف القواعد العامة في الإسلام.

ا���Hص؟ 
��!Z�0 B/ الإ(لام e B0لال J /!N

ومــن هنا كان لا بد مــن الجواب عن ســؤال مهم لمــن يريد فهم 
الإسلام فهمًا صحيحًا، وهو: كيف نتعرف على موقف الإسلام من قضية 

من القضايا من خلال النصوص؟
ا واحدًا، غالبًا ما يكون متشــابهًا  بعض الناس يكفيه أن يجد نص إن
التي تعارضه،  ـ أعني محتمل الدلالة ـ مُعرضًا عن النصــوص الأخرى 

وربما تنقضه من أساسه.
نة النبوية، فقد يقرأ أحدهم  ويحدث هذا في الأغلب بالنسبة إلى الس
حديثًا مفردًا، لعله ورد في مناســبة خاصة، وفي قضية بعينها، قد تكون 
لها ظروفها وملابساتها التي لا تمتد إلى غيرها، فيتشبث بهذا الحديث، 
ويعَض عليه بالنواجذ، ولا يربطه بغيره من الأحاديث في موضوعه، بل 

لا يربطه بما جاء في القرآن الكريم حول هذا الأمر.
ومثل هذا لا يصدر إلا لأحد أمرين أو كليهما:

الأول: الجهل وفقدان الفقه السليم، وشــر من الجهل نصف العلم، 
ومنه العلم الذي يقف عند الســطح، ولا ينفذ إلى الأعماق، الذي يقف 

عند الظواهر، ولا يدرك المقاصد.
 Å  Ä  Ã  Â ﴿ والثاني: اتباع الهوى، واتباع الهوى يُعمي ويُصم

Ê ﴾ [القصص: ٥٠].  É  È  Ç  Æ
رين والمستشرقين والعِلمانيين، وسائر خصوم  وهذا ما نراه عند المنص

الإسلام.
QaradawiBooks.com

                         217 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢١٦ المحور  الثالث : 

فهم يعتقدون بفكرة معينة عن الإسلام، ثم نراهم يقرؤُون ويبحثون، 
لا عن الحقيقة المجردة ـ التي هي بنت البحث ـ كما قيل ـ بل عما يؤيد 
نوها من قبل، فهي قــراءة انتقائية مــن ناحية، وقراءة  فكرتهم التــي كو

ر كل ما يقرأ لخدمة الفكرة السابقة. هة من ناحية، تفس موج
والأعجب أن نجــد أمثال هؤلاء يأخــذون بنص واحــدٍ، ويدَعون 
القابل لأكثر من  المتشابه  النصوص الأخرى، ويأخذون بالنص  عشرات 
تفســير وتأويل، ويدَعون النصّ، بل النصــوص المُحكمة القاطعة، وقد 
يأخذ بالنصّ الضعيف في ســنده وثبوته، ويُعرض عامدًا عن النصوص 

الصحيحة الثابتة التي تنقض دعواه.
أضرب لذلك بعض الأمثلة مما ادعاه هؤلاء على الإسلام:

ا����ة: ا��
����F B!Zل ���َ�!�  د��ى 9"[ 

قال بعض المستشرقين: إن محمدًا ژ لم يدعُ في أول أمره إلى رسالة 
عِ ذلك، ولم يفكــر فيه، كل ما كان يفكر فيه هو دعوة أهل  عالَمية، ولم يد
مكة ومَن حولها، وخصوصًا عشيرته الأقربين، أما عالَمية الدعوة، فلم يفكر 

فيها إلا بعد صلح الحديبية، وحين أرسل إلى كسرى وقيصر وغيرهما.
وزعم هؤلاء أن القرآن المكي يؤيد دعواهم.

، وجدتَهم  دًا لدعواهم من القرآن المكيا يزعمونه مؤي شتَ عمفإذا فت
 V  U  T  S ﴿ :كون بمثل قوله تعالى في سورة الأنعام يتمس

_ ﴾ [الأنعام: ٩٢].  ^  ]  \  [  Z  Y  X  W
 g  f  e  d  c  b  a  ` وفي سورة الشورى: ﴿ _ 

n ﴾ [الشورى: ٧].  m  l  k  j  i  h
QaradawiBooks.com

                         218 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢١٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

 «  ª©  ¨  § الزخــرف: ﴿ ¦  تعالــى في ســورة  وقوله 
¬ ﴾ [الزخرف: ٤٤].

Q ﴾ [الشعراء: ٢١٤].  P  O ﴿ :وقوله تعالى في سورة الشعراء
اســتنبطوا من هذه الآيات أن محمدًا لم يكن يفكــر إلا في محيط 
ع، فلن يذهب أبعد مما حول أم القرى مكة!  توس عشيرته الأقربين، فإن

وقومه العرب!
ر تفكيره، وفقًا للواقع الذي يعيشه، إلى أن أعلن العالَمية. ثم تطو

هذه عُقدة القوم وعقيدتهم: أن القرآن من عند محمد، وليس من عند 
ر القرآن معه. ر حسب الواقع، فيتطو االله، وأن فكره يتطو

بروا، لألَْفَوا القرآن نفسَــه يرد عليهم دعواهم،  ولو أنصف القوم وتد
بما لا يقبل الشك والاحتمال.

لقد أعلن القرآن في مواضع شــتى من سُوره المكية ـ نعم المكية ـ 
أنه كتاب عالَمي، وأن رسالة محمد رسالة للعالَمين، لا لقريش وحدها، 

ولا للعرب وحدهم.
وحينما أتُيحــت لــه أول فرصة، حيــن التقط أنفاســه، بعد صلح 
الحديبيــة، بعد أذًى مرير فــي مكة، وصراع دام فــي المدينة؛ بادر ! 
بإرسال رســائله إلى ملوك أهل الأرض: إلى كســرى وقيصر والنجاشي 

والمقوقس وغيرهم.
ولو كان الأمر مجرّد طُموح شخصي اتجه إليه فكِر محمد بعد هذه 
الفترة الحافلة بالأحداث والمتاعب؛ لكان الواقع يملي عليه أن يتريث 
في الأمر، ويرســل إلى أمير أو أميرين من القريبيِن منه، أما أن يهيج 

QaradawiBooks.com

                         219 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢١٨ المحور  الثالث : 

عليه العالم كلّه، ويرسل إلى أباطرة الدنيا من حوله يدعوهم أن يُسلمِوا 
ليَســلَموا، وإلا ذهبوا بإثمهم، وإثم رعيتهم، ويختم دعوته إليهم بما 

 X  W  V  U  T ﴿ ،القــوة يتكلم مــن منطلق  بأنه  يوحي 
Y ﴾ [آل عمران: ٦٤]، فهــذا ليس بكلام زعيــم طموح، بل نبي 

يُوحَى إليه.
ث  ا الآيات التي استند إليها دعاة التنصير والاستشراق، فهي تتحدأم
ج في الدعوة والإنذار، وَفْق منهــج واقعي حكيم، فقد بدأ ژ  عن التدر
 ﴾ ¡ ے   ❁  } بالدعوة الفردية بـعدمــا نزل عليه قوله تعالــى: ﴿ | 

[المدثر: ١، ٢].

ثم بدأ يدعو مَن كان ألصق به وأقرب إليه من عشــيرته، حتى أوْلَمَ 
 P  O ﴿ :لهــم، ودعاهم فــي بيته، بعــد أن نــزل قوله تعالــى

Q ﴾ [الشعراء: ٢١٤].
ثم بدأ يدعو قريشًــا عامة، حين صَعِد إلى الصفا داعيًا بطون قريش 
ــع الدائرة، فطفق يدعو قبائل العــرب، كلما أتيح له ذلك،  كلها، ثم وس
وخصوصًا في موســم الحج، وذهب مرة إلى الطائــف لدعوة أهلها من 

h ﴾ [الشورى: ٧].  g  f  e  d ﴿ :ثقيف، استجابة لقوله تعالى
رت عالمية الدعوة،  وليست هذه الآيات متعارضة مع الآيات التي قر
لقد كان ذلك يصحّ لو جاءت بصيغة حاصــرة، كأن تقول: «لا تنذر إلا 
عشــيرتك الأقربين» أو «لا تنذر إلا أم القرى ومَن حولها». أما الصيغة 
القرآنية هذه، فلا تَنافيَ بينها وبين العالَمية، كما لا يوجد تنافٍ بين إنذار 
العشيرة الأقربين، وإنذار أم القرى ومَن حولها، وإن كانت الدائرة الثانية 

أوسع من الأولى.
QaradawiBooks.com

                         220 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢١٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

 T  S ﴿ :قوله تعالى في سورة الأنعام ولعلّ مما يؤكد ذلك: أن
_ ﴾ [الأنعام: ٩٢] نجد   ^  ]  \  [  Z  Y  X  W  V  U

 Ï  Î  Í  Ì  ËÊ  É  È  Ç  Æ ﴿ :قبله بآية واحدة قوله تعالى
Ð ﴾ [الأنعــام: ٩٠] فهو إنذار لأم القرى ومــا حولها، وهو في ذات 

الوقت ذكرى للعالَمين.
لنقرأ معًا هذه الآيات:

¬ ﴾ [الفرقان: ١].  «  ª  ©  ¨  §  ¦  ¥  ¤ ﴿
d ﴾ [الأنبياء: ١٠٧].  c  b  a  ` ﴿

Ð ﴾ [الأنعام: ٩٠].  Ï  Î  Í  Ì  ËÊ  É  È  Ç  Æ ﴿
B ﴾ [ص: ٨٧، ٨٨].  A  @  ?  ❁  =  <  ;  :  9 ﴿

 z  y  ❁  w  v  u  t  s  r  q  p  o  n  m  l ﴿
{ ﴾ [القلم: ٥١، ٥٢].  |  {

̧ ﴾ [التكوير: ٢٧].  ¶  µ  ´  ³ ﴿
y ﴾ [الأعراف: ١٥٨].  x  w  v  u  t  s  r ﴿

} ﴾ [سبأ: ٢٨].  z  y  x  w  v  } ﴿
والعجيب أن هذه الآيات كلها مكية بلا جدال.

دًا من الهوى والعصبية، يوقنِ أنه  الذي يتلو القرآن متجر والواقع أن
كتاب عالَمي، يحمل دعوة عالمية، منذ أول سورة، بـل منذ أول آية بـعد 

 P ﴿ :[الفاتحة: ٢] إلى آخر سورة ﴾ )  (  ' البســملة: ﴿ & 
Y ﴾ [الناس: ١ ـ ٣].  X  ❁  V  U  ❁  S  R  Q

QaradawiBooks.com

                         221 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٢٠ المحور  الثالث : 

فليس هو كتاب قريش، ولا كتاب العرب، كمــا يحسّ كلّ مَن يقرأ 
التوراة، كتاب بني إســرائيل، حتى الربّ هو «ربّ إســرائيل»، ومحور 

الكتاب حول بني إسرائيل: ماضيهم وحاضرهم ومستقبلهم.

ــنة النبوية والسيرة  ره القرآن من عالَمية الرســالة، أكدته الس وما قر
ه االله به: «وكان النبي يُبعث إلى قومه  النبوية، فقد قال ! في بيان ما خص

ة، وبُعِثتُ إلى الناس كافة»(١). خاص
وقال: «بُعِثتُ إلى كل أحمرَ وأسود»(٢).

والعرب يعبرون عن الأبيض من الرجال بالأحمر، وعن البيضاء من 
النســاء بالحمراء أو الحُمَيراء. وفي بعض روايات الحديث: «بُعِثتُ إلى 

كل أبيض وأسود»(٣). والمقصود: إلى كل جنس ولون.

:«Bود� ٍK'� ُت�HZ�J ء�
«ا��  1��F

وفروخهم  والمستشــرقين  ريــن  المنص بعــض  موقــف  ذلك  ومثل 
وتلاميذهم من العلمانيين في ديارنا، من الحديث الذي جاء فيه وصف 
النساء بأنهن: «ناقصات عقل ودين»(٤). واعتبارهم هذا الحديث وحده هو 

د موقف الإسلام من المرأة ونظرته إليها. الذي يحد
وهذا واالله من أظلم الظلم للإســلام، الذي كان رسالةَ تحريرٍ كامل 

للمرأة من ظلم الجاهليات المختلفة وظلامها.

رواه البخاري في التيمم (٣٣٥)، عن جابر.  (١)
رواه مسلم في المساجد (٥٢١)، عن جابر.  (٢)

رواه الطبراني (٢٣٩/٨)، عن أبي أمامة.  (٣)
متفق عليه: رواه البخاري في الحيض (٣٠٤)، ومسلم في الإيمان (٧٩، ٨٠)، عن أبي سعيد الخدري.  (٤)

QaradawiBooks.com

                         222 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٢١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ومَن أراد أن يعرف نظرة الإســلام إلى المرأة وموقفــه منها، فليقرأ 
نن القولية والفعلية والتقريرية، وليقرأ  مجموع ما ورد من الأحاديث والس
قبل ذلك ما جــاء في القرآن العزيــز عنها، ولينظر بعــد ذلك في هَدي 
الصحابة ـ وهم خير قرون الأمة وأجيالها ـ في معاملتهم لها، وفي فهمهم 

للبلاغ القرآني، والهَدي النبوي، وكيفية تطبيقهم له.

وهذا ما فعله أخونا الباحث الدؤُوب الأســتاذ عبد الحليم أبو شقة، 
الذي سعى وراء هُدَى االله وهَدْي رسوله ! ، فجمع من ذلك ما ملأ ستة 

أجزاء حافلة بالنصوص الثابتة والمُحكمة.

وحسْبنا أن نذكر من القرآن قوله تعالى:

 /  .-  ,  +  *  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿
 <  ;  :  9  8  7  6  5  4  3  21  0

? ﴾ [آل عمران: ١٩٥].  >  =
 Z  Y  X  W  V  U  T  S  R  Q  P  O ﴿

̂ ﴾ [النساء: ١٢٤].  ]  \  [
 i  h  g  fe  d  c  b  a﴿

k ﴾ [التوبة: ٧١].  j
 ﴾ x  w  v  u  t  s  r ﴿

[الأحزاب: ٣٥].

p ﴾ [البقرة: ٢٢٨].  o  n  ml  k  j  i  h ﴿

وهي درجة القوامة والمسؤولية عن الأسرة.
QaradawiBooks.com

                         223 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٢٢ المحور  الثالث : 

 O  N  M  L  K  ❁  I  H  G  F  E  D  C  B  A ﴿
_ ﴾ [النحل: ٥٨، ٥٩]  ^  ]  \  [Z  Y  X  W  V  U  T  SR  Q  P

ه القرآن بالمرأة أمُا، مثل: أم موسى، وامرأة عمران، وابنتها مريم  ونو
أم المسيح عيسى.

ه بها بنتًا، مثل: ابنتي الشيخ الكبير في سورة القصص. ونو
ه بها زوجة، مثل: أزواج النبي أمهات المؤمنين. ونو

ه بها أخُتًا، مثل: أخت موسى، ودورها في قصته. ونو
ه بها حاكمة، مثل: ملكة سبأ، التي قادت قومها بحكمتها وحسن  ونو
سياســتها إلى خيري الدنيــا والآخرة، وأســلمت مع ســليمان الله رب 

العالَمين.
أما هذا الحديث، فله مناسبة خاصة، يجب أن يُفهم في إطارها، ولا 

اها. يجوز أن يتعد
فة من سوء الفهم: اعتبار الأحاديث  نة المشر وأعظم ما تتعرض له الس
التي وردت في القضايــا الخاصة والجزئية بألفــاظ خاصة مصادر عامة 
الناس فــي كل العصور، مع تقريــر الأصوليين  للتشــريع الملزم لكلّ 
والفقهاء: أن قضايا الأعيان لا عموم لهــا. يعنون بقضايا الأعيان: ما كان 
في شــأن معين وحال خاصة، فهو لا يتعدى الحُكم منها إلى غيرها، إلا 
ما قيس عليها مما اشــترك معها في العِلة، ولم يوجد فــارق معتبر بين 

المقتبس والمقتبَس عليه.. إلى آخر ما هو معروف في شروط القياس.
مناسبة الحديث المذكور يوضحها ما أخرجه الشيخان عن أبي سعيد 
الخدري قال: خرج رســول االله ژ فــي أضحى أو فطر إلــى المصلى 

QaradawiBooks.com

                         224 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٢٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

(مصلّــى العيد) فمر على النســاء، فقال: «يا معشــر النســاء، ما رأيت 
ــر  الرجل الحازم من إحداكن»(١). ثم فس ناقصات عقل ودين أذهب للُب
نقص العقل بما يدلّ على ضعف الذاكرة في شؤون الحياة، ونقص الدين 

بما يدل على الحرمان من العبادات في وقت الحيض.
والواضح أن الحديث لم يجئ في صيغة تقريــر قاعدة عامة، أو حكم 
ب رسول االله ژ من هذا التناقض  ما هي أقرب إلى التعبير عن تعجعام، وإن
القائم في ظاهرة تغلب النساء وفيهن ضعف، على الرجال ذوي الحزم! أي 
التعجب من حكمة االله، كيف وضع القوة في مظنة الضعف، وأخرج الضعف 
من مظنة القوة! وكأن الصياغة تحمل معنى الملاحظة العامة للنســاء خلال 
العظة النبوية. كما تحمل تمهيدًا لطيفًا لفقرة من فقرات العظة، وكأنها تقول: 
أيتها النساء، إذا كان االله قد منحكن القُدرة على الذهاب بلُب الرجل الحازم، 

برغم ضعفكن، فاتقين االله، ولا تستعملْنها إلا في الخير والمعروف(٢).
فهذا هو وضع هذا الحديث الذي جاء بهذه المناسبة، وهذه الصيغة 

ر قط. مرة واحدة، ولم يتكر

9���"�رض:  5E3ا�  K�Z xُّا���� و#�ب 

تعــارض ظواهرها  النصوص بمجرّد  بتعــارض  يُحكم  أن  لا ينبغي 
وألفاظها بعضها ببعــض، بل لا بد مــن التأمل والتدقيــق قبل الحكم 
بتعارضها، فقد يكون المراد من النصّ غيــر ما يفهمه قارئه لأول وهلة، 

ويظنه مخالفًا لغيره من النصوص.

 ـ٢٢٠. سبق تخريجه ص  (١)
انظر: تحرير المرأة في عصر الرسالة للأستاذ عبد الحليم أبو شقة (٢٧٥/١) وما بعدها، نشر   (٢)

دار القلم، الكويت، ط ٧، ١٤٣٠هـ ـ ٢٠٠٩م.

QaradawiBooks.com

                         225 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٢٤ المحور  الثالث : 

فقد يجد في النــصّ وضعًا أو قيدًا ملفوظًــا أو ملحوظًا يخرجه من 
دائرة ما فهمــه، ويدخله في دائرة أخرى، وهــذا ما ينطبق على كثير مما 

أطلق عليه اسم «متشابه القرآن» وألُفَت فيه بعض الكتب قديمًا وحديثًا.
كما ينطبق على كثير مما يُطلق عليــه «مختلف الحديث» وفيه ألف 
الإمام أبو محمد ابن قتيبة كتابه «تأويل مختلــف الحديث» والإمام أبو 

جعفر الطحاوي كتابه: «مشكل الآثار».

ا���ل وا���اد 6�0�:  ���� B0 ��O3ا�� أF�د�1 

خذ مثلاً: أحاديث التحذير من فتنة الغِنَى وحبّ المال، مثل قوله ژ 
ــةُ مَن دخلها  فيما رواه الشــيخان: «قمــتُ على باب الجنــة، فكان عام

المساكين، وأصحاب الجَد محبوسون»(١).
وأصحاب الجَد ـ بفتح الجيم ـ هم أصحاب الحظ من المال والغِنَى 

ومتاع الدنيا.
ذ باالله من شر فتنة الغِنَى(٢). أنّه ژ كان يتعو وما صح

 هم الأخسرون ورب» : ƒ وقوله ژ فيما رواه الشيخان عن أبي ذر
الكعبة، هم الأخســرون ورب الكعبة». فقلتُ: مَن هم؟ بـأبي أنت وأمي 

يا رسول االله؟! قال: «الأكثرون أموالاً، إلا مَن قال هكذا وهكذا»(٣).
يعني إلا مَن أنفقه أمامًا ويمينًا وشــمالاً على مستحقيه، ولم يبخل 

بمال االله على عيال االله.

متفق عليه: رواه البخاري في النكاح (٥١٩٦)، ومسلم في الرقاق (٢٧٣٦)، عن أسامة بن زيد.  (١)
متفق عليه: رواه البخاري في الدعوات (٦٣٦٨)، ومسلم في المساجد (٥٨٩) عن عائشة.  (٢)

متفق عليه: رواه البخاري في الأيمان والنذور (٦٦٣٨)، ومسلم في الزكاة (٩٩٠).  (٣)

QaradawiBooks.com

                         226 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٢٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وقوله ! : «ما ذئبان ضاريان أرُســلا في غنمٍ، بأفسد لها من حرص 
المرء على المال، والشرف لدينه»(١).

فهذه الأحاديث وما ماثلها لا تعارض الأحاديث الأخرى التي جاءت 
في مدح المال والغِنَى والاستعاذة من الفقر.

قَى  هم إني أســألك الهــدى والته: «اللمثل قولــه ژ في دعائــه لرب
والعفاف والغِنَى»(٢).

.(٣)« الخفي التقي العبد الغني االله يحب وقوله لسعد بن أبي وقاص: «إن
وقوله لــه: «إنّك أن تَــذَرَ ورثتَك أغنيــاءَ خيرٌ مــن أن تذرهم عالة 

فون الناس»(٤). يتكف
وقوله لعمرو بن العاص: «نعِْمَ المالُ الصالحُ للمرءِ الصالح»(٥).

ودعائه لخادمه أنس في جملة ما دعا له أن يكثر االله ماله(٦).
فهذه لا تنافي الأحاديــث الأولى؛ لأن تلك الأحاديــث لم تذم المال 
رت من شرّ فتنته، وتتمثل في أن يُجمع من غير حِله، أو يُنفق  لذاته، بل حذ

في غير محله، أو يشغل مالكه عن ذكر ربّه، أو يُطغيه على عباده.

جوه: إســناده صحيح. والترمذي (٢٣٧٦)، وقال: حســن  رواه أحمــد (١٥٧٩٤)، وقال مخر  (١)
صحيح. عن كعب بن مالك.

رواه مسلم في الذكر (٢٧٢١)، عن ابن مسعود.  (٢)
رواه مسلم في الزهد والرقائق (٢٩٦٥).  (٣)

متفق عليه: رواه البخاري في الجنائز (١٢٩٥)، ومسلم في الهبات (١٦٢٨)، عن سعد بن أبي وقاص.  (٤)
جوه: إسناده صحيح على شرط مسلم. والبخاري في الأدب  رواه أحمد (١٧٧٦٣)، وقال مخر  (٥)
حه الألباني في المشــكاة (٣٧٥٦)، عن  المفرد (٢٩٩)، وابن حبان في الزكاة (٣٢١٠)، وصح

عمرو بن العاص.
متفق عليه: رواه البخاري في الدعوات (٦٣٨٠)، ومسلم في الفضائل (٢٤٨١)، عن أنس.  (٦)

QaradawiBooks.com

                         227 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٢٦ المحور  الثالث : 

ولهذا جاء في الحديث الذي استعاذ فيه النبي ژ من شرّ فتنة الغِنَى: 
الاســتعاذة من شــر فتنة الفقر. ولفــظ الحديث كما روته عائشــة: كان 
النبي ژ يقول: «اللهم إنّي أعوذ بــك من فتنة النار، وعذاب النار، وفتنة 

القبر، وعذاب القبر، وشر فتنة الغِنَى، وشر فتنة الفقر»(١).
هما: أن يكون الغنى مُطغِيًا، والفقر مُنسِيًا. وشر

ر من حُب المــال، يُقصد به أن يصبح  وكذلك الحديث الــذي يحذ
المرء عبدًا للمال، يسعى وراء كسبه بالحق أو بالباطل، ولا يبالي جمعه 
اه من حلال أو حرام، فيغدو غاية له، وهو في الأصل وســيلة في  أو نم
يديه، مَلَكَ عليه مشــاعره، ففقد توازنه، وهــذا ما عابه القرآن على أهل 

 °  ¯  ®  ❁  «  ª  ©  ¨ ﴿ بقولــه:  الجاهلية 
± ﴾ [الفجر: ١٩، ٢٠].

ره الحديــث الصحيح: «تَعِــسَ عبدُ الدينــار، تَعِسَ عبدُ  هو ما صو
الدرهم»(٢). وهذه العبودية للمال هي المذمومة.

أما الحُبّ الفِطري للمال، فهذا لا يملك الإنســان دفعه، وهو متصل 
بغريزة التملك في الإنسان، كما قال تعالى في وصف الإنسان: ﴿ ¡ 

¤ ﴾ [العاديات: ٨] والخير هنا هو المال.  £  ¢
» كما وصفه القــرآن، وهو الذي  الحب المذموم هو «الحــب الجم
يتحول إلى شراهة ونهم، بحيث لا يقنع بقليل، ولا يشبع من كثير، ولا 
يكتفي بما عنده، فيمد عينــه إلى غيره، ولا يقف عند الحلال، فيمد يده 
إلى الحــرام، وهو الذي يجعــل الناس يؤثــرون الدنيا علــى الآخرة، 

متفق عليه: رواه البخاري في الدعوات (٦٣٧٧)، ومسلم في الذكر والدعاء (٥٨٩).  (١)
رواه البخاري في الجهاد (٢٨٨٧)، عن أبي هريرة.  (٢)

QaradawiBooks.com

                         228 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٢٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ويتنافســون على المتاع الأدنى من المال والجــاه والمنصب، فتهلكهم 
الدنيا، كما أهلكت الأمم السالفة.

ر منه الرسول الكريم أصحابه، حينما قال: «واالله ما الفقر  وهو ما حذ
أخشى عليكم، ولكن أخشى أن تبُسط عليكم الدنيا كما بُسِطت على مَن 

كان قبلكم، فتنافسوها، كما تنافسوها، فتهلككم كما أهلكتهم»(١).

:�Rا�Sا�  B!9 h!����� ��Jذج 

وينبغي لقارئ الأحاديث أن يمعن النظر في معانيها، ولا يكتفي بالنظرة 
الســطحية المتعجلة، فيحكم عليها بالتعــارض لأول وهلة، ولو أنه غلغل 

البصر فيها وفي المقصود منها، لرأى بينها الانسجام والتكامل والتناسق.
تعال ننظر معًا في هذه الأحاديث الواردة في: أي الصدقة أفضل؟ كما 

وردت في صحيح الجامع الصغير:
«أفضلُ الصدقات ظل فسطاط في ســبيل االله 8 ، أو منِْحة خادم في 

سبيل االله، أو طَرُوقة فَحْلٍ في سبيل االله»(٢).
«أفضل الصدقةِ الصدقةُ على ذي الرحم الكاشح»(٣).

قَ وأنت صحيح شحيح، تأمل الغنى وتخشى  أفضل الصدقة أن تَصد»
الفقر، ولا تمُهِل حتى إذا بلغت الحلقــوم قلتَ: لفلانٍ كذا، ولفلانٍ كذا. 

ألا وقد كان لفلانٍ كذا»(٤).

متفق عليه: رواه البخاري في الجزية (٣١٥٨)، ومسلم في الزهد (٢٩٦١)، عن عمرو بن عوف.  (١)
جوه: حديث حســن. والترمذي فــي فضل الجهاد (١٦٢٧)،  رواه أحمد (٢٢٣٢١)، وقال مخر  (٢)

وقال: حسن صحيح غريب. عن أبي أمامة.
جوه: صحيح. عن حكيم بن حزام. رواه أحمد (١٥٣٢٠)، وقال مخر  (٣)

متفق عليه: رواه البخاري في الوصايا (٢٧٤٨)، ومسلم في الزكاة (١٠٣٢)، عن أبي هريرة.  (٤)

QaradawiBooks.com

                         229 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٢٨ المحور  الثالث : 

«خير الصدقة ما كان عن ظهر غنًِى، وابدأْ بمَن تعول»(١).
«أفضلُ الصدقة سَقْيُ الماء»(٢).

فظاهر هذه الأحاديث يوهم التعارض في بيان أي الصدقة أفضل.
والواقــع أن لكل منهــا معنى يكمــل معنى الحديــث الآخر، ولا 

يعارضه، ويقويه ولا يضعفه.
ق،  فبعض هذه الأحاديث تنظر في أفضلية الصدقة إلى حال المتصد
من حيث قُدرته ويســاره من ناحية، ومن حيث عمره وصحته وطموحه 

من ناحية أخرى، ومن حيث إظهاره للصدقة أو إسراره وإخفاؤه لها.
ق من مال قليل، هو عنده كلّ ما يملك، أفضل بلا شك  فالذي يتصد

ق من ثروة طائلة. ممن يتصد
ومَن جادَ بالشــيء، وهو في حاجة إليه، فوق مَن جاد بالشيء، وهو 
غني عنه كلّ الغِنَى، وعنده أضعافه وأضعاف أضعافه. ولهذا مدح االله أهل 

Ï ﴾ [الحشر: ٩].  Î  Í  Ì  Ë  Ê  É ﴿ :الإيثار بقوله
وفي هذا جاء حديث: «أفضلُ الصدقةِ جَهْدُ المُقل»(٣).

متفق عليه: رواه البخاري في النفقات (٥٣٥٦)، ومسلم في الزكاة (١٠٤٢)، عن أبي هريرة.  (١)
جوه: رجاله ثقات، وهو منقطع، فإن الحسن ـ هو البصري ـ  رواه أحمد (٢٢٤٥٩)، وقال مخر  (٢)
لم يدرك ســعدًا، ولم يســمع منه. وأبـو داود في الزكاة (١٦٨١)، والنســائي في الوصايا 
نه الألباني في صحيح أبي داود (١٤٧٤)،  (٣٦٦٤)، وابن مـاجـه في الأدب (٣٦٨٤)، وحس

عن سعد بن عبادة.
جوه: إسناده صحيح. وأبو داود (١٦٧٧)، وابن خزيمة (٢٤٤٤)،  رواه أحمد (٨٧٠٢)، وقال مخر  (٣)
حه  حه على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، ثلاثتهم في الزكاة، وصح والحاكم (٤١٤/١)، وصح

الألباني في صحيح أبي داود (١٤٧٢)، عن أبي هريرة.

QaradawiBooks.com

                         230 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٢٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ويؤيده حديث: «سبق درهمٌ مائةَ ألف درهم»! فقال رجل: وكيف ذاك 
يا رســول االله؟ قال: «رجل له مال كثير، أخذ من عُــرض ماله مائة ألف 
ق  ق بها، ورجل ليس له إلا درهمــان، فأخذ أحدهما فتصد درهم فتصد
ق  ق بنصف ماله، وإن كان درهمًــا واحدًا، وذاك تصد به»(١). فهذا تصــد

بقليل من كثير وإن كان مائة ألف درهم!

ق في حال صحته وقوته، وثوب حياته قشيب، وغصن  والذي يتصد
ق عندما  شــبابه رطيب، والأمل في غده فســيح، هو أفضل ممن يتصد

ييئس من الحياة، ويقترب من حافة القبر، ويغدو المال عنده نافلة.

قَ وأنت صحيحٌ  وفي مثله جاء الحديــث: «أفضل الصدقة أن تصــد
شحيحٌ، تخشى الفقر، وتأمَلُ الغِنَى…»(٢).

ق في السر مُخفيًا صدقته أفضل من المجاهِر بها؛ لأنه  والذي يتصد
أقرب إلى الإخلاص، وأبعد عــن مظنة الرياء، وأحفــظ لكرامة الفقير. 
ولهذا كان من السبعة الذين يُظلهم االله في ظلّه يوم لا ظل إلا ظلّه: رجل 

ق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم شماله ما أنفقت يمينه(٣). تصد

، أو سِــر إلى  وفي هذا جاء في الحديث: «أفضل الصدقة جَهْد المُقِل
فقير»(٤).

رواه النســائي (٢٥٢٧)، وابن خزيمة (٢٤٤٣)، وابن حبان (٣٣٤٧)، وقال الأرناؤوط: إسناده   (١)
حه على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، جميعهم في الزكاة،  حسن. والحاكم (٤١٦/١)، وصح

نه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب (٨٨٣)، عن أبي هريرة. وحس
 ـ٢٢٧. سبق تخريجه ص  (٢)

متفق عليه: رواه البخاري في الأذان (٦٦٠)، ومسلم في الزكاة (١٠٣١)، عن أبي هريرة.  (٣)
ا. جوه: إسناده ضعيف جد رواه أحمد (٢١٥٤٦)، وقال مخر  (٤)

QaradawiBooks.com

                         231 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٣٠ المحور  الثالث : 

ق به،  وبعض الأحاديــث نظرت في أفضليــة الصدقة إلــى المتصد
فجعلت أفضل الصدقة هنا ما اشتدت حاجة الناس إليه، مثل «الماء» في 
البلاد القليلة الماء، وفي هذا جاء حديث: «أفضلُ الصدقةِ سَقْيُ الماء»(١).

أو نظرت إلى أمد الانتفاع بالصدقة، فكلّما كانت أطول أمدًا، كانت 
أعظم فضلاً، وأجزل مثوبة.

وفي هذا جاء: «أفضل الصدقة: منِْحةُ خادمٍ، أو طَروقة فَحْل»(٢).
ق عليه، فجعلت  وبعض الأحاديث نظرت في الأفضلية إلى المتصد
الصدقة على الأقربين أولى من غيرهم، لما لهم من حق الرحم والقرابة، 
فــإن الصدقة على المســكين صدقة، وعلــى ذي الرحم ثنتــان: صدقة 
وصلة(٣). ويتأكد الفضل إذا كان القريب «كاشــحًا» أي مُضمِرًا للعداوة، 
فهنا تكون المعونة، والصدقــة لوجه االله تعالى فــي الغالب، لا مجازاة 

لمعروف بمعروف، ومودة بمودة.
وفي هذا جاء الحديث: «أفضل الصدقة على ذي الرحم الكاشِح»(٤).

٭ ٭ ٭

 ـ٢٢٨. سبق تخريجه ص  (١)

 ـ٢٢٧. سبق تخريجه ص  (٢)
جوه: صحيح لغيره. والترمذي (٦٥٨)، وقال: حسن. والنسائي  رواه أحمد (١٦٢٣٣)، وقال مخر  (٣)
حه الألبانــي في صحيح الجامع  (٢٥٨٢)، وابــن ماجه (١٨٤٤)، ثلاثتهم فــي الزكاة، وصح

بي. (٣٨٥٨)، عن سلمان بن عامر الض
 ـ٢٢٧. سبق تخريجه ص  (٤)

QaradawiBooks.com

                         232 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٣١

ردّ ا�����69�ت إ�b ا���E3�ت

 g  f ﴿ :ه محكم، كما فــي قوله تعالىيوصف القرآن كلّه بأن
n ﴾ [هود: ١]. والمــراد بالإحكام هنا: إتقانه   m  l  k  j  i  h

وعدم تطرق النقص والاختلاف إليه.
 9 ويوصــف كذلك بأنه كلّه متشــابه، كما في قولــه تعالى: ﴿ 8 
 ﴾ D  C  B  A  @  ?  >  =  <  ;  :

[الزمر: ٢٣].

ومعنى تشــابهه: أنه يشــبه بعضه بعضًا في صدق أخبــاره، وعدالة 
أحكامه، وســمو بلاغته، وروعة نظمه، ونصوع حقائقه، وتصديق بعضه 

لبعض، فلا تناقض ولا تضارب.
ويوصــف القرآن أيضًــا بأن بعضه محكــم، وبعضه متشــابه، وهو 

 k  j  i  h  g ﴿ :ما نطقت به الآية السابعة من سورة آل عمران
 z  y  x  w  v  u  ts  r  q  p  o  n  m  l
 «  ª  ©¨  §  ¦  ¥  ¤  £¢  ¡ ے   ~  }  |  {

« ﴾ [آل عمران: ٧].  º  ¹  ¸  ¶  μ´  ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬
فقسمت الآية الكريمة آيات الكتاب إلى قسمين: محكمات، وهن أم 

الكتاب، وأساسه ومعظمه، وأخَُرُ متشابهات.
QaradawiBooks.com

                         233 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٣٢ المحور  الثالث : 

:5E3ا��  b�"0

والمراد بالمحكــم هنا: البين بنفســه، الدال على معنــاه بوضوح، 
فلا يعرض له شــبهة، من حيث اللفظ، ولا من حيــث المعنى، كما قال 

الراغب في «مفرداته».

ا�����9:، و�R�S0 <��69: وأ(��9::  b�"0

والمراد بالمتشــابه هنا: ما أشكل تفسيره، لمشــابهته بغيره، إما من 
حيث اللفــظ، وإما من حيث المعنــى. فلذا قيل: المتشــابه: ما لا ينبئ 

ظاهره عن مراده. أو ما لا يستقل بنفسه إلا برده إلى غيره.
قال الراغب: وحقيقة ذلك أن الآيات عند اعتبار بعضها ببعض ثلاثة 

أضرب:
١ ـ محكم على الإطلاق.

٢ ـ ومتشابه على الإطلاق.
٣ ـ ومحكم من وجه، ومتشابه من وجه.

فالمتشابه في الجملة ثلاثة أضرب:
١ ـ متشابه من جهة اللفظ فقط.

٢ ـ ومتشابه من جهة المعنى فقط.
٣ ـ ومتشابه من جهتهما.

وبين الراغب: أن المتشــابه من جهة اللفظ ضربان: منه ما يرجع 
إلى غرابة اللفظ أو اشتراكه، ومنه ما يرجع إلى جملة الكلام المركب، 

إلخ.
QaradawiBooks.com

                         234 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٣٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

والمتشــابه من جهة المعنى: ما يتعلق بأوصاف االله تعالى، وأوصاف 
ر لنا؛ إذ كان لا يحصل في نفوسنا  تلك الصفات لا تُتصو يوم القيامة، فإن

صورةَ ما لم نُحسّه، أو لم يكن من جنس ما نُحسّه.
ثم ذكر الإمام الراغب التشابه من جهة اللفظ والمعنى جميعًا بأضربه 
الخمســة، ومثل لها: من جهة الكمية كالعموم والخصوص، أو من جهة 
الكيفية كالوجوب والندب، أو من جهة الزمان كالناســخ والمنسوخ، أو 
من جهة المكان كالأمــور المتصلة بعــادات الجاهلية، ومــا كان عليه 

العرب، أو من جهة الشروط التي يصلح بها العمل أو يفسد... قال:
ثم جميع المتشابه على ثلاثة أضرب:

١ ـ ضربٌ لا ســبيل للوقوف عليــه، كوقت الســاعة، وخروج دابة 
الأرض، وكيفية الدابة، ونحو ذلك.

٢ ـ وضرب للإنســان ســبيل إلى معرفتــه، كالألفــاظ الغريبة، 
والأحكام الغَلقِة.

٣ ـ وضرب متــردّد بين الأمرين، يجوز أن يختــص بمعرفة حقيقته 
بعض الراسخين في العلم، ويخفى على مَن دونهم، وهو الضرب المشار 

مْه التأويل»(١). هْه في الدين، وعل هم فقإليه بقوله ‰ : «الل
 ¥ قال: وإذا عرفت هذه الجملة، عُلمَِ أن الوقف على قوله: ﴿ ¤ 
¬ ﴾ [آل عمران: ٧] جائز، وأن   «  ª ﴿ :ووصله بقوله ﴾ ̈  §  ¦

لكل واحد منهما وجهًا، حسبما دلّ عليه التفصيل المتقدم(٢).

متفق عليه: رواه البخاري في الوضوء (١٤٣)، ومسلم في فضائل الصحابة (٢٤٧٧)، عن ابن عباس.  (١)
انظر: المفردات للراغب مادة (ش. ب. ه).  (٢)

QaradawiBooks.com

                         235 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٣٤ المحور  الثالث : 

وخلاصة هذا الكلام: أن في القرآن آيــات محكمات، واضحات 
الدلالــة، بينــات المعنــى، لا تحتــاج إلى غيرهــا لبيــان مفهومها 
ومضمونها، وهذه هي أم الكتــاب وأصله، الذي يجــب أن يُرَد إليه 

ما سواه ليُفهم في ضوئه.
وهناك آيات متشابهات: تشابهًا كليا حقيقيا، فلا يمكن أن يعلمها إلا 
االله، ولا يحاول أن يعرف حقيقتها إلا الذين في قلوبهم زيغ وانحراف أو 
تشابهًا جزئيا إضافيا، وهذا هو أكثر المتشابه، وهو الذي يعلمه الراسخون 

بردّه إلى المحكمات، التي هي الأصل.
مة ابن الحصار فيما نقله عنه السيوطي في «الإتقان»: يقول العلا

م االله آيات القرآن إلى محكم ومتشــابه، وأخبر عن المحكمات  قس»
أنها أم الكتاب؛ لأن إليها تُرد المتشــابهات، وهــي التي تُعتمد في فهم 
مراد االله، في كل ما تعبدهم بــه: من معرفته، وتصديق رســله، وامتثال 
أوامره، واجتناب نواهيه، وبهذا الاعتبار كانــت «أمهات». ثم أخبر عن 
«الذين في قلوبهم زيغ» أنهم هم الذين «يتبعون ما تشــابه منه». ومعنى 
ذلك: أن مَن لم يكن على يقين من المحكَمات، وفي قلبه شك واسترابة، 
كانت راحته في تتبع المشكلات المتشابهات، ومراد الشارع منها التقدم 
إلى فهم المحكمات، وتقديم الأمهات، حتى إذا حصل اليقين، ورســخ 

العلم، لم تُبالِ بما أشكل عليك.
م إلى المشكلات، وفهم المتشابه  ومراد هذا الذي في قلبه زيغ: التقد

قبل فهم الأمهات، وهو عكس المعقول والمعتاد والمشروع»(١).

انظر: الإتقان للسيوطي (٩/٣، ١٠).  (١)

QaradawiBooks.com

                         236 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٣٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وهذا كما يوجد في كتاب االله، يوجد في حديث رسول االله ژ ؛ لأنه 
من لوازم الكلام، ومقتضيات الخطاب، فإذا وُجدَِ في كلام االله المعجز، 

فلأن يوجد في كلام رسوله من باب أولى.

ا�����9:: ��EF و#�د 

وقد يســأل ســائل بعد ذلك: لماذا جعل االله في كتابه «المتشــابه»؟ 
ولماذا لم يجعله كله «محكمًا»؟

والحق: أن مَن عرف طبيعة اللغــات ـ وبخاصة العربية ـ وما فيها 
الخطاب حســب  الــدلالات للألفــاظ والجمل، وتنوع  من اختلاف 
كــر، والتقديم والتأخير، والإيجاز  مقتضى الحال، ما بين الحذف والذ
والإطناب، وما بيــن الحقيقة والمجاز، والصريــح والكناية، والعموم 

والخصوص، إلخ.

وعرف طبيعة الإنسان باعتباره مخلوقًا مختارًا عاقلاً مبتلًى بالتكليف، 
رات، ولا كالملائكة  وليس كالحيوانات العجماوات، أو الجمادات المسخ
المفطورين على الطاعات دون اختيار منهم، وأن من شأنه أن يُعمل قواه 

وملكاته العقلية.

وعرف طبيعة الديــن، وطبيعة التكليف فيه، وهــو إلزام ما فيه كلفة 
ومعاناة، لما فيه من صقل للإنســان في الدنيا، وإعداده بهذا للخلود في 

الآخرة، وترتيب الجزاء والثواب على هذه المعاناة.

وعرف طبيعة الإسلام الذي يخاطب أولي الألباب، ويريد تحريك 
عة  الد إلــى  العقول لتبحث وتجتهــد، وتدرس وتســتنبط، ولا تركن 

والكسل العقلي.
QaradawiBooks.com

                         237 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٣٦ المحور  الثالث : 

وعرف طبيعة البَشر، وتنوّع أصنافهم، ففيهم الظاهري الذي يقف 
عند حرفية النص، وفيهم الذي يهتم بروح النص، ولا يكتفي بظاهره، 
ل. فيهم العقلاني، وفيهم العقلاني،  م، وفيهم من يُؤوفيهم مَن يُســل
وفيهم الوجدانــي، وكان الخطاب القرآني للنــاس جميعًا. فاقتضت 
حكمة االله أن يســعهم خطابــه، وأن يُودعه من البينــات والدلائل ما 
يرشــدهم إلى الصواب، ولكن بعد بحث وجهد، حتــى يرتقوا في 

الدنيا، ويثابوا في الآخرة، واالله أعلم.

ا�����69�ت: ا<��ع   B0 �0ُو����ء الأ �� ُّ
ا�'�آن وا�  ��O3>

ومن هنا كان من أهم المعالم والضوابط، التي تجب رعايتها لحُسن 
الفهــم عن االله ورســوله: ضــرورة الرجــوع إلــى النصــوص البينات 
المحكمات، واعتبارها هى الأصول والأمهات، ورد المتشــابهات إليها، 

حتى تنسجم معها، وتدور في فلكها.

وكان من الأسباب الأساســية للانحراف والزيغ عن الفهم الصحيح 
ــنة: تركُ الأصــول الواضحــة، والأدلة المحكمــة، واتباعُ  للقرآن والس
المتشــابهات من النصوص المحتمــلات للتأويل، مــع أن الواجب ردّ 

المحتملات إلى القواطع، أو المتشابهات إلى المحكمات.

ومن هنا ذكــر االله تعالى في ســورة آل عمران موقف المســتقيمين 
 l  k  j  i  h  g ﴿ :والمنحرفين من آيات كتابــه العزيز فقال
 {  z  y  x  w  v  u  ts  r  q  p  o  n  m
 ¬  «  ª  ©¨  §  ¦  ¥  ¤  £¢  ¡ ے   ~  }  |

́ ﴾ [آل عمران: ٧].  ³  ²  ±  °  ¯  ®
QaradawiBooks.com

                         238 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٣٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

اشتملت هذه الآيات على صنفين من الناس:
صنف مدحه االله وأثنى عليه، وهم الراســخون في العلم، أي: الثابتو 
نون من معرفة أســرارها ومقاصدها.  الأقدام في علم الشــريعة، المتمك
فمادة «الرسوخ» تعني: الثبات والتمكن. قال الزمخشري: الراسخون في 

وا فيه بضرس قاطع(١). العلم هم الذين ثبتوا فيه وتمكنوا، وعَض

والصنف الثاني: ذمه االله، وهم الذين في قلوبهم زيغ، وفي وضعهم 
في مقابلة الراسخين في العلم دليل على أن الرسوخ منفي عنهم. يعرفون 
من العلم قشــوره لا لبابه، ويقفون عند سطحه، ولا ينفذون إلى أعماقه. 
ومن هذه الناحية أتُــوا، أي من قصِر الباع في العلــم، كما أتوا من زيغ 
القلوب باتباع الهوى. فالآية الكريمة أثبتت لهؤلاء المنحرفين الزيغ أولاً، 
وهو الميل عن الصراط المستقيم، ثم وصفتهم باتباع المتشابه من آيات 
الكتاب، وهو خلاف المحكــم الواضح المعنى، الــذي هو أم الكتاب 
ومعظمه. ومتشابهه على هذا قليل، فتركوا اتباع المعظم إلى اتباع الأقل 
المتشــابه، الذي لا يعطي مفهومًا واضحًا، ابتغاء تأويلــه، وطلبًا لمعناه 
الذي لا يعلمه إلا االله، أو يعلمه والراســخون في العلم، وليس إلا برده 

إلى المحكم، ولم يفعل ذلك المبتدعة(٢).

وقد علم العلماء أن كل دليل فيه اشــتباه وإشكال ليس بدليل على 
الحقيقــة، حتى يتبين معنــاه، ويظهر المراد منه، ويُشــترط في ذلك ألا 
يعارضه قطعي، فإذا لم يظهــر معناه، لإجمال، أو اشــتراك، أو عارضه 

انظر: الكشاف (٣٣٨/١)، نشر دار الكتاب العربي، بيروت، ط ٣، ١٤٠٧هـ.  (١)
انظر: الاعتصام للشاطبي (٢٢٠/١ ـ ٢٢٣).  (٢)

QaradawiBooks.com

                         239 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٣٨ المحور  الثالث : 

 قطعي، فليس بدليل؛ لأن حقيقة الدليل أن يكون ظاهرًا في نفسه، ودالا
على غيــره، وإلا احتيج إلى دليــل، فإن دلّ الدليل علــى عدم صحته، 

فأحرى ألا يكون دليلاً(١).
ولما خُــص أهل الزيــغ باتباع المتشــابه دل التخصيــص على أن 
الراسخين لا يتبعونه. فأما المتشابه: فإما أن يردوه إلى المحكم، إن أمكن 
حمله عليه بمقتضــى القواعد، وذلك في المتشــابه الإضافي النســبي 
لا الحقيقي، وهو الذي يحتمل أكثر من وجه، وليس في الآية نص على 
موقف الراسخين منه، فليرجع عندهم إلى المحكم الذي هو أم الكتاب.

وأما المتشابه الحقيقي ـ وهو الذي لا يعلم تأويله وحقيقته إلا االله ـ 
 ﴾ ́  ³  ²  ±  ° فموقفهــم منه هو التســليم حيــث يقولــون: ﴿ ¯ 

[آل عمران: ٧] وهؤلاء هم أولو الألباب.

المتشــابهات  العلــم لا يتبعون  فــي  الراســخين   أن يتبيــن  وبهذا 
المحكمات  وإنمــا عمدتهــم  يجعلونهــا عمدتهم،  المحتمــلات، ولا 

الواضحات، وهن أم الكتاب ومعظمه.
فكلّ دليل خــاص أو عام شــهد له معظم الشــريعة، فهــو الدليل 
الصحيح، وما سواه فدليل فاسد؛ إذ ليس بين الصحيح والفاسد واسطة 

في الأدلة يُستند إليها. ولو كان ثَم قسم ثالث لنَصّتْ عليه الآية(٢).
هذا شــأن الراســخين، وأما أهل الزيــغ والانحراف، فهــم يَدَعون 

المحكمات، ويجرون خلف المتشابهات، لأمرين:

الاعتصام (٢٣٩/١).  (١)
الاعتصام للشاطبي (٢٣٩/١).  (٢)

QaradawiBooks.com

                         240 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٣٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

١ ـ ابتغاء الفتنة في الناس، والتلبيس عليهم وتشويش أفكارهم، وهي 
هنا فتنة فكرية.

٢ ـ وابتغاء تأويل النــص، أي طلبًا لتأويله تأويــلاً يخدم أهواءهم، 
وينحرف به عما أراد االله تعالى به.

ر الرسول ژ أمته من هؤلاء الزائغين، الذين يتعلقون بأذيال  وقد حذ
المتشــابهات، ويذرون البينات المحكمات، فقال فيما ورد عن عائشة أم 

 j  i  h  g ﴿ الآيــة:  تلا رســول االله ژ هذه  قالت:  المؤمنين # 
 y  x  w  v  u  ts  r  q  p  o  n  m  l  k
 ª  ©¨  §  ¦  ¥  ¤  £¢  ¡ ے   ~  }  |  {  z
[آل عمــران: ٧]   ﴾ »  º  ¹  ¸  ¶  μ´  ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  «
بعون ما تشابه منه، فأولئك  قالت: قال رسول االله ژ : «فإذا رأيتَ الذين يت

ى االله فاحذروهم»(١). الذين سم
والزيغ ـ كما قال الراغب ـ: الميل عن الاستقامة إلى أحد الجانبين، 

ومنه: زاغت الشمس عن كبد السماء، وزاغ البصر والقلب(٢).
وقال بعضهم: الزيغ أخص من مطلق الميــل، فإن الزيغ لا يقال إلا 

لما كان من حق إلى باطل(٣).
 M  L  K  J ﴿ :ومما يؤيّــد ما ذكرناه قــول االله تعالــى

V ﴾ [الأنعام: ١٥٣].  U  T  S  R  Q  P  ON
متفق عليه: رواه البخاري في التفسير (٤٥٤٧)، ومسلم في العلم (٢٦٦٥).  (١)

انظر: المفردات للراغب الأصفهاني مادة (ز. ي. غ).  (٢)
انظر: الدر المصون لأبي عباس السمين (٢٧/٣)، تحقيق د. أحمد محمد الخراط، نشر دار   (٣)

القلم، دمشق.

QaradawiBooks.com

                         241 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٤٠ المحور  الثالث : 

فجعل طريق الحق واضحًا مستقيمًا، ونهى عن البُنَيات(١). والواضح 
من الطــرق والبُنيات في كلّ ذلك معلــوم بالعوائد الجاريــة، فإذا وقع 
التشــبيه بها بطريق الحق من البُنَيات في الشرع فواضح أيضًا، فمَن ترك 

الواضح، واتبع غيره، فهو متبع لهواه لا للشرع.
 }  |  {  z  y  x  w  v ﴿ :ومثل ذلك قوله تعالــى

ے ﴾ [آل عمران: ١٠٥].  ~
فهذا دليل على أن النصوص جاءت بالبيان الشافي، وأقامت الحُجَج 
اها «البينات»، وأن التفرق والاختلاف إنما حصل من  الظاهرة ولهذا سم
جهة المتفرقين، لا من جهة الأدلة والنصــوص، فهي «بينات»، فهو إذن 

من تلقاء أنفسهم، وهو اتباع الهوى بعينه(٢).
قال الإمام الشاطبي: ومَن نظر إلى طريق أهل البدع في الاستدلالات 
عرف أنها لا تنضبط؛ لأنها سيالة لا تقف عند حد، وعلى كل وجه يصح 
لكل زائغ وكافر أن يســتدل على زيغه وكفره، حتى ينسب النحلة التي 

التزمها إلى الشريعة.
فقد رأينا وســمعنا عن بعض الكفار أنه اســتدل علــى كفره بآيات 
القرآن، كما اســتدل بعض النصارى على تشريك عيســى (أي مع االله) 

: ﴾ [النساء: ١٧١].  9  8  7  6 بقوله تعالى: ﴿ 5 
ار من أهل الجنة، بإطــلاق قوله تعالى: ﴿ !  على أن الكف واســتدل
 +  *  )  (  '  &  %  $  #  "

,... ﴾ الآية(٣) [البقرة: ٦٢].

بُنَيةُ الطريق: أي الطريق الصغير يتشعب من الجادة.  (١)
انظر: الاعتصام للشاطبي (١٨٤/١).  (٢)

8 ﴾ [البقرة: ٦٢].  7  6  5  4  3  2  1  0  /  . تتمتها: ﴿ -   (٣)

QaradawiBooks.com

                         242 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٤١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

واســتدل بعض اليهود على تفضيلهم علينا بقوله ســبحانه: ﴿ ¸ 
À ﴾ [البقرة: ٤٧].  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹

 Â  Á  À ﴿ :وبعض الحلولية اســتدل على قوله، بقولــه تعالى
Ã ﴾ [الحجر: ٢٩].

H ﴾ [الانفطار: ٨].  G  F  E  D  C ﴿ :والتناسخي استدل بقوله
ل  ف المناطات، أو حم وكذلك كلّ من اتبـع المتشــابهات، أو حــر
ك بالأحاديث الواهية،  لَف الصالح. أو تمس الآيات ما لا تحتمله عند الس
أو أخذ الأدلة ببادئ الرأي ـ له أن يستدل على كلّ فعل أو قول أو اعتقاد 

وافق غرضه بآية أو حديث، لا يفوز بذلك أصلاً.
ثم قال: فمَن طلب خلاص نفســه تثبت حتى يتضح لــه الطريق، ومَن 
تساهل، رمته أيدي الهوى في معاطب، لا مخلص له منها، إلا ما شاء االله(١)!

ونذكر هنا مثالاً بارزًا للاعتماد على المتشابه في تأييد الرأي الفاسد، 
والمعتقد الباطل، وهو ما استدل به محيي الدين بن عربي في «فصوص 
حكمه» على مذهبه في تصحيح كلّ المعتقدات: كتابية، أو وثنية. ومحو 
الفوارق بين الديانات والملل كلها، على ما عبر عنه في شعره المشهور، 

ى فيه بين التوحيد والشرك، وبين الكعبة وبيت الأوثان(٢) الذي سو

الاعتصام (٢٨٥/١).  (١)
وهو قوله:  (٢)

لرُهبانِلقد صار قلبي قابــلاً كُل صورة ودَيْــرٌ  لغــزلانٍ  فمرعًى 
طائفٍ وكعبــةُ  لأوثــانٍ  قُرآنِوبيــتٌ  تــوراة ومصحــفُ  وألواح 
هَت تَوَج أنَى   الحُــب بدينِ  وإيمانيأدَينُ  دينــي   فالحُب ركائبــه 

ذخائر الأعلاق شرح ترجمان الأشــواق لابن عربي صـ ٣٩ ـ ٤٠، نشــر: المطبعة الأنسية، 
بيروت، ١٣١٢هـ.

QaradawiBooks.com

                         243 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٤٢ المحور  الثالث : 

 gf  e  d ﴿ :ابن عربي على مذهبه بقوله االله تعالى اســتدل
q ﴾ [البقرة: ١١٥].  p  o  n  ml  k  j  i  h

يقول الشــيخ: «فإياك أن تتقيد بعقدٍ مخصوص (أي بعقيدة خاصة) 
وتكفر بما ســواه، فيفوتك خير كثيــر. فكن في نفســك هُيُولَى لصور 
المعتقدات كلّها، فإن االله تعالى أوســع وأعظم من أن يحصره عقد دون 
l ﴾ [البقرة: ١١٥]، وما ذكر أينًا من   k  j  i  h ﴿ :ه يقولعقد. فإن

أين، وذكر أن ثَم وجه االله، ووجه الشيء حقيقته».
 ة كل وجِهة، وما ثَمثم يقول: فقد بان لك عن االله تعالــى أنه في أيني
إلا الاعتقادات! فالكل مصيب، وكل مصيب مأجور، وكل مأجور سعيد، 

وكل سعيد مرضي عنه»(١).
وهو يعبر عن ذلك شِعرًا فيقول:

عقائدًا الإلــه  في  الخلائــق  عقدوه(٢)!عقد  ما  جميع  اعتقدتُ  وأنا 
فأين ذهبتْ عن الشــيخ مئاتُ الآيات المحكمــات البينات، التي 
تحدثت عن كفــر اليهود والنصــارى والمجــوس والصابئين والذين 
أشركوا، وتوعدتهم بأشــد العذاب؟! ولماذا كان إنزال الكتب، وبعث 
ــرك، والدعوة إلى  تهــم الأولى مقاومة الش الرســل، الذين كانت مهم
التوحيد؟ ولماذا أنزل االله العذاب بهؤلاء المشركين من قوم نوح وعاد 

فصوص الحكم مع شــرحه لمؤيد الديــن الجنــدي صـ ٤٦١، ٤٦٢، تحقيق جــلال الدين   (١)
الآشتياني، نشر مؤسسة بستان، أصفهان، ط ٣، ١٤٢٩هـ.

ذكره ابن تيمية في الرد على الشاذلي في حزبيه وما صنفه في آداب الطريق صـ ١٧٩، تحقيق   (٢)
علي بن محمد العمران، نشــر دار عالم الفوائد، مكة، ط ١، ١٤٢٩هـ. والبيت في الفتوحات 
المكية (١٩٦/٥)، تحقيق أحمد شمس الدين، نشــر دار الكتب العلمية، بيروت. بلفظ: وأنا 

شهدت جميع ما اعتقدوه.

QaradawiBooks.com

                         244 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٤٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وثمود والذين من بعدهم، ما دامــوا كلهم مصيبين، وكلهم مأجورين، 
وكلهم سعداء؟!

L ﴾ [آل عمران: ١٩]، وقوله:   K  J  I  H ﴿ :وأين قوله تعالى
 ﴾ K  J  I  H  G  F  E  D  C  B  A  @  ? ﴿

̄ ﴾ [هود: ١٠٥]؟!  ® [آل عمران: ٨٥]، وقوله: ﴿ ¬ 

:V��gا�� ا�\اB0 B!gi د��ة   G��0 :9�ا����

إن اتباع المتشابه هو الملجأ الذي يلوذ به الزائغون والمنحرفون في كل 
التــي تُضيق الخناق عليهم،  عصر فرارًا من حصار النصوص المحكمات 

مات. ت، لاستباحة حِمَى المحر وتغلق في وجوههم منافذ الحيل والتعلا
ومنذ قام الصراع بين القديم والجديد ـ كما سماه الرافعي 5 ـ أو 
بين الفكرة الإســلامية والفكرة الغربية ـ كما ســماه العلامة أبو الحسن 
الندوي ـ أو بين الأصالة والتغريب ـ كما نسميه اليوم ـ نجد هناك أمورًا 
مها الإســلام يريد دعاة التغريب أن يبيحوها، وأمــورًا أخرى أحلها  حر

الإسلام يريدون أن يمنعوها.
وقد كان الأقدمون منهم يريدون منعها تبعًا للغرب صراحة وعلانية، دون 
لف ولا دوران، ولا تغليف للمســتورَد بغلافٍ وطنــي، ولا تبرير له بمنطق 
ديني، بل دعَوْا إلى اتباع فلسفته ومناهجه شِبرًا بشبرِ، وذراعًا بذراع، والتعلق 
بأذيال حضارتــه بعُجَرها وبُجَرهــا، أو كما قال أحدهم: بخيرها وشــرها، 

وحلوها ومرها، ما يُحب منها وما يُكره، وما يُحمد منها وما يُعاب(١)!

دعا إلى ذلك صراحة الدكتور طه حسين في كتابه: مستقبل الثقافة في مصر صـ ٣٩، نشر دار   (١)
المعرفة، ط ٢، ١٩٩٦م.

QaradawiBooks.com

                         245 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٤٤ المحور  الثالث : 

ولكن لأن الحس العام برغم الاســتعمار الفكــري والتربوي كان 
يرفض هذه التبعية، أو العبودية الثقافية والتشــريعية والســلوكية، فقد 
حاول مَن حاول من المتغربين، ثم من المهزومين نفسيا من المنتسبين 
فوا الدين نفســه لتبريــر تلك الأفــكار والقوانين  إلى الديــن أن يوظ
ة  والحلول المســتوردة، وأن يتلاعبوا بالنصوص المقدسة، لتكون حُج

لهم على باطلهم.
دَ  ما يكون هذا باتباع ما تشــابه منها، واحتمــل التأويلات، وتعدوإن

الأفهام والتفسيرات، والإعراض عن البينات المُحكمات.

ا��3ام:  �9��� ا���3ِّ��ن 

م االله من «الربا» الذي توعد االله  وا ما حرفعل ذلك الذين أرادوا أن يُحِل
مقترفيه بالمحْق في الدنيا، والنار في الآخرة، ولعن رســولُ االله ژ آكله 

ومؤكله وكاتبه وشاهديه(١).
ــنة،  فرأينا مَــن يدع النصوص الصريحــة المحكمة من القرآن والس
المؤيدة بإجماع الأمة، ليلهث وراء نص متشابه محتمل، يريد أن يجعل 

منه أصلاً، تُرد إليه النصوص الأخرى، وهى البينات المحكمات.
فقد نادى بعضهم بإباحة الربا القليل، اعتمادًا على الآية الكريمة من 

 Ã  ÂÁ  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º ﴿ :سورة آل عمران
Æ ﴾ [آل عمران: ١٣٠].  Å  Ä

زعموا أن الآية إنما نهت عن ربا الأضعاف المضاعفة، وما عداه فهو 
في باحة الحل.

رواه مسلم في المساقاة (١٥٩٧)، عن ابن مسعود.  (١)

QaradawiBooks.com

                         246 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٤٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وما زال مســتحلو الربا إلى اليــوم يجددون الاحتجــاج بهذه الآية 
الكريمة، رغم أن الأفذاذ المحققين من العلماء المعاصرين ردوا عليهم، 
وبينوا المراد منها، وفندوا شبهات المرتابين والمشككين في تحريم الربا 

قليلهِ وكثيره من المفتونين بالغرب الرأسمالي.
فين للكلم عن مواضعه هو رد شيخنا  ولعل أبلغ ردّ على هؤلاء المحر
مة الدكتور محمد عبد االله دراز في رسالته عن «الربا» التي ألقاها في  العلا
مؤتمر باريس للفقه الإسلامي سنة ١٩٥١م مندوبًا عن «الأزهر»، قال 5 :
ر أنفسنا بطبيعة  ولقد يكون من المفيد في صدر هذا البحث أن نذك»
المنهج التعليمي في القرآن، حينما يكــون بصدد محاربة بعض الرذائل 
لت في العُرف العام، والتي توارثتها الأجيال خَلَفًا عن سَــلَف،  التي تأص

في أحقاب متطاولة.
ذلك أن القرآن في معالجته لهذه الأمراض المزمنة لا يأخذها بالعنف 
ف في الســير بها إلى الصلاح على مراحل مترتبة،  والمفاجأة، بل يتلط

متصاعدة، حتى يصل بها إلى الغاية.
ة قلم، بل  ه لم يبطله بجرنا نعرف ما كان منه في شــأن الخمر، وأنكل
مه تحريمًا كليا، إلا في المرحلــة الرابعة من الوحي، أما المرحلة  لم يحر
الأولى (التي نزلت في مكة)، فإنّها رســمت الوجهة التي سيســير فيها 
التشريع، وأما المراحل الثلاث (التي نزلت بالمدينة)، فكانت أشبه بسُلم: 
أولى درجاته: بيانٌ مجردٌ لآثار الخمر، وأن إثمه أكبر من نفعه. والدرجة 

الثانية: تحريم جزئي له. والثالثة: تحريمه التحريم الكلي القاطع.
هل يطيب لكم أن تدرسوا معي المنهج التدريجي الذي سلكه القرآن 

في مسألة الربا؟
QaradawiBooks.com

                         247 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٤٦ المحور  الثالث : 

إنه لمــن جلل الفائدة أن نتابع هذا الســير لنــرى انطباقه التام على 
مسلكه في شأن الخمر، لا في عدد مراحله فحسب، بل حتى في أماكن 

نزول الوحي، وفي الطابع الذي تتسم به كل مرحلة منها.

نعم، فقد تنــاول القرآن حديث الربا في أربعــة مواضع أيضًا، وكان 
أول موضع منها وحيًا مكيا، والثلاثــة الباقية مدنية، وكان كل واحد من 
هذه التشريعات الأربعة متشابهًا تمام المشابهة لمقابله في حديث الخمر.

 ¡ ے   ~  } ففي الآية المكية يقول االله جلت حكمته: ﴿ | 
 ²  ±  °  ¯  ®  ¬  «  ª  ©¨  §  ¦  ¥  ¤  £  ¢
́ ﴾ [الــروم: ٣٩]. هــذه كما تــرون موعظة ســلبية: إن الربا   ³
لا ثواب له عند االله، نعم، ولكنه لم يقل: إن االله ادخر لآكله عقابًا. وهذا 

 I  H  G  F ﴿ ةبالضبط نظير صنيعه في آية الخمر المكي
أن  إلى  أومــأ برفق  [النحــل: ٦٧] حيث   ﴾ N  M  L  K  J
ما يُتخذ سكرًا ليس من الرزق الحسن، دون أن يقول: إنه رجس واجب 
الاجتناب. ومع ذلك فإن هذا التفريق في الأسلوب كان كافيًا في إيقاظ 
ع  النفوس الحية، وتنبيهها إلى الجهة التي ســيقع عليها اختيار المشر

الحكيم.

ها علينا القرآن من سيرة  أما الموضوع الثاني: فكان درسًــا وعبرة قص
م عليهم الربا فأكلوه، وعاقبهم االله بمعصيتهم، وواضح  اليهود، الذين حُر
أن هذه العبرة لا تقع موقعها إلا إذا كان من ورائها ضرب من تحريم الربا 
على المسلمين، ولكنه حتى الآن تحريم بالتلويح والتعريض، لا بالنصّ 
الصريح، ومهما يكن من أمر، فإن هذا الأســلوب كان من شــأنه أن يدع 
ه إليهم قصــدًا في هذا  ب وانتظــار لنهي يوجالمســلمين في موقف ترق

QaradawiBooks.com

                         248 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٤٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

 µ الشــأن، نظير ما وقع بعد المرحلة الثانية فــي الخمر، ﴿ ´ 
 ﴾ ÄÃ  Â  Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹¸  ¶
[البقرة: ٢١٩] حيث استشرفت النفوس إذ ذاك إلى ورود نهي صريح فيه، وقد 

جاء هذا النهي بالفعل في المرحلة التالية، ولكنه لم يكن إلا نهيًا جزئيا: 
 z  y  x  w  v  u  t  s ﴿ في أوقات الصلــوات

~ ﴾ [النساء: ٤٣].  }  |  {
وكذلك لــم يجئ النهي الصريح عــن الربا إلا فــي المرتبة الثالثة، 
وكذلك لم يكن إلا نهيًا جزئيا عن الربا الفاحش: الربا الذي يتزايد حتى 

Á ﴾ [آل عمران: ١٣٠](١).  À ﴿ يصير
وأخيرًا وردت الحلقة التي خُتمَِ بها التشــريع في الربا (بل ختم بها 
التشريع القرآني كله على ما صح عن ابن عباس)(٢)، وفيها النهي الحاسم 

 u ﴿ :يْن حيث يقــول االله تعالى عن كل ما يزيــد عن رأس مــال الد
 ¦  ¥  ¤  ❁  ¢  ¡ ے   ~  }  |  {  z  y  x  w  v
 μ  ´  ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬«  ª  ©  ¨  §
 ÅÄ  Ã  Â  Á  À¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ❁  ¶
 Õ  Ô  Ó  Ò  Ñ  ÐÏ  Î  Í  Ì  Ë  Ê  ❁  È  Ç  Æ

Ù ﴾ [البقرة: ٢٧٨ ـ ٢٨١].  Ø  ×  Ö
الربا مرتبة على حســاب  القرآني فــي  هذه هي نصوص التشــريع 

تسلسلها التاريخي.

Æ ﴾، وهذا هو   Å  Ä  Ã  ÂÁ  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º ﴿ :ونصّ الآية  (١)
النص الذي اعتمد عليه أصحاب نظرية الرخصة في الربا اليسير، وسترى تفسيره قريبًا.

إشارة إلى الحديث: آخر آية نزلت على النبي ژ آية الربا. رواه البخاري في التفسير (٤٥٤٤).  (٢)

QaradawiBooks.com

                         249 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٤٨ المحور  الثالث : 

ق بين الربا  الفئة التي تزعم أن الإســلام يفــر وإنّكم لتــرون الآن أن
الفاحش وغيره (وهي فئة من المتعلمين، الذين ليس لهم رســوخُ قدمٍ في 
علوم القرآن) لــم تكتفِ بأنها خالفــت إجماع علماء المســلمين في كل 
العصور، ولا بأنها عكست الوضع المنطقي المعقول، حيث جعلت التشريع 
الإسلامي، بعد أن تقدّم إلى نهاية الطريق في إتمام مكارم الأخلاق؛ يرجع 
على أعقابه، ويتدلى إلى وضع غير كريم، بل إنها قلبت الوضع التاريخي؛ 
إذ اعتبرت النص الثالث مرحلة نهائية، بينما هو لم يكن إلا خطوة انتقالية 

ر، ولا فقيه. ث، ولا مفس في التشريع: لم يختلف في ذلك محد
على أنّنا لو فرضنا المُحال، ووقفنا عند هذا النصّ الثالث، فهل نجد 
فيه ريحًا لقضيتهم في التفرقة بين الربا الذي يقل عن رأس المال، والربا 

الذي يزيد عليه أو يساويه؟
كلا، فإنه قبل كل شــيء لا دليل في الآية على أن كلمة «الأضعاف» 
شرط لا بد منه في التحريم؛ إذ من الجائز أن يكون ذلك عناية بذم نوع 
من الربا الفاحش الــذي بلغ مبلغًا فاضحًا من الشــذوذ عن المعاملات 
الإنسانية، من غير قصد إلى تســويغ الأحوال المسكوت عنها التي تقل 
عنه في الشذوذ، ومن جهة أخرى فإن قواعد العربية تجعل كلمة «أضعافًا» 
في الآية وصفًــا للربا لا لرأس المــال، كما قد يُفهم من تفســير هؤلاء 
م من الربا إلا  الباحثين، ولو كان الأمر كما زعموا، لــكان القرآن لا يحر
ما بلــغ ٦٠٠ ٪(١) من رأس المال، بينمــا لو طبقنا القاعــدة العربية على 

ذلك لأن الربا الذي يكون أضعاف رأس المال (بصيغــة الجمع) لا بد أن يصل إلى ثلاثة   (١)
أمثال رأس المال، فإذا ضوعفت هذه الأضعاف الثلاثة، كان ستة أمثاله، وذلك ما لم نره في 
معاملة أجشع المرابين، ولم نسمع به في تشريع سابق ولا لاحق، فيكون القرآن على رأيهم 

متخلفًا عن جميع القوانين في هذا الشأن.

QaradawiBooks.com

                         250 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٤٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وجهها لتغير المعنى تغييرًا تاما، بحيث لو افترضنا ربحًا قدره واحد في 
الألف أو المليون لصار بذلك عملاً محظورًا غير مشروع بمقتضى النص 

كون به. الذي يتمس
أما القول بأن العرب قبل الإسلام لم يكونوا يعرفون إلا الربا الفاحش 
الذي يساوي رأس المال أو يزيد عليه، فإنه لا يصح إلا إذا أغمضنا أعيننا 
رين وأجدرهم بالثقة.  عما لا يُحصى من الشــواهد، التي نقلها أقدم المفس
ولقد كان الشعب العبراني الذي يعيش والشعبَ العربي في صلة دائمة منذ 
القدم يفهم من كلمة الربا كل زيادة على رأس المال، قلت أو كثرت، وهذا 
هو المعنى الحقيقي والاشــتقاقي للكلمة، أما تخصيصها بالربا الفاحش، 

لع على تاريخ التشريع. فهو اصطلاح أوربي حادث، يعرف ذلك كل مط
وبعد، فإنّنا لا نســتطيع أن نطيل الوقوف عند هذا النص الانتقالي؛ 
لأن الذي يعني رجل القانون في تطبيق الشرائع: إنما هو دورها الأخير، 
وقد بينا أن الدور الأخير في موضوعنا: إنمــا تمثلُه الآيات التي تلوناها 

آنفًا من سورة البقرة»(١) اهـ.
ومثل هؤلاء وأقبح منهم، الذين أرادوا أن يشككوا في تحريم الخمر؛ 
م الميتة والدم ولحم  القرآن لم يمنعها بصيغــة «التحريم» كما حــر لأن
مها بصيغة: «فاجتنبــوه»، وهي في نظرهم لا تدل على  الخنزير، إنما حر
التحريم! فهؤلاء لم يتبعوا المتشابهات، بل حاولوا أن يقلبوا المحكمات 

إلى متشابهات!

انظر: الربا في الإسلام والقانون الوضعي للأستاذ الدكتور محمد عبد االله دراز صـ ١٥٥ ـ ١٥٨،   (١)
تحقيق أحمد مصطفى فضيلة، نشر دار القلم، الكويت. وانظر كذلك كتابنا: فـوائـد البنوك 

هـي الربا الحرام صـ ٧٠ ـ ٧٥، نشر مكتبة وهبة، القاهرة، ط ٧، ١٤٢٩هـ ـ ٢٠٠٨م.

QaradawiBooks.com

                         251 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٥٠ المحور  الثالث : 

وقد ردَدْنا على هؤلاء الممارين بالباطل في الجزء الأول من كتابنا: 
«فتاوى معاصرة»(١) ولا نريد تكرار ما قلناه.

مها الإسلام  معظم الكبائر والموبقات التي حر وحســبنا أن نقول: إن
د في تحريمها، وزجر أبلغ الزجر عنها، لم يأتِ النهي عنها بصيغة  وشد
اليتيم،  «التحريم»، فالقتل، والســحر، والزنى، وأكل الربــا، وأكل مال 
وقذف الغافلات المحصنات، والتولي يــوم الزحف، وغيرها من عظائم 

الذنوب؛ لم يجئ الزجر عنها بلفظ «التحريم».
 ]\  [  Z ﴿ :خذ مثلاً: الزنى، فقد جاء النهــي عنه بقوله تعالى
b ﴾ [الإســراء: ٣٢]، وكلمة «لا تقربوا» في شــأن   a  `  _  ^
الزنى شبيهة بكلمة «فاجتنبوه» في شأن الخمر؛ لأن اجتناب الشيء يعني 
الابتعاد عنه، بحيث يكون بينك وبينــه جانب، وهو أبلغ من النهي عن 
مجرد الفعل؛ إذ هو نهي عن الفعل، وعن مقدماته معًا، مثل «ولا تقربوا».

ا�'��5 وا�1��3:  �����H���9 1ٌص 

نة، التي تحيد  من أعظم أسباب الانحراف في فهم القرآن والس ألا إن
بالفرد أو بجماعةٍ ما، عن ســواء الســبيل: هو وضع النصوص في غير 
موضعها الصحيح، والاستدلال بها على غير ما سيقت له. بل على ضد 
ما جاء به الإسلام، ونزل به القرآن، وبُعِثَ به محمد ! ، مما علمه من 
دينه الخاص والعام. ومنشــأ ذلك هو اتباع النص المتشابه، وترك النص 

المُحكَم، وكثيرًا ما يدفع إلى ذلك زيغُ القلوب واتباعُ الأهواء.
ولهذا أمثلة لا تُحصر في القديم والحديث.

انظر كتابنا: فتاوى معاصرة (٦٤٤/١ ـ ٦٤٨)، تحت عنوان: تحريم الخمر من قطعيات الدين.  (١)

QaradawiBooks.com

                         252 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٥١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ة معتقدهم من القرآن  وا على صحوإذا كان النصارى حاولوا أن يستدل
 6  5  4  3  2  1  0  /  . ﴿ تعالى:  قوله  بمثل 
 A  @  ?>  = : ﴾ متجاهليــن بقية الآيــة: ﴿ >   9  8  7
 ©  ¨  §  ¦  ¥  ¤  £ B ﴾ [النساء: ١٧١]، وقوله تعالى: ﴿ ¢ 
³ ﴾ [المائدة: ٧٥]، وقوله:   ²  ±  °¯  ®  ¬  «  ª
? ﴾ [المائدة: ٧٢]، وقوله:   >  =  <  ;  :  9  8  7  6 ﴿
 ﴾ ... ji  h  g  f  e  d  cb  a  `  _  ^  ]  \  [ ﴿

[المائدة: ٧٣] إلخ.

وحتى دعاة وحدة الوجود، حاولوا أن يســتدلوا على مذهبهم بمثل 
 g ﴿ :[الحديد: ٣]، وقوله ﴾ Ê  É  È  Ç  Æ ﴿ :قوله تعالى
l ﴾ [الإســراء: ٢٣]. ومــا قضــى االله فهو واقــع ونافذ،   k  j  i  h
متجاهلين أن القرآن من أوّله إلى آخره، قائم على أساس أن هناك خالقًا 
ومخلوقًا، وربا ومربوبين، ومعبــودًا وعابدين، وأن تذويب الفوارق بين 

المخلوق والخالق، ما هو إلا خبل في العقل وكفر في الدين.
 ﴾ [  Z  Y  X ﴿ :ــوا لمذهبهــم بقولــه تعالــى والخــوارج احتج
 ﴾ X  W  V  U  T  S  R ﴿ :[يوسف: ٤٠] ناسين قوله تعالى

Ã ﴾ [المائدة: ٩٥].  Â  Á  À [النساء: ٣٥]، وقوله: ﴿ ¿ 

والخرافيون الذين يطوفون بأضرحة الموتى، يسألونهم قضاء الحاجات، 
 ?  > وكشف الكربات، وشفاء المرضى، استدلوا بقوله تعالى: ﴿ = 
A ﴾ [الزمر: ٣٤]، والآيــة أو الجملة التي وردت في القرآن بهذا اللفظ،   @
إنما وردت فــي نعيم الآخرة للمتقيــن، فلهم عند ربهــم ـ أي في الجنة ـ 
عون. ما يشاؤُون. أي: ما يطلبون وما تشتهي أنفسهم، فما أبعد معناها عما يد

QaradawiBooks.com

                         253 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٥٢ المحور  الثالث : 

ون لنفي صفة الحكم  فلا عجب أن نرى العِلمانيين فــي عصرنا يحتج
 ¶  µ  ❁  ³  ²  ± عن الرســول ! بمثل قوله تعالى: ﴿ ° 
̧ ﴾ [الغاشية: ٢١، ٢٢]. فمَن الذي أسس دولة الإسلام في المدينة، وأقامها 

على أمتن الدعائم من العقيدة والعبادة والأخلاق والتشريع والجهاد؟
£ ﴾ [النساء: ٧٧]،   ¢  ¡ وبعضهم استشــهد بمثل قوله تعالى: ﴿ ے 
[آل عمران: ١٨٥]، وبما ورد في   ﴾ ̈  §  ¦  ¥  ¤ وقوله: ﴿ £ 
الحديث: «إن الدنيا لا تــزن عند االله جناح بعوضــة»(١)، فإذا كانت هذه 
ع لها، ويُعنى بأمرها؟! كأن االله لم يُنزل  قيمتها، فكيف يأتي الدين ليشــر

أطول آية في كتابه لتنظيم شأن من شؤون هذه الدنيا(٢)!
ومنهم مَن استدل بحديث: «أنتم أعلم بأمر دنياكم»(٣). ليوهم به أن 
أمور الحياة كلّها ـ ومنها التشريع والتوجيه، والثقافة والإعلام، والتقاليد 

وغيرها ـ متروكة لنا، ولا علاقة للدين بها، ولا دخْل له فيها!
فما هذه الثروة من آيات القــرآن والأحاديث التي انتظمت كل أمور 
الحياة، مما يتّصل بشؤون الفرد والأسرة، والمجتمع والدولة، وقام عليها 

ر بها مُجمل القرآن؟ سَت عليها المذاهب، وفُس ُفقه الأحكام، وأس
وحين ســاقنا الطغاة إلى الســجون والمعتقلات في عهد الملكية 
البائدة، ولا ذنب لنا إلا المناداة بالعودة إلى الإسلام الشامل، وتحكيم 
ــنة، اتهَمنا الذين يتبعون الغرب،  شــريعة االله كما جاء بها القرآن والس

رواه الترمذي (٢٣٢٠)، وقال: صحيح. وابن ماجــه (٤١١٠)، كلاهما في الزهد، والحاكم في   (١)
حه الألباني في  فوه. وصح الرقاق (٣٠٦/٤)، وصححه، وقال الذهبي: زكريا بــن منظور ضع

الصحيحة (٩٤٣)، عن سهل بن سعد.
يشير إلى آية المداينة [البقرة: ٢٨٢].  (٢)

 ـ١٠٠. سبق تخريجه ص  (٣)

QaradawiBooks.com

                         254 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٥٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ويحتكمون إلى فلســفته وقوانينه وتقاليده، بأنّنا نحارب االله ورسوله، 
ونســعى في الأرض فســادًا، ووجدوا مَن يســتدل لهم بقوله تعالى: 

 U  T  S  R  Q  P  O  N  M  L  K ﴿
 `  _  ^  ]  \  [  Z  Y  X  W  V
 m  l  k  j  ih  g  f  e  d  cb  a

n ﴾ [المائدة: ٣٣].
وهكذا أصبح الدعاة إلى االله ورســوله هم المحاربِين الله ورســوله! 
وغدا أعداء شرع االله ورســوله هم القضاة الذين يتهمونهم ويحاكمونهم، 

لطات كلها في أيديهم. ذون حكمهم عليه، فالس وينف
وما حدث في عهــد الملكية حدث مرة أخُرى، بــل مراتٍ في عهد 

الثورة، ولكن بصورةٍ أشد وأفظعَ وأقسى، ولا حول ولا قوة إلا باالله!
المعروف،  الإرهابي الإسرائيلي  بيجين»  «مناحيم   أن الطرائف  ومن 
ورئيس وزراء إسرائيل، وممثّلها في معاهدة «كامب ديفيد» استدل كذلك 
بالقرآن الكريم على أن لليهود حقا ثابتًا في فلســطين، مستندًا إلى قوله 

 }  | تعالى فــي ســورة المائدة على لســان موســى: ﴿ } 
£ ﴾ [المائدة: ٢١] فهو يقــول: االله كتبها لنا، فكيف   ¢  ¡ ے   ~

تخرجوننا منها؟!
إن اتباع المتشــابهات من النصوص هو شــأن الزائغين المنحرفين، 

الذين يبتغون الفتنة والتشويش.
أما الذين ينشدون الحق، من أهل الرسوخ في العلم، والاستقامة في 
البين، والخفــي إلى الواضح،  الدين، فهم الذين يردون المشــكل إلى 

والمتشابه إلى المحكم.
QaradawiBooks.com

                         255 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٥٤ المحور  الثالث : 

إن الضلال يكمن في ترك المُحكمات البينات، واتباع المتشــابهات 
المُشكلات.

وإن الهدى يكمن في ردّ الفروع إلى الأصول، وبعبارة أخرى: في ردّ 
 Ã ﴿ :الراســخين المؤمنين  المتشــابهات إلى المحكمات. وهو منهج 

Ç ﴾ [البقرة: ٢٦٩].  Æ  Å  Ä
٭ ٭ ٭

QaradawiBooks.com

                         256 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٥٥

�!i\ص ا���H56 ا���

�!�Eء ا��'�;� ا��. ��

ومن اللازم لمن يريد أن يُحســن الفهم عن االله ورســوله: ألا يكتفي 
بالوقوف عند حرفية النصوص، ويجمُد علــى ظواهرها، ولا يتأمل فيما 
وراء أحكامها من علل، وما تهدف إليه من مقاصد، وما تسعى إلى تحقيقه 

من مصالح مادية أو معنوية، فردية أو اجتماعية، دنيوية أو  أخروية.

فمن المؤكد أن االله تعالى لم يخلق شــيئًا باطلاً أو لعبًا، وكذلك لم 
ع شــيئًا عبثًا أو اعتباطًا، فكل أحكامه سبحانه مثل كل أفعاله منوطة  يشر
 ع، ولا غرو، فإن بالحكمة، فهو تعالى حكيم فيما خلق، وحكيم فيما شر

من أسمائه الحسنى «الحكيم».

نة بتعليل أحكام االله تعالى وأفعاله بما تنشرح  ولهذا حفل القرآن والس
له الصدور، وتطمئن له العقول، قال ابن القيم: وهذا في القرآن في نحو 

ألف موضع(١).

والذيــن أداهم الجدل فــي علم الكلام إلــى تجنب تعليــل أفعاله 
ا من  ســبحانه، بدعوى أن تعليل أفعاله، لا يليق بكماله! لــم يجدوا بُد

تعليل أحكامه 8 .

الجواب الكافي صـ ١٨، نشر دار المعرفة، المغرب، ط ١، ١٤١٨هـ ـ ١٩٩٧م.  (١)

QaradawiBooks.com

                         257 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٥٦ المحور  الثالث : 

وقد يخفى بعض حكمته في شرعه على بعض الناس، كما قد يخفى 
بعض حكمته في خلقه على آخرين، ولكن عدم العلم لا يســتلزم العلم 
ر في «خلق  بالعدم، وشأن المؤمنين من أولي الألباب أن يقولوا بعد التفك
u ﴾ [آل عمــران: ١٩١]، كما أن شأنهم بعد التدبر   t  s  r  q ﴿ :«االله

في «حكم االله» أن يقولوا: ربنا ما شرعت هذا عبثًا.
ومهمة الراسخين في العلم أن يبحثوا عن مقاصد الشريعة من خلال 
لوا في آفاقها، ويغوصــوا في أعماقها، ويربطوا  النصوص، بعد أن يتجو
وا أحكامها بعضها  وا فروعها إلى أصولها، ويشدجزئياتها بكلياتها، ويرد
ببعض، بحيث تتســق وتنتظم انتظام الحبات في عقدها، مع اليقين بأن 

ي بين مختلفين. ق بين متماثلين، كما لا تُسو اء لا تفر الشريعة الغر

0"��� الأ(��ب وا��لا9
�ت:

ا يســاعد على حســن الفهم المطلــوب: النظر في ملابســات  ومم
النصوص وسياقها، وأسباب نزول القرآن الكريم، وأسباب ورود الحديث 

الشريف، فهذا يُلقي شعاعًا على المعنى المراد من النص.
لقد نبه الإمام الشاطبي في «الموافقات» على أهمية المعرفة بأسباب 
نزول القرآن(١). ونقــل عن ابن عباس وابن عمــر وغيرهما ما يدل على 
خطر الجهل بأسباب النزول، وأنه قد يوقع في مهاوي الضلال. كما وقع 
للخوارج الذين كانوا ينطلقون إلى آيات نزلت في المشركين، فيطبقونها 
ــروا عامة المســلمين، واســتحلوا دماءهم  على المســلمين، حتــى كف
وأموالهم، ولم يعصمهم من سيوفهم شهادة أنْ لا إله إلا االله، وأن محمدًا 

رسول االله. ولهذا كان ابن عمر يراهم بذلك شِرار خلق االله.

انظر: الموافقات (٣٤٧/٣، ٢٤٨).  (١)

QaradawiBooks.com

                         258 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٥٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وقد جعل الحافظ الســيوطي فــي كتابه الحافل «الإتقــان في علوم 
القرآن» معرفة أسباب النزول من جملة علوم القرآن التي ينبغي أن تتوجه 
لها عناية العلماء والدارســين، المهتمين بكتاب االله... وذكر الســيوطي 

ة تُراجَع في الإتقان(١). أمثلة جم
وقال الإمام المحقق ابن دقيق العيد: بيان ســبب النزول طريق قوي 

في فهم معاني القرآن(٢).
وقال شيخ الإســلام ابن تيمية: معرفة ســبب النزول يُعِين على فهم 

الآية، فإن العلم بالسبب يورث العلم بالمسبب(٣).

ا�'�آن:  B0 �0�ل

ل هنا حديثًا، وإن شــئتَ قلتَ: واقعة، تدل على  وحسبي أن أســج
أهمية معرفة سبب نزول الآية، وضرر الجهل به.

ا  وم، فأخرجوا إلينا صف جيِبي قال: كنا بمدينــة الرعن أبي عِمْران الت
عظيمًا من الروم، وخرج إليهــم مثله أو أكثر، وعلى أهل مصر عقبة بـن 
عامر صاحب رسول االله ژ ، فحمل رجل من المسلمين على صف الروم 
حتى دخل فيهم، فصــاح به الناس، وقال: ســبحان االله، تُلقي بيدك إلى 
لون هذه  التهلكة! فقام أبو أيوب الأنصــاري فقال: أيها الناس، إنّكم تتأو
الآية على هذا التأويل! إنما نزلت هذه الآية فينا معشــر الأنصار؛ إنا لما 
ا من رسول االله ژ :  ر ناصريه، قلنا بعضنا لبعض سراالله الإسلام، وكث أعز
إن أموالنا قد ضاعت، وإن االله قد أعز الإســلام، وكثر ناصريه، فلو أقمنا 

انظر: الإتقان (٨٢/١) وما بعدها، النوع التاسع من علوم الـقـرآن.  (١)
إحكام الإحكام شرح عمدة الأحكام (٢٥٩/٢)، نشر مطبعة السنة المحمدية.  (٢)

الإتقان (٨٣/١). وانظر: مقدمة في أصول التفسير لابن تيمية صـ ٤٠.  (٣)

QaradawiBooks.com

                         259 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٥٨ المحور  الثالث : 

في أموالنا فأصلحنا ما ضاع منا! فأنزل االله على نبيه ژ يرد علينا ما قلنا: 
ے ﴾   ~  }  |  {z  yx  w  v  u  ¯  s  r  q  p ﴿
[البقرة: ١٩٥]، فكانت التهلكــة الإقامة في أموالنا وإصلاحها، وتركنا الغزو. 

قال: وما زال أبو أيوب شاخصًا في سبيل االله، حتى دُفنَِ بأرض الروم(١).
فهنا كان بيان أبي أيوب لســبب نزول الآية، موضحًــا للمراد منها، 
ومانعًا من تأويلها تأويلاً يُخرجها عما أنزلت من أجله، وهو التحذير من 
القعود عن الجهاد والبذل، والعكوف على الأموال والمصالح الخاصة، 
والإسلام يتعرّض للخطر من أعدائه المحيطين به والمتربصين به الدوائر.

:�� ُّ
ا�  B0 �0�ل

ــنة النبويــة، وهو ما رواه الشــيخان عن  ونأخذ مثــالاً آخر من الس
جابر بن عبد االله ^ قال: كان رســول االله ژ في ســفرٍ، فــرأى زحامًا، 
 ِل عليه، فقال: «ما هــذا؟» قالوا: صائم. قال: «ليس من البرورجلاً قد ظُل
ص  ــفَر»(٢). وفي روايــة: «عليكم بُرخصــةِ االلهِ التي رخ الصيامُ فــي الس

لكم»(٣).
فمَن أخذ بلفظ الحديث وظاهره في الروايــة الأولى: «ليس من البر 
الصيام في السفر». قال: كل صيام في الســفر حرام؛ لأنه ليس من البر، 

وإذا لم يكن من البر، فهو من ضدّه، وهو الإثم.

رواه أبــو داود في الجهاد (٢٥١٢)، والترمذي في التفســير (٢٩٧٢)، وقال: حســن صحيح،   (١)
حه  حه على شــرط الشــيخين، ووافقه الذهبي، وصح والحاكم في الجهاد (٢٧٥/٢)، وصح

الألباني في صحيح الترغيب والترهيب (١٣٨٨).
متفق عليه: رواه البخاري (١٩٤٦)، ومسلم (١١١٥)، كلاهما في الصوم.  (٢)

هذا اللفظ لمسلم (١١١٥).  (٣)

QaradawiBooks.com

                         260 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٥٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ولكن مَن نظر إلى جوّ الحديث وســياقه وسببه، يتبين له أن المراد: 
ليس من البر الصيام في مثل هذا الســفر، الذي يُشعر فيه المسافر بمثل 
هذه المشــقة الشــديدة المنافية لما ختم االله به آية الصيــام في رمضان: 

̄ ﴾ [البقرة: ١٨٥].  ®  ¬  «  ª  ©  ¨  § ﴿
يؤيد هذا الفهم: الرواية الأخرى التي تدل على أن الفِطر في الســفر 
ق بها على عباده، فلا يجوز أن تُرفض  رُخصة من االله، وصدقة منه، تصد

مع شدة الحاجة إليها.
يؤكد هذا الأحاديث الأخرى التي ثبت فيها شرعية الصوم في السفر 
لمن لم تبلغ به المشــقة ما بلغت بهذا الرجــل، وهي أحاديث صحيحة 

. بلا شك

ا�"!�:  h!Zد B9لا �'!�� ���N

ويُعجبني هنا تعليقُ الإمام المحقــق تقي الدين ابن دقيق العيد على 
هذا الحديث في كتابه القيم: «الإحكام شرح عمدة الأحكام»، قال 5 :

«أخُِذ من هــذا: أن كراهة الصوم في الســفر لمن هــو في مثل هذه 
الحالة، ممن يجهده الصوم ويشق عليه، أو يؤدي به إلى ترك ما هو أولى 
لاً على  الصيام في الســفر» منز ِمن القُربات. ويكون قوله: «ليس من البر

مثل هذه الحالة.
 .اللفظ عام والظاهرية المانعون من الصوم في الســفر يقولــون: إن

والعبرة بعموم اللفظ، لا بخصوص السبب.
ويجب أن تتنبه للفرْق بين دلالة السياق والقرائن الدالة على تخصيص 
د ورود العام على سبب، ولا تُجريهما  م، وبين مجرالعام، وعلى مراد المتكل

QaradawiBooks.com

                         261 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٦٠ المحور  الثالث : 

مجرًى واحدًا. فإن مجرّد ورود العام على السبب لا يقتضي التخصيص به، 
سرقة  بسبب  [المائدة: ٣٨]   ﴾ 2  1  0  / ﴿ تعالى:  كقوله 

رداء صَفْوان، وإنه لا يقتضي التخصيص به بالضرورة والإجماع.
أما الســياق والقرائن، فإنّها الدالة على مراد المتكلم من كلامه، وهي 
المُرشدة إلى بيان المُجمَلات، وتعيين المحتمَلات. فاضبط هذه القاعدة. 
 فإنّها مفيدة في مواضــع لا تحصى. وانظر في قولــه ‰ : «ليس من البر
له عليه. الصيام في السفر» مع حكاية هذه الحالة من أي القبيلين(١) هو، فنز
 ص لكم» دليل على أنه يُستحب وقوله: «عليكم برُخصة االله التي رخ
خصة إذا دعت الحاجة إليها. ولا تُترك على وجه التشديد  التمســك بالر

على النفس والتنطع والتعمق»(٢) اهـ.

ا�"��د:  w��H0 أ(�س b�� �"ا���� Z!�م 

ولقد اتفق علماء الأمة إلا فئة قليلة من الظاهرية على أن الشريعة إنما 
أنزلت لتحقيــق مصلحة العباد فــي المعاش والمعاد، وأن االله ســبحانه 
لا يعود عليه شــيء منها، فهو غني عن العالَمين، وإنمــا أراد بها الخير 
ي معرفة مقصود االله تعالى من  للعالمِ من تحــر والصلاح لخلقه، فلا بد
عة، وتتبع  شرعه، وإنما تُعرف مقاصد الشريعة باســتقراء الأحكام المتنو
دة، التي يفيد مجموعها يقينًا بمقصد الشــريعة. وليس  النصوص المتعد
عى على الشــريعة مقاصد كلية لم تدل عليها الأدلة الجزئية،  لأحد أن يد

وينفي عن الشريعة الحكمة، والمصلحة فيما جاءت به.

كانت في المطبوعة التي اعتمدنا عليها: القبيلتين. والمثبت من طبعة عالم الفكر (٣٢/٢).  (١)
انظر: إحكام الإحكام شــرح عمدة الأحكام (٢١/٢)، شرح الحديث رقم (١٨٨)، نشر مطبعة   (٢)

السنة المحمدية.

QaradawiBooks.com

                         262 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٦١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

م به  رة بقوة عن هذه الحقيقة: ما قدالبليغة والمعب ومن الكلمات 
الإمام ابن القيم الفصــل الممتع الذي عقده فــي «إعلامه» في تغير 
الفتوى واختلافها بحسب تغير الأزمنة والأمكنة، والأحوال والنيات 
ا،  والعوائد. قال 5 ، وما أجود ما قــال: «هذا فصل عظيم النفع جد
وقع بسبب الجهل به غلط عظيم على الشــريعة، أوجب من الحرج 
والمشقة، وتكليف ما لا سبيل إليه، ما يُعلم أن الشريعة الباهرة التي 
في أعلى رتب المصالح لا تأتي به، فإن الشريعة مبناها وأساسها على 
الحِكَم ومصالح العباد في المعاش والمعاد. وهي عدل كلّها، ورحمة 
كلها، ومصالح كلها، وحكمة كلها. فكل مســألةٍ خرجت عن العدل 
ها، وعن المصلحة إلى المفســدة،  إلى الجَوْر، وعن الرحمة إلى ضد
وعن الحكمة إلى العبث، فليســت من الشــريعة، وإن أدخلت فيها 

بالتأويل»(١).
وهذا كلام ينبغي أن نعَض عليه بالنواجــذ، وأن نواجه به الجامدين 
حُون بابن القيم وشيخه ابن تيمية، ولكنهم لم يحملوا عنهما  الذين يتمس
وح، وهذه البصيرة، التي تنظر إلى الشــريعة هذه النظرة، وترى  هذه الر
ذلك أساسًا لتغير الفتوى بتغير الزمان والمكان والإنسان، وفقًا للمقاصد 
والأهداف والمصالح، التي راعاها الشارع عند تشريعه للحكم، إيجابًا أو 

استحبابًا، أو تحريمًا أو كراهة أو إباحة.
والأدلّة على وجوب تغيــر الفتوى بتغير موجباتها كثيرة، لا يتســع 

المقام لها هنا، وقد بيناها في كتب أخرى(٢).

إعلام الموقعين (١٤/٣، ١٥).  (١)
انظر كتابنا: مدخل لدراســة الشريعة الإســلامية صـ ٢٠٠ ـ ٢٢٩، فصل: تغير الفتوى، ضمن   (٢)

عوامل السعة والمرونة في الشريعة، نشر مكتبة وهبة، القاهرة، ط ٦، ١٤٣٠هـ ـ ٢٠٠٩م.

QaradawiBooks.com

                         263 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٦٢ المحور  الثالث : 

نا ذكره وتأكيده هنا ما نبه عليه ابن القيم، وهو ارتباط  ما الذي يُهمإن
ذلك بتقرير قيام الشريعة على رعاية المصالح، وعلى هذا الأساس يجب 
رين للتحايل على  مطاردة فكرة «الحِيَل» التي انتشرت لدى بعض المتأخ

مات، أو إسقاط بعض الواجبات. فعل بعض المحر
كما نؤكد هنا أن كل حكم شرعي، لا بد أن يكون وراءه تحقيق مصلحة: 
ضرورية أو حاجية أو تحســينية، وفق تقسيم الأصوليين لمراتب المصالح. 

وقد يكون تحقيق المصلحة في صورة سلبية، بمعنى درء المفسدة.
د الإمام أبو إسحاق الشاطبي في «موافقاته» الحديث عن هذه  وقد جو
ا من كتابه ينبغي أن يُراجَع(١). كما أفرده  المقاصد»، وأفرد لها جزءًا خاص»
مة محمد الطاهر بن عاشــور، واستدرك بعض  بالتأليف في عصرنا العلا

الاستدراكات المهمة، وباب العلم مفتوح.

ا����"�:  �;�'0 bإ� �'6�ء ا��S�� �9�3Hون 

ومَن اســتقرأ ما أثُرِ عن فقهاء الصحابة @ مثل الخلفاء الراشدين، 
، ومعاذ، وزيد بن ثابت، وابن مســعود، وابن عباس، وابن عمر،  وأبي
وعائشــة، وغيرهم، ونظر إلى فقههم، وتأمله بعمق، تبين له أنهم كانوا 
ينظرون إلى ما وراء الأحــكام من علل ومصالح، ومــا تحمله الأوامر 
والنواهي من حِكَم ومقاصد، فإذا أفتوا في مسألة، أو حكموا في قضية، 
لم يغب عن بالهم مقاصد الشريعة وأهدافها، ولم يهدروا هذه المقاصد 
الكلية في غمــرة الحماس للنصوص الجزئيــة، ولا العكس، بل ربطوا 

راجع: الموافقات، الجزء الثاني، تحقيق الشــيخ عبد االله دراز، ومقاصد الشريعة الإسلامية   (١)
لابن عاشــور، وانظر ما كتبناه عن المقاصد في كتابنا: مدخل لدراســة الشريعة الإسلامية 

صـ ٥٥ ـ ٨٦.

QaradawiBooks.com

                         264 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٦٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

الجزئيات بالكليات، والفروع بالأصول، والأحكام بالمقاصد، بعيدًا عن 
الحرفية والجمود.

ولهذا وجدنا معاذ بن جبل الذي أرســله النبي ژ إلى اليمن معلمًا 
وقاضيًا وواليًا، وأمره أن يأخذ الزكاة مــن أغنيائهم، ليردها في فقرائهم، 
ره أن يأخذ كرائم أموالهم(١)، أي أحســنها وأفضلها (من المواشــي  وحذ
والزروع وغيرها)، بل يأخذ الوســط منها، لا الأجود ولا الرديء، وكان 
، والشاةَ من  من الحَب مما قاله له، فيما رواه أبو داود وغيره: «خُذ الحَب

الغنم، والبعيرَ من الإبل، والبقرةَ من البقر»(٢).
ـه أعلم الصحابة بالحلال  ولكن معاذًا ƒ الذي جاء في الحديث أنـ
والحرام(٣)، لم يجمد على ظاهــر الحديث، بحيث لا يأخذ من الحَب إلا 
، إلخ. ولكنّه نظر إلى المقصد من أخذ الزكاة، وهو التزكية والتطهير  الحَب
للغني: نفسه وماله، وسد خَلة الفقراء من المؤمنين، والمساهمة في إعلاء 
كلمة الإســلام، كما تُنبئ عن ذلك مصارف الزكاة، فلم يرَ بأسًا من أخذ 
قيمة العَيْن الواجبة في الزكاة، وخصوصًا أن أهل اليمن أظلهم الرخاء في 
رحاب عدل الإســلام، في حين تحتــاج عاصمة الخلافة إلــى مزيد من 
المعونات، فكان أخْذ القيمة ملبوســاتٍ ومنســوجات يمنية أيســر على 

الدافعين، وأنفع للمرسَل إليهم من فقراء المهاجرين وغيرهم في المدينة.

إشــارة إلى الحديث المتفق عليه: «إنّك ســتأتي قومًا أهل كتاب... قد فرض عليهم صدقة   (١)
تؤخذ من أغنيائهم فترد على فقرائهم، فإن هم أطاعــوا لك بذلك، فإياك وكرائم أموالهم». 

رواه البخاري في الزكاة (١٤٩٦)، ومسلم في الإيمان (١٩)، عن ابن عباس.
رواه أبو داود (١٥٩٩)، وابن ماجــه (١٨١٤)، والحاكم (٣٨٨/١)، ثلاثتهــم في الزكاة، وقال   (٢)
الحاكم: صحيح على شرط الشيخين إن صح سماع عطاء بن يسار من معاذ، فإني لا أتقنه. 

وقال الذهبي: لم يلقه. وضعفه الألباني في الضعيفة (٣٥٤٤).
 ـ٤٣، وفيه «أقرضكم زيد». سبق تخريجه ص  (٣)

QaradawiBooks.com

                         265 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٦٤ المحور  الثالث : 

وهذا ما ذكــره البخاري في صحيحــه معلقًا بصيغــة الجزم، ورواه 
البيهقي في ســننه بســنده عن طاووس عن معاذ: أنه قــال لأهل اليمن: 
ائتوني بخميس أو لبيس آخذه منكم مــكان الصدقة، فإنه أهون عليكم، 

وخير للمهاجرين بالمدينة(١).
وهذا ما ذهب إليه الثوري، وأبو حنيفة وأصحابه، وروي عن عمر بن 
عبد العزيز، والحســن البصري، من جــواز أخذ القيمة بــدل العَيْن في 
الزكاة. ورُويَِ عن أحمــد في غير زكاة الفِطر، وهــو الظاهر من مذهب 
البخاري في صحيحه، وافق فيه الحنفيــة على كثرة ما خالفهم؛ إذ وجد 

الدليل معهم(٢).
ووجدنا الفاروق عمر بن الخطاب بمحضر من الصحابة ينقل العاقلة 
ن الدواوين، وقيد عليها المستحقين  من «القبيلة» إلى «الديوان» بعد أن دو
للعطاء من الدولة، وذلك أن «التناصر» الذي كان أساسه من قبَِل العصبية 
ح ذلك ابن تيمية،  ر الآن. وبهذا أخذ أبو حنيفة وغيره. ورجالقَبلية قد تغي

ولم يعتبر ذلك خروجًا على النص، بل عملاً بمقصوده(٣).
ويمكن أن ينتقل في عصرنا إلى النقابات المهنية ونحوها، فتتحمل 
الدية في قتل الخطأ عن أعضائهــا، وتصبح هي «عاقلتهم» على أن يُقنن 

ذلك بشروطه وضوابطه.
ومثل ذلك: ما فعله الخليفة الثالث عثمان بن عفان في ضالة الإبل، 
فقد سُئل رسول االله ژ عنها، فلم يأذن في التقاطها، وغضب على السائل 

رواه البخاري تعليقًا في الزكاة (١١٦/٢)، والبيهقي في الزكاة (١١٣/٤).  (١)
انظر: فقه الزكاة (٨١٠/٢ ـ ٨١٤).  (٢)

نـة صـ ١٥٥ ـ ١٥٧. انظر كتابنا: كيف نتعامل مع الس  (٣)

QaradawiBooks.com

                         266 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٦٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

قائلاً: «ما لكَ ولها؟! معها ســقاؤها وحذاؤها، تَردُِ الماءَ، وتأكل الشجر، 
ها»(١). كما لا يُخاف عليها من ذئب ونحوه، فلتُترك حتى  حتى يلقاها رب

يأتي مالكها، فيأخذها.
وهكذا ظلت في عهد النبوة، وعهد أبي بكر، وعهد عمر، لا يُمسكها 
ف ثم  أحد، حتــى إذا كان زمنُ عثمان، رأى رأيًا آخر، فقــد أمر بأن تُعر

تُباع، فإذا جاء صاحبها أعطى ثمنها(٢).
وإنما فعل عثمان ذلك لمــا رأى من تغير أخــلاق الناس، ودخول 
عناصــر جديدة في المجتمع، واتســاع العمــران، وإمــكان إخفاء هذه 
، أو نقلها وبيعها في مكان آخر، فرأى عثمــان التعريف والبيع  ــوال الض

لحساب المالك، أحفظ لأموال الناس، وأرعى لمقاصد الشرع.
ونرى الخليفة الرابع علي بن أبي طالب يوافق عثمان في مبدأ الأخذ 
والالتقاط، ولكن لا يوافقه في البيع، فقد أمر أن يُبنى لهذه الضوال مِرْبدٌ 
تُعلف فيه عَلَفًا لا يسمنها ولا يُهذلها، من بيت المال، فمَن أقام بينةً على 

شيء منها أخذه، وإلا بقيت على حالها، لا يبيعها(٣).
ولم يقصد علي ولا عثمان قبله مخالفة النصّ الناهي عن الالتقاط، بل 
فهما منه أنه فتوى في ضوء ظروف وأوضاع معينة، إذا تغيرت تغير الحكم 
ك بحرفية النص. وهو ما لم  معها، وإلا ضاعت أموال الناس نتيجة التمس

ع. يقصده النبي ژ الذي كان يرعى الحكمة والمصلحة في كل ما شر

متفق عليــه: رواه البخاري في العلم (٩١)، ومســلم في اللقطــة (١٧٢٢)، عن زيد بن خالد   (١)
الجهني.

رواه مالك في الأقضية (٢٨١٠) تحقيق الأعظمي. وإبل مؤبلة: أي كثيرة تتخذ للقنية.  (٢)
انظر كتابنا: شــريعة الإســلام صالحة للتطبيق لكل زمان ومكان صـ ١١٠ ـ ١١٢، نشر مكتبة   (٣)

وهبة، القاهرة، ط ٥، ١٤١٧هـ ـ ١٩٩٧م.

QaradawiBooks.com

                         267 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٦٦ المحور  الثالث : 

ومن ذلك ما فعله معاوية بإقرار الصحابة فيما عدا أبا سعيد الخدري 
ان  الشــام تقــوم مقام صاعٍ من التمــر(١)، والمُد ين من بُر من اعتباره مُد

نصف صاع، والظاهر أنه رأى مصلحة الفقراء في البُر أكثر.
ومثل ذلك إجازة خامس الراشدين عمر بن عبد العزيز دفع الدراهم 
في صدقة الفِطر، بدل الطعام، وهو مروي عن الحسن وعطاء وغيرهما، 
وهــو ما أخذ بـه أبو حنيفــة وأصحابه، عملاً بمقصــود النص في تلك 
الصدقة، وهو إغناء المســاكين فــي ذلك اليوم عن الطواف والســؤال، 
ة العيد. وهذا قد يتحقق بدفع القيمة أكثر مما يتحقق  وإشراكهم في مسر
ببذل الطعام. وخصوصًا إذا لم يكن بالفقير حاجة إلى الطعام، ولم يكن 

أيضًا لدى المعطي، إنما يتكلف شراءه(٢).
والأمثلة كثيرة، وحسْبنا هذه الملامح والإشارات، وسنعود إلى هذا 

الموضوع في شرح الأصل الخامس إن شاء االله.

ا����"�: ا��'�;� ��ارس   ��.�ورة 0"�

ولقد نبهتُ في كتابي: «مدخل لدراسة الشــريعة الإسلامية» على هذه 
القاعدة المهمة، وهي: «أن معرفة المقاصد والعلل للأحكام الشرعية ضرورة 
ف علــى حقيقة مواقفها  منها لمــن يريد أن يدرس الشــريعة، ويتعر لا بد
وأسرارها. ولا بدّ له من إطالة الدراســة والتأمل في ذلك قبل أن يُثبت أو 
ينفي أن للشــريعة مقصدًا أو حكمة في هذا الحكم أو ذاك، وإلا وقع في 

الخطأ المؤكد، ونفى حيث يجب الإثبـات، أو أثبت حيث يجب النفي.

انظر كتابنا: فقه الزكاة (٩٣٨/٢) وما بعدها، والحديث متفــق عليه: رواه البخاري (١٥٠٨)،   (١)
ومسلم (٩٨٥)، كلاهما في الزكاة.

فقه الزكاة (٩٥٣/٢ ـ ٩٥٥).  (٢)

QaradawiBooks.com

                         268 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٦٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ى من وراء الحُكم  وقد تكون الحكمة أو المقصد الشــرعي المتوخ
واضحًا جليا، وهذا لا إشــكال فيــه، وقد يَدقِ ويخفــى، إلا على أهل 
البصيرة الراســخين في العلم، الذين ينظرون إلى الأحكام نظرة شــاملة 
قات، ويدركون بها حكمة الشرع فيما  مستوعِبة، يجمعون بها بين المتفر

أمر ونهى، وفيما أبطل وأجاز.
إن الجهل بمقصد الحكم الشرعي قد يدفع بعض الناس إلى إنكاره، 
ع شيئًا إلا لمصلحة الخلق، أفرادًا وجماعات،  الشارع لا يشر لاعتقاده بأن
فإذا لم يتعلّــق بالحكم مصلحة معتبــرة، أو كان منافيًا للمصلحة، اعتبر 
ذلك دليلاً على أنه ليس بحكم شــرعي، وإنما هو مما أدخله الناس في 

الشريعة بالاجتهاد والتأويل.
وقد يســتدل هنا بقول ابن القيم الذي نقلناه من قبل: «الشريعة عدل 

كلّها، رحمة كلّها، حكمة كلّها، مصلحة كلّها...»(١).
أضرب لذلك بعض الأمثلة حتى يتضح الموضوع:

ا����ت وا�َ"�Hَ�ت: yZ!� 0!�اث 

فقد أثار الصحفي الشــهير الأســتاذ أحمد بهاء الدين قضية شــغلت 
الناس، وهي ميراث البنت أو البنات من أبيهن المتوفى، حيث إن الحكم 
الشرعي المعروف هنا هو: أن للبنت الواحدة نصف التركة، وللبنتين فأكثر 
دس، والباقي  من، أو أم فلها السلثين، وإذا كانت هناك زوجة كان لها الثالث
للعَصَبــة. وأخذ هذا الحكم وحــده منفصلاً عن ســائر الأحكام الأخرى 
المرتبطة به، وفي ظل الأوضاع الحالية القائمة عمليا على أســاس الأسرة 

انظر: إعلام الموقعين (١٤/٣).  (١)

QaradawiBooks.com

                         269 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٦٨ المحور  الثالث : 

العَصَبة والأرحام، والذي لا يفكر أحدهم في قريبه  الضيقة المنفصلة عن 
القريب ـ أخيه أو عمه ـ إلا يوم يموت ويدع تركة، ويكون له فيها نصيب!

ت  أقول: أخْذ هذا الحُكم الجزئي بهذه الصورة يظلم الشريعة، ويفو
على الناظــر معرفة الحكمة المقصودة من وراء هــذا الحكم من أحكام 

الميراث.
ــعة الممتدة المتواصلة،  الشريعة تعمل على إيجاد الأسرة الموس إن
التي تضبط صِلاتها شبكة من الأحكام، تجعل بعضهم أولى ببعض في 

كتاب االله.
بعض هذه الأحكام يتعلق بنظام النفقات، حيث يُلزَم الموسِر بالنفقة 
على قريبه المعسِــر، وبعضها يتعلق بالولاية، وبعضها يتعلق بالمسؤولية 
الجنائية في تحمل الدية ونحوهــا، وبعضها يتعلق بالإرث. وهي أحكام 
يُكمل بعضها بعضًا. وكما أن القريــب يمكن أن يرث من أخيه المتوفى 
أبي البنات فيغنم، فهو يمكن أن يُلزَم بالنفقــة على بنات أخيه، فيغرم، 

والعدل أن يكون المغنم بالمَغْرم.

:B!�!��9  KNالأ

نة النبوية  ومَثَلٌ آخر هو الأكل باليمين، أو الشرب باليمين، وتشديد الس
في ذلك، حتى جاء في الحديث الصحيح: «لا يأكل أحدُكم بشماله، ولا 

يشرب بشماله، فإن الشيطانَ يأكل بشماله، ويشرب بشماله»(١).
وفي الحديث المتفَق عليه: «سَم االلهَ، وكُلْ بيمينكَِ»(٢).

رواه مسلم في الأشربة (٢٠٢٠)، وأحمد (٥٥١٤)، عن ابن عمر.  (١)
رواه البخاري في الأطعمة (٥٣٧٦)، ومسلم في الأشربة (٢٠٢٢)، عن عمر بن أبي سلمة.  (٢)

QaradawiBooks.com

                         270 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٦٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وفي حديث آخر: أنّه ژ دعا على مَن أمره بــالأكل باليمين، فقال: 
لا أستطيع. فقال: «لا استطعتَ». وإنما منعه الكِبْر(١).

فمن الناس مَن زعم أن هذه عادات تختلف فيها الشعوب والأقوام، 
ولا صلة للدين بها، ولا يَعني الدينَ أن تأكل باليمين أو بالشمال.

ة. وهذا ليس بصحيح في هذه القضية خاص
قد يصح هذا في شــأن الأكل على الأرض أو علــى منضدة، باليد 
مباشرة، أو بالملعقة والشــوكة، ونحو ذلك، مما هو أقرب إلى العادات 

المحضة، ولذا لم يرد فيه أمر ولا نهي.
أما مسألة الأكل والشــرب باليمين، فتختلف عن ذلك، وللدين فيه 

قصد أكيد، ولذلك جاء فيها الأمر والزجر والتشديد.
ومن مقاصد الدين في ذلك:

ــد  ة المســلمة من غيرها، وتجسز الأم١ ـ إقامة آداب مشــتركة تُمي
وحدتها العملية في تقاليد وأعمال يومية متكررة، وهذا ما تحرص عليه 

الأمم العريقة، وتغرسه في عقول أبنائها بالتربية والتثقيف.
٢ ـ تخصيص اليمين بالطيب والمحمود من الأعمال كالأكل والشرب 
والمصافحة، والمضمضة والاستنشاق، ونحوها، في حين تكون الشمال 

للأعمال الأخرى مثل الاستنجاء.
٣ ـ تثبيت فكرة التيامن في كل الأمور، التي دعا إليها النبي ژ ، 
له  التيامن في كل شــيء: في تنع ومارســها بالفعل، فقد كان يحــب

له وطُهوره(٢). وترج

رواه مسلم في الأشربة (٢٠٢١)، عن سلمة بن الأكوع.  (١)
متفق عليه: رواه البخاري في الصلاة (٤٢٦)، ومسلم في الطهارة (٢٦٨)، عن عائشة.  (٢)

QaradawiBooks.com

                         271 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٧٠ المحور  الثالث : 

وللأستاذ محمد أسد في كتابه: «الإسلام على مفترق الطرق» بحث 
دية،  نة المُحم م في بيان أهمية الآداب المشــتركة التي جاءت بها السقي

ينبغي الاطلاع عليه. ففيه نفع كبير(١).

ا��3ِّ!�: إ�4�ء 

ومن ذلك: إنكار سُنية إعفاء اللحية، بدعوى أن هذه عادة لا دَخْلَ للدين 
بها، وليس له قصد في تركها أو حلقهــا أو تقصيرها. إنما يرجع أمرها إلى 

العُرف، واختلاف الناس فيه حسب الزمان والمكان والمؤثرات المتنوعة.
والحقيقة أن هذا الأمــر وإن لم يكن من الأركان ولا الفرائض؛ نجد 

للشرع قصدًا إليه، وصلة به، من أكثر من ناحية:
ت بذلك الأحاديث، ومن  ه من سُنَن الفِطرة كما صح١ ـ من ناحية أن
مقاصد الشــريعة ملاءمة الفِطرة وموافقتها، وعدم الخــروج عليها، بغير 

ضرورة ولا حاجة.
٢ ـ من ناحية تميز الرجل عن المرأة، كما فَطَرَ االله كُلا منهما، ليبقى 
لكل جنس شخصيته الفِطرية، ولا تذوب الفوارق بين الذكورة والأنوثة.

ولهذا نهى النبي ژ الرجل أن يلبس لبســة المرأة، ونهى المرأة أن 
تلبس لبسة الرجل(٢)، ولعن المتشبهين من الرجال بالنساء، والمتشبهات 

من النساء بالرجال(٣).

وخ، نشر دار  ة، ترجمة د. عمر فرنـ الإسلام على مفترق طرق صـ ١٠١ ـ ١١١، فصل: روح الس  (١)
نـة النبوية صـ ١١١ وما بعدها. العلم للملايين، بيروت، وانظر كتابنا: كيف نتعامل مع الس

جوه: إسناده صحيح على شرط مسلم. وأبو داود في اللباس  رواه أحمد (٨٣٠٩)، وقال مخر  (٢)
حه الألباني في مشكاة  ح إسناده النووي في رياض الصالحين (١٦٣٢)، وصح (٤٠٩٨)، وصح

المصابيح (٤٤٦٩)، عن أبي هريرة.
رواه البخاري في اللباس (٥٨٨٥)، عن ابن عباس.  (٣)

QaradawiBooks.com

                         272 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٧١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ومن هنا نجد العلمــاء يقولون عن اللحية: إنّها مــن تمام الرجولة، 
وكمال الفحولة.

٣ ـ من ناحية تميز المسلم عن غير المسلم في الهيئة والمظهر، كما 
يتميز عنه في المعنى والمخبر، وإن كان التمييز الأخير هو الأهم.

ــنة على هذا التمييز، ووجدنا عددًا من  ولهذا وجدنا حرصًا من الس
الأحاديث تقول: «خالفوهم في كذا وكذا».

صحيح أن الأمر بالمخالفة في هذه الأمور المتعلقة بمظهر المســلم 
لا يبلغ أن يكون من ضروريــات الدين ولا من حاجياتــه، إنما هو من 
التحســينات والمكملات، التي بها تكتمل شــخصية الإنســان المسلم 

والمجتمع المسلم.
لهذا قلنا هنا بـ «سُــنية» إعفــاء اللحية، وكراهية حلقهــا، ولم نقل 
بوجــوب الإعفــاء، ولا بتحريــم الحَلْق، كما هــو الرأي الســائد عند 

كثيرين»(١).

::���'�� 5qة ر�!�N ء��eأ �� :�"Zأو اF B9\م   ���R��

اتفق جمهور الأمــة على تعليل أحــكام الشــريعة، ووجوب رعاية 
المقاصد في الفقه والفتوى والقضاء.

وبالغ الظاهرية في الأخذ بظواهر النصوص، والاستمساك بحرفيتها، 
إلى حدّ انتهى بهم إلى أفهام عجيبة وآراء غريبة، يُنكرها الشرع والعقل 
جميعًا، رغم عبقرية ابن حزم التي تشهد بها آثاره العلمية التي كان فيها 

نسيجَ وحدهِ.

انظر كتابنا: مدخل لدراسة الشريعة الإسلامية صـ ٨٢ ـ ٨٦.  (١)

QaradawiBooks.com

                         273 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٧٢ المحور  الثالث : 

مثال ذلك ما قاله ابن حــزم في حديث النبي ژ عن البول في الماء 
الدائم، الذي لا يجري، ثم يغتســل  الماء  الراكد: «لا يبولن أحدُكم في 

أ منه»(٢). منه»(١). وفي رواية: «ثم يتوض
فابن حزم يرى أن البائل فــي الماء الراكد الذي لا يجري حرام عليه 
الوضوء من ذلك الماء والاغتسال به لفَرْض أو لغيره، وحُكمه التيمم إن 
لم يجد غيره، وذلك الماء طاهر حلال شــربه له ولغيــره! (إن لم يُغير 

البول شيئًا من أوصافه) وحلال الوضوء به والغُسل به لغيره.

ــرب على الوضوء والغُســل، فأباح  ورفض ابــن حزم أن يقيس الش
الشرب، وحرمهما على البائل، ورفض أن يقيس غير البائل على البائل.

وأكثر من ذلك أنه ربط الحكم بالبول المباشــر فــي الماء، فلو بال 
خارجًا منه، ثم جرى البول فيه، فهو طاهر، يجوز الوضوء منه والغُسل، 

له ولغيره(٣). وهو جمود عجيب!

ولا غرو أن أنكره جمهور علمــاء الأمة على الظاهرية، واعتبروه من 
مة ابن دقيق العيد في شرحه للحديث في كتابه  شــذوذاتهم، وقال العلا
القيم «الإحكام شــرح عمدة الأحكام»: «مما يُعلم بطلانه ما ذهبت إليه 
الظاهرية الجامدة: من أن الحكم مخصــوص بالبول في الماء، حتى لو 
بال في كوز وصبه في الماء لم يضر عندهــم... والعلم القطعي حاصل 
ببطلان قولهم، لاســتواء الأمرين في الحصول في الماء، وأن المقصود: 

متفق عليه: رواه البخاري في الوضوء (٢٣٨، ٢٣٩)، ومسلم في الطهارة (٢٨٢)، عن أبي هريرة.  (١)
رواه أحمد (٧٥٢٥)، وقال مخرجوه: حديث صحيح. والترمذي (٦٨)، وقال: حسن صحيح.   (٢)

والنسائي (٥٧)، كلاهما في الطهارة.
انظر: المحلى (١٤٢/١) وما بعدها، المسألة (١٣٦)، نشر دار الفكر، بيروت.  (٣)

QaradawiBooks.com

                         274 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٧٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

اجتناب ما وقعت فيه النجاســة من الماء، وليس هذا من مجال الظنون، 
بل هو مقطوع به»(١).

هذا ما قطع به الإمام ابــن دقيق العيد في «مقصود» الحديث، ولكن 
اها، لا يعنيها المقصود من الحديث، ولا من  الظاهرية الجامدة» كما سم»
النصوص عامة، ولا تبحث عن العــدل والمقاصد وراء النصوص يومًا، 
وهذه هــي آفتها، الآفة في قصــور منهج الظاهرية نفســه، وإن كان لهم 

استنباطات من النصّ أحيانًا في غاية القوة والروعة.
ومن حرفية أبي محمد ابن حزم ما قاله في حديث: «البكِْرُ تسُتأذن، 

وإذنها صُماتها»(٢).
وقد فهم جمهور الأمة من الحديث: أن صمت البكر عند استئذانها يدل 
على رضاها ويقوم مقام كلامها؛ لأنها تستحْييِ في الغالب، فلو أنها تكلمت 

وقالت بلسانها: أنا موافقة، فإنه آكد وأدل على رضاها من باب أولى.
ولكن ابن حزم يرى أنها إن تكلمــت بالرضا فلا ينعقد بهذا النكاحُ 

عليها؛ لأنه خِلاف الحديث النبوي(٣)!
قال المحقق ابن القيم: وهذا هو اللائق بظاهريته(٤)!

رفض ابن حزم تعليل أحكام الشــرع، وأنكر ربطهــا بأي حكمة أو 
مصلحة، وأجاز أن يكون المأمور به منهيا عنه، والمنهِي عنه مأمورًا به! 
ي بين المختلفين، وذكر  ق بين المتماثلين، وتُسو الشــريعة تُفر ورأى أن

انظر: الإحكام شرح عمدة الأحكام (٧٣/١).  (١)
متفق عليه: رواه البخاري (٥١٣٦)، ومسلم (١٤١٩)، كلاهما في النكاح، عن أبي هريرة.  (٢)

انظر: المحلى (٥٧/٩، ٥٨) المسألة (١٨٣٩).  (٣)
انظر: زاد المعاد في هدي خير العباد (٩١/٥)، نشر مؤسسة الرسالة، بيروت، ط ٢٧، ١٤١٥هـ ـ ١٩٩٤م.  (٤)

QaradawiBooks.com

                         275 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٧٤ المحور  الثالث : 

لذلك أمثلة وشــواهد رد عليها ابن القيم في «إعلام الموقعين»(١)، مبينًا 
خطأه، وأن ما حســبه متســاويًا أو متماثلاً ليس كذلك، وأن الشــريعة 
ق بين متســاويين أبدًا، كما لا تجمع بين مختلفين قَط، ومَن ظن  لا تُفر

ذلك فقد أخطأ على الشريعة.

ا����"�: ا�ُ��د ��'�;�   ���R�Sا� إ4q�ل 

وفي عصرنا رأينا وســمعنا مَن تقمص شــخصية ابن حزم، وأغفلوا 
النظر إلى مقاصد الشــريعة، ورفضوا ربط الأحكام بالحكم والمصالح، 
وحجبتهم النصوص الجزئية عن النظــر إلى المبادئ الكلية، فوقعوا كما 
لوا  وقع ابن حزم ـ وهو أوسع منهم علمًا بيقين ـ في أخطاء فاحشة، وحم

شريعة االله ما لا تحتمله، بضيق أفهامهم، وسعة أوهامهم.
ص في أخذ القيمة في زكاة المال وزكاة  رأينا مَن يحمل على مَن يُرخ
خصــة، وموافقة ذلك لغرض  ارات، رغم الحاجــة إلى الر الفِطــر والكف
الشــارع، ومصالح الناس، ويبالغون في تخطئة مَن أجاز ذلك من الأئمة 

السابقين، ومَن تبعهم من العلماء المعاصرين!
رأينا مَن يقبل في إثبات دخول رمضان أو الخروج منه شهادة فرد أو 
 فردَيْن، برغم إجماع علماء الفلك من المســلمين وغير المســلمين، أن
هلال الشهر يستحيل أن يُرى في أي بقعة في الأرض؛ لأنه لم يولد بعد، 
هذا مع أن علم الفلك اليوم بلغ مرحلة استطاع بها الوصول إلى القمر، 
وغدا احتمال الخطأ في أحكامه بنســبة ١: ١٠٠٠٠٠ (واحد إلى مائة ألف) 

كما يقول أهل الاختصاص.

انظر: إعلام الموقعين، باب ما ورد في السنة من تعليل الأحكام (١٩٨/١).  (١)

QaradawiBooks.com

                         276 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٧٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

لَف والخَلَف بجواز العمل بالحساب  وقد قال مَن قال من علماء الس
بْكي الأخذ به في النفْي لا في الإثبات،  مة الس لمن يثق به، وأوجب العلا
أي حينما ينفي الحســابُ القطعي إمكانَ الرؤيــة، فلا يجوز للقاضي أو 
المفتي أن يقبل شهادة الشهود، قال: لأن الحساب قطعي، والشهادة ظنية، 

، فضلاً عن تقديمه عليه(١). والظني لا يقاوم القطعي

:�!Zا��ر ا��'�د   B� �!ا���� إ('�ط 

أغرب من ذلــك أنا وجدنا مَن يقــول: إن النقــود الورقية التي 
يتعامل بها العالم كله اليوم، ومنه العالَم الإسلامي؛ ليست هي النقود 
ــنة، وعلى هذا لا تجب فيها  الشرعية التي وردت في الكتاب والس
الزكاة، ولا يجري فيها الربا! إنما النقود الشرعية هي الذهب والفضة 

وحدهما!
يمكنك في قول هؤلاء «الظاهرية الجدد» أن تملك الملايين من هذه 
النقود، ولا تُخرج عنها زكاة في كل حَوْل، إلا أن تطيب نفســك بشيء 

ع به. فتتطو
ويمكنك أن تدفع هذه النقود إلى مَن شئتَ من الناس أو إلى البنك، 

وتأخذ عليها من الفوائد ما أردتَ، ولا حَرَجَ عليك!
وقد رددتُ على هؤلاء الحرفيين في كتابــي «فقه الزكاة»(٢)، وبينتُ 

خطأهم الفاضح، وتناقضهم الواضح.

نـة النبوية صـ ١٥٩ ـ ١٦٥،  انظر ما كتبناه عن هذه المســألة في كتابينا: كيف نتعامل مع الس  (١)
التفريق بين الوسيلة المتغيرة والهدف الثابت، وفقه الصيام صـ ٢٣ ـ ٣٠، تحت عنوان: ثلاث 

طرق لإثبات رمضان، نشر مكتبة وهبة، القاهرة، ط ٢، ١٤٢٦هـ ـ ٢٠٠٦م.
انظر: فقه الزكاة (٢٩٠/١ ـ ٢٩١).  (٢)

QaradawiBooks.com

                         277 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٧٦ المحور  الثالث : 

فهذه النقود هي التي يدفعونها ثمنًا للأشياء، فيستحلون بها مختلف 
السلع.

وهي التي يدفعونهــا أجرة، فيســتحلون بها عَــرَق العامل الأجير، 
رة. وينتفعون في مقابلها بالعين المؤج

حون  ون بها الفروج، ويصحوهي التي يدفعونها مهرًا للمرأة، فيستحل
النكاح، ويُثبتون الأنساب.

وهي التي يدفعونها ديَة في القتل الخطأ، فيَبْرَؤُون من دم المقتول.

وهي التي يقبضون بها رواتبهم ومكافآتهم، وأجور عقاراتهم، وأثمان 
بضاعتهم، ويقيمون الدعاوي، ويطلبون التعويضات، ضد مَن يتأخر عنهم 

في ذلك، أو يأكل بعض ذلك عليهم.

وهي التي يعتبرون غنى المرء بمقــدار ما يملك منها، وفقره بمقدار 
ما يُحرَم منها.

وهي التي يحفظونها في أعز المواقــع صيانة لها وحفظًا من الضياع 
لشيء منها، في الدور، أو في المصارف، ويقاتلون دونها لو صال عليهم 

صائل يريدها.

وهي التي تُعاقب القوانين كلها مَن ســرقها أو اختلســها أو أخذها 
رشوة.

فكيف ســاغ لهؤلاء أن يُغفلوا ذلك كلّه، ويُســقطوا الزكاة عن هذه 
النقود، ويجيــزوا الربا فيها؛ لأنها ليســت ذهبًا ولا فضــة، لولا النزعة 

الظاهرية الحرْفيّة، التي ذهبت بهم بعيدًا عن الصواب؟!
QaradawiBooks.com

                         278 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٧٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ا����رة: أ�0ال   B� ة�N\ا� إ('�ط 

لقد ساءني أن أجد رجلاً مثل الشيخ ناصر الدين الألباني على تبحره 
في الحديث وعلومه؛ يؤيــد رأي الظاهرية والشــيعة الإمامية في إخراج 
ار الذين يملكون عروض  جالثروات التجارية من وعاء الزكاة، ويرى أن الت

ر بعشرات الملايين أحيانًا لا تجب عليهم الزكاة فيها! التجارة التي تقد
يق حســن خان  مة الشــوكاني، وتلميذه صِد وقد تبع في ذلك العلا
ــنة،  القنوجي، مخالفًــا جمهور الأمة، معرضًا عن عمومات القرآن والس

وعن مقاصد الشريعة.
وأنا من المعجبين بالشوكاني والقنوجي، وقبلهما بابن حزم، ولكن 
لا عصمة لغير رســول االله ژ ، والشــوكاني على إمامته تبدو فيه أحيانًا 

نزعة ظاهرية، كما في موقفه هنا، وفي بعض المسائل الأخرى.
وأحسب أن الشوكاني لو عاش إلى عصرنا، ورأى أن من التجار مَن 
ر بالملايين، بل بعشــراتها ومئاتها، وأن هذه  يملك بضائع وعروضًا تُقد
الثروة قد تمر عليها الســنون ولا تَنضِ (أي تُسَيل في صورة نقود). ولو 
حدث شــيء جزئي من ذلك، فقلما يحول عليه الحَوْل، ومعنى هذا أن 

ة من وجوب الزكاة! أموال التجار هذه معفاة بصورة مستمر
ولكن الشيخ الألباني يعيش في عصرنا، ويقول ذلك، وينكر على مَن 

يخالفه، ويزعم أن قوله هو الشرع الصحيح، وهذا هو العُجْب العاجب!
قه،  لقد ســمعتُ ذلك عنه قديمًا من بعض الناس، وكنــتُ لا أصد
حسبته نوعًا من التشــنيع على الشــيخ، لما له من خصومات كثيرة مع 

علماء المذاهب الأربعة وغيرهم.
QaradawiBooks.com

                         279 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٧٨ المحور  الثالث : 

ــنة»  حتى قرأت ذلك في كتاب: «تمام المنة في التعليق على فقه الس
وذلك عند تعليقه علــى حديث أبي ذر ƒ : «وفي البَــز صدقته» الذي 
نه الحافظ ابن حجر(١) من قبل ـ ثم قال: «والحق  فه الشيخ ـ وإن حس ضع
أن القــول بوجوب الزكاة على عُــروض التجارة ممــا لا دليل عليه في 
التي  «البــراءة الأصلية»  ــنة الصحيحة، مع منافاته لقاعدة  الكتاب والس
يؤيدها قوله ژ في خطبة حجة الوداع: «فإن دماءَكم وأموالَكم وأعراضَكم 
وأبشارَكم عليكم حرامٌ، كحُرْمة يومكِم هذا، في شهركم هذا، في بلدكم 

هذا، ألا هل بلغت؟! اللهم فاشهد...» الحديث(٢).
ومثل هذه القاعدة ليس من السهل نقضها، أو على الأقل تخصيصها 
̂ : «ليس في العُروض  ت، كقول عبد االله بن عمر  ببعض الآثار ولو صح
زكاة، إلا مــا كان للتجارة». (أخرجه الإمام الشــافعي في «الأم» بســند 

صحيح)(٣).
ومع كونه موقوفًا غير مرفوع إلى النبي ژ ، فإنه ليس فيه بيان نصاب 
زكاتها، ولا ما يجب إخراجه منها، فيمكن حملــه على زكاة مطلقة، غير 
مقيدة بـزمن أو كمية، وإنما بما تطيب به نفس صاحبها، فيدخل حينئذ في 

 _  ^  ] عموم النصوص الآمِرة بالإنفــاق، كقوله تعالى: ﴿\ 
 ﴾ ̈  §  ¦ a ﴾ [البقرة: ٢٥٤]، وقوله جَــل وعَلا: ﴿ ¥   `

[الأنعام: ١٤١].

ادعاء الإجماع فيها لهذه الآثار  وجملة القول: إن المســألة لا يصح 
وغيرها، مما ذكره ابن حزم في «المحلّى».

الدراية في تخريج أحاديث الهداية (٢٦٠/١).  (١)
 ـ٧٣. سبق تخريجه ص  (٢)

الأم (٤٩/٢)، نشر دار المعرفة، بيروت، ١٤١٠هـ ـ ١٩٩٠م.  (٣)

QaradawiBooks.com

                         280 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٧٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وقد أشْبع ابن حزم القول في مسألتنا هذه، وذهب إلى أنه لا زكاة 
في عروض التجارة، وردّ على أدلة القائليــن بوجوبها، وبين تناقضها 
ا في كتابه  ا دقيقًــا، فراجعه، فإنه مفيد جدفيها، ونقدها كلها نقدًا علمي

«المحلى» (٢٣٣/٦ ـ ٢٤٠).
يق حسن  وقد تبعه فيما ذهب إليه الشوكاني في «الدرر البهية» وصِد
الشــوكاني على  الندية» (١٩٢/١ ـ ١٩٣)، وردّ  خان في شــرحه «الروضة 
صاحــب «حدائق الأزهار»، قولــه بالوجوب في كتابه «الســيل الجرار» 

(صـ ٢٦ ـ ٢٧)، فليراجعه مَن شاء».
ثم قال الشيخ الألباني: «فائدة هامة:

عي بعضهم أن القول بعدم وجــوب زكاة عروض التجارة فيه  قد يد
إضاعة لحق الفقراء والمساكين في أموال الأغنياء والمُثْرِين.

والجواب من وجهين:
ع شــيئًا من  الأمر كلّه بيد االله تعالى، فليس لأحدٍ أن يُشــر الأول: أن

 ¸  ¶  µ  ´³  ²  ±  ° عنده بغير إذن من االله 8 ﴿ ¯ 
¿ ﴾ [القصص: ٦٨]. ألا ترى أنهم أجمعوا   ¾  ½  ¼  »  º¹
على أنه لا زكاة على الخَضْراوات، على اختلاف كثير بينهم مذكور عند 
المصنف(١) وغيره، واتفقــوا على أنه لا زكاة على القصب والحشــيش 
والحطب مهما بلغت قيمتها، فما كان جوابهم من هذا كان الجواب عن 
تلك الدعوى! علــى أن المؤلف قد جزم أنه لم تكــن تؤخذ الزكاة من 

الخضراوات، ولا من غيرها من الفواكه، إلا العنب والرطب.

يعني: الشيخ سيد سابق في فقه السنة.  (١)

QaradawiBooks.com

                         281 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٨٠ المحور  الثالث : 

فأقول: فهذا هو الحق، وبه تبطل الدعوى من أصلها.
والآخر: أن الدعوى قائمة على قصَِــر النظر في حكمة فرض الزكاة: 

 q ﴿ :أنها لفائدة الفقراء فقط، والأمر على خلافــه كما في قوله تعالى
[التوبــة: ٦٠].   ﴾ x  w  v  u  t  s  r
عنا النظر في الحكمة قليلاً، وجدنا أن الدعوى  فإذا كان الأمر كذلك، ووس
باطلة؛ لأن طــرح الأغنياء أموالهم ومتاجرتهم بهــا أنفع للمجتمع وفيه 
صون في  الفقراء مِن كَنْزها ولو أخرجوا زكاته، ولعل هذا يدركه المتخص

علم الاقتصاد أكثر من غيرهم»(١).
هذا ما قاله الشيخ الألباني، وقد كنتُ أستبعده حتى قرأته! إنه يُعفي 
تجــار الأمة من الــزكاة المفروضــة على غيرهــم من أهــل المال من 
المســلمين، مُغْفِلاً عمومات القرآن التي تجعل فــي كل مال حقا، وأن 

 f ﴿ :لَف قوله تعالى يؤخذ من كل مال صدقة، ومُغْفِلاً ما فسر به الس
j ﴾ [البقرة: ٢٦٧] أن المراد به زكاة التجارة.  i  h  g

ــنه ابن  ومُعْرِضًا عن حديث سَــمُرة وأبي ذر، وإن كان منها ما حس
عبد البر والحافظ، وسكت عليه أبو داود والمنذري.

ومُعْرِضًا عما جاء عن عُمَر وابنه وابن عباس من وجوب زكاة التجارة 
دون أن يُعلم لهم مخالف.

حها غيره، ومنهم شيخه ابن حزم، والعلامة الشيخ  فًا لآثار صح ومضع
كًا في الإجماع الذي نقله البغوي، ونقله قبله ابن المنذر  شاكر، ومُشــك

ابي. وأبو عبيد والخط

ــنـة للألباني صـ ٣٦٣ ـ ٣٦٨، نشر دار الراية للنشر،  انظر: تمام المنة بالتعليق على فقه الس  (١)
ط ٥، ١٤٢٢هـ ـ ٢٠٠١م.

QaradawiBooks.com

                         282 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٨١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ومستدلا بالمتشابهات من مثل: «إن أموالكم ودماءكم عليكم حرام». 
م الاعتداء على الأموال بالنهب والسرقة والظلم، فأين هذا من  الذي يحر

تطهيرها بأخذ الزكاة منها؟

لاً للآثار تأولاً بعيدًا برغم نزعته الظاهرية مثل قوله في أثر ابن  ومتأو
عمر الصحيح: «ليس في العُروض زكاة، إلا ما كان لتجارة». أن المراد به: 
زكاة مطلقة غير مقيدة بمقدار ولا بزمن، مع أن كلمة «الزكاة» إذا أطلقت 

في هذا السياق لا يُفهم منها إلا الزكاة المعهودة؛ لأنها حقيقة شرعية.

ا، وهو أن للشــريعة مقاصد يجب أن  وقبل ذلك كلّه أغفل أمرًا مهم
ي بين مختلفين،  ق بين متماثلَيْن، ولا تُســو الشــريعة لا تُفر تُرعَى، وأن
اع وأصحاب الإبل والبقر  ر وأنه من غير المفهوم أن تجب الزكاة على الز

والغنم، ولا تجب الزكاة على أصحاب الثروات التجارية!

ار في حاجة إلى تزكية أنفسهم، وتطهير أموالهم كغيرهم؟  جأليس الت
بلى، بل هم أشــد حاجة من غيرهم لما يشوب كسبهم من شوائب قلما 

يسلم منها أحد.

أليسوا مطالَبين بشكر النعمة، وإعانة الفقراء والعاجزين، والمساهمة 
في إعلاء كلمة الإسلام ونشر دعوته، وتأليف القلوب عليه، كغيرهم؟

وا لها جزءًا مما  أليســت خزانة بيت مال الزكاة في حاجة إلى أن يؤد
رزقهم االله، كما يؤدي غيرهم من مالكي النصاب؟!

لقد ذكر الشــيخ اعتراض بعض الناس بمثل هذا، وأجاب عن ذلك 
بأمرين:

ع من عند أنفسنا. نا أن نُشرالأمر كلّه الله، وليس من حق الأول: أن
QaradawiBooks.com

                         283 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٨٢ المحور  الثالث : 

وهذا فرار من الجــواب؛ لأن معناه أن أحكام الإســلام في الأمور 
ا ليس مــن التعبد المحْض ـ لا تعلل،  المالية والاقتصادية ونحوها ـ مم

وأنها يمكن أن تتناقض، ولا نملك إلا التسليم.
وقد ذكر الشــيخ هنا عن الفقهاء أنهم أجمعوا علــى أن لا زكاة في 
الخَضْراوات، وهذا ليس بصحيح، فذهب عمر بن عبد العزيز وأبو حنيفة 
حه  وداود إلى وجوب الزكاة في كل ما أخرجت الأرض، وهو الذي رج
شــيخ المالكية في عصره: القاضي أبو بكر بن العربي في تفســير آية: 
̈ ﴾ [الأنعام: ١٤١]، وفي شرح حديث: «فيما سقت   §  ¦  ¥ ﴿

السماءُ العُشْر»(١).
 ﴾ m  l  k  j ﴿ :وابــن العربي هــو القائل: «قولــه تعالــى
[التوبــة: ١٠٣] عام فــي كل مال، على اختــلاف أصنافه، وتباين أســمائه، 

ه بشيء فعليه الدليل»(٢). واختلاف أغراضه، فمن أراد أن يخص
الثاني: ما علل به الشيخ إعفاء التجار من الزكاة، وهو أن طرحهم 
أموالهم ومتاجرتهــم بها أنفع للمجتمع وفيه الفقــراء من كنزها ولو 
أخرجوا زكاتهــا، وأن هذا يدركه المختصون فــي الاقتصاد أكثر من 

غيرهم!
ون  اع أيضًــا؛ لأنهم يُنم ر ما قاله الشــيخ، لوجب إعفاء الز ولو صح
مالهم وأرضهم بالغرس والزرع، وينفعــون المجتمع أيضًا وفيه الفقراء، 
ومثلهم أرباب المواشــي والسوائم؛ إذ لا شــك أنهم ينفعون المجتمع 

أيضًا.

 ـ١١٦. سبق تخريجه ص  (١)
انظر: عارضة الأحوذي بشرح صحيح الترمذي (١٠٤/٣)، نشر دار الكتب العلمية، بيروت.  (٢)

QaradawiBooks.com

                         284 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٨٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ومَن قال: إن أخذ الــزكاة تعني الكَنْز، والزكاة هي أنجع الوســائل 
لمحاربة الكَنْز، وقد صــح الحديث مرفوعًا(١) وموقوفًــا(٢) بتنمية أموال 

اليتامى بالاتجار وغيره، حتى لا تأكلها الزكاة، فغيرهم أولى.
والمختصون في الاقتصاد الذين أحال إليهم الشيخ يعلمون أن التجار 
في العالَم كله تُفرض عليهم ضرائب عالية، للإســهام في تنمية أوطانهم 
وحمايتهــا، وكفالة الضعفــاء من أهلهــا، وذلك لأنهم يســتفيدون من 
المجتمع مباشرة وغير مباشــرة، فلا بد أن يستفيد المجتمع منهم، فكل 

غُنم يقابله غُرم.
لقد ناقشتُ المضيقين في إيجاب الزكاة في كتابي: «فقه الزكاة» في 
فصْل «زكاة المُسْتَغَلات» وناقشتُ شبهات الظاهرية في فصل «زكاة الثروة 
التجارية» وفندتُ شــبهات هؤلاء وأولئك، ولا أريــد أن أعيد ما كتبتُه 

ع في الموضوع(٣). هناك، فليراجعه مَن يريد التوس
وليت شِعري لو أخذت المدن التجارية الكبرى في عالَمنا الإسلامي 
بفتوى الشــيخ، فماذا يكون للفقراء والغارمين، وفي ســبيل االله، وسائر 

ر بالمليارات؟ المصارف من أموالهم التي تُقد

رواه الترمذي (٦٤١)، وقال: في إســناد الحديث مقــال، لأن المثنى بن الصباح يضعف في   (١)
الحديث. والدارقطني في السنن (١٠٩/٢)، والبيهقي في الكبرى (١٠٧/٤)، ثلاثتهم في الزكاة، 

عن عبد االله بن عمرو بن العاص، وضعفه الألباني في ضعيف الترمذي (٩٦).
رواه البيهقي في البيوع (٢/٦)، عن سعيد بن المسيب أن عمر بن الخطاب قال: «ابتغوا في   (٢)

أموال اليتامى لا تأكلها الصدقة». قال البيهقي: هذا إسناد صحيح وله شواهد عن عمر.
انظر: فقه الزكاة (٣٢٧/١ ـ ٣٢٨)، فصل: زكاة الثروة التجارية، باب: أدلة وجوبها وشــبهات   (٣)
المخالفين والردّ عليها، نشر مكتبة وهبة. وانظر: زكاة المستغلات بين المضيقين والموسعين 

(٤٦٢/١ ـ ٤٦٨).

QaradawiBooks.com

                         285 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٨٤ المحور  الثالث : 

ار جدة والريــاض والكويت ودبي وأبو ظبي والدوحة  ليس على تُج
 والمنامة وعُمان وبيروت والقاهرة ودمشــق وغيرها من زكاة إلا ما نُض
من البضائع (أي ما سُــيل منها) وحــال عليه الحَــوْل، أو ما طابت به 
أنفسهم من قليل أو كثير. وقد تمر سنوات، ولا يُسيل من هذه العُروض 
شيء؛ لأن بضاعة تذهب وأخرى تجيء، وهكذا دواليك، والمحروم هو 

الفقراء والمستحقون، والمظلوم هو الإسلام!
على أن ابن حزم المضيق في الــزكاة، يكمل مذهبه أنه يوجب على 
ولي الأمر أن يفــرض على الأغنياء في أموالهم ما يســد حاجة الفقراء، 

ويُجبرهم على ذلك(١).
والشــيعة الذين لا يرون الزكاة واجبة في عروض التجارة، يعوّضون 
ذلك بما أوجبوه من «الخُمس» في كل ما يغنمه المســلم ويستفيده من 
دخْل، بعد أن يأخذ كفاية نفســه وأهله لمدة سنة بالمعروف. ومن ذلك: 

خُمس أرباح التجارة، فهي ضريبة على صافي الدخل بمقدار ٢٠ ٪.
أما الشــيخُ، فيرى الأصل براءة الذمة من كل تكليف في المال وإن 
مة مصونة لا يجوز المساس بها،  أموال الأغنياء محر بلغ الملايين، وأن
دًا،  حق عليها، وليمُت الفقراء جوعًا، وليهلك الضعفاء تشر أو إيجاب أي

ار بما تطيب به أنفسهم من الفُتات! جإلا أن يجود عليهم الت
نة المفترى عليهما. ه إلى الكتاب والسويُعزى بعد ذلك كل

إن الإسلام قد يُضار أحيانًا من أصدقائه الطيبين، أكثر مما يُضار من 
أعدائه الخبيثين الكائدين.

٭ ٭ ٭
انظر: المحلّى (٢٨١/٤ ـ ٢٨٤)، مسألة (٧٢٥)، وانظر: فقه الزكاة (٩٩٠/٢، ٩٩١).  (١)

QaradawiBooks.com

                         286 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٨٥

�!"�الا��H�م �H���9ص ا�'

ومــن المعالم البــارزة، والضوابــط المهمة، لحســن الفهم عن االله 
نة. ورسوله: الاعتصام بقطعيات النصوص من الكتاب والس

المتشابهات  ردّ  الضابط الأسبق ويعضده، وهو  الضابط يكمل  وهذا 
إلى المحكمات.

وأعني بالنصوص القطعية هنا: ما اجتمع فيه الأمران: قطعية الثبوت، 
وقطعية الدلالة.

وقطعية الثبوت إنمــا تتحقق في القرآن الكريــم، والمتواتر من 
الأحاديث، وما يلحق بالمتواتر من أحاديث الصحيحين، التي تلقتها 
الأمة بالقبول، واحتف بها من القرائن والدلائل، ما يرفعها من مرتبة 
الظن ـ الذي هــو الأصل في أحاديــث الآحاد ـ إلــى مرتبة القطع 

واليقين.
ــنة،  فالأصل في قطعي الثبوت أن يكون من القرآن، والقليل من الس

نة من أحاديث الآحاد. فمن المقرر المعلوم أن جمهرة الس
أما قطعية الدلالة، فنعني ألا يحتمل النص إلا تفسيرًا واحدًا، ووجهًا 
واحدًا، بحكم وضعه اللغوي أو الشــرعي، أو بدلالــة القرائن المختلفة 

التي تزيل أي احتمال لفهم آخر.
QaradawiBooks.com

                         287 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٨٦ المحور  الثالث : 

ومن هذه القرائــن والدلائل: إجماع الأمة على هــذا الفهم، واتفاق 
طوائفها ومذاهبها عليه.

 *  )  (  '  &  %  $  #  " فقوله تعالــى: ﴿ ! 
 7  6  5  4  3  2  1  ❁  /  .  -  ,  +
 ﴾ E  D  C  BA  @  ?  >  =  <  ;  :  9  8
[المائدة: ٩٠، ٩١] يدلّ بطريق القطع واليقين على تحريم الخمر والميسر، بدليل 

الأمــر بالاجتناب ـ الذي لا يُذكر فــي القرآن إلا مع الأوثــان والطاغوت 
والكبائر ـ وترتيب الفلاح عليه، وقرْنها بالأنصاب والأزلام، وجعلها رجْسًا 
من عمل الشــيطان، وبيان بعض آثارها الروحية والاجتماعية، ولا غرو أن 

أجمعت الأمة على تحريم الخمر، بل على اعتبارها من الكبائر.
فلا مجــال لمُماحك يمــاري بالباطل، ليشــكك في هــذا التحريم 

القاطع؛ لأن القرآن لم يذكر لفظ «التحريم» صراحة، بل «الاجتناب».
وقد رددنا على هذا الهراء الباطل في بعض كتبنا، فليراجَع(١).

 }  |  {  z  y  x  w  v  u ﴿ :ومثل ذلك قوله تعالى
 ¯  ®  ¬«  ª  ©  ¨  §  ¦  ¥  ¤  ❁  ¢  ¡ ے   ~

¶ ﴾ [البقرة: ٢٧٨، ٢٧٩].  μ  ´  ³  ²  ±  °
فهذا دلّ على تحريــم الربا تحريمًا شــديدًا بهذه الألفــاظ الزاجرة 
الهائلة، وهو ما لا خلاف عليه، كما لا خلاف بين الأمة على تحريم «ربا 
النسيئة» وهو: الزيادة المشروطة على رأس المال في مقابل الأجل، وإنما 
الخلاف بين الأمة فيما عُرِف باســم «ربا الفضل» وهو ربا البيوع، وهو 

انظر كتابنا: فتاوى معاصرة (٦٤٤/١ ـ ٦٤٨)، فتوى: تحريم الخمر من قطعيات الدين.  (١)

QaradawiBooks.com

                         288 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٨٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ا لذريعة الربــا الحقيقي، الذي هو ربا النســيئة،  م بالحديث ســد محــر
فتحريمه تحريم الوســائل، لا تحريم المقاصد، كما بين ذلك الإمام ابن 
القيم في «إعلام الموقعين»(١). وتسمية هذا النوع «ربا» تسمية مجازية كما 
ل جريء يزعم أن «الربا» الذي  قال شيخنا دراز 5 (٢). فلا محل لمتقو
آذن االله مرتكبيه بحرب من االله ورسوله، والذي لُعِنَ آكله ومؤكله وكاتبه 
وشاهديه، على لســان محمد ژ ، لم يكن معلومًا للأمة، وأن الصحابة 
موا  والتابعين والأتباع والأئمة المجتهدين من جميع المذاهب، الذين حر
ربا النســيئة، أخطؤُوا الفهم عن االله ورسوله، وقالوا في الدين بغير علم، 
موا ما أحل االله، افتراءً على االله؛ أو أن الرســول ژ لحق بربه، ولم  وحر
يقم بما أوجب االله تعالى عليه، من بيان ما أنزل إليه للناس، فكأن هؤلاء 
يتهمون الرسول الكريم بالخيانة في التبليغ عن ربه، أو التقصير في بيان 
ل إليه، أو يتهمون الأمــة كلها بالغباء والجهالــة، ففهمتْ عن االله  ما نُــز

ورسوله غير ما أراداه! ولا حول ولا قوة إلا باالله!
والعلماء متفقون على أن تأخير البيان عــن وقت الحاجة لا يجوز، 

فكيف بتركه بالكلية؟!
ن عدة  النصّ الواحد، قــد يتضم ومما ينبغي التنبيــه عليه هنــا: أن
، فلا يجوز اتخاذ الجزء  في دلالتــه، وبعضها ظني أحكام، بعضها قطعي

الظني في النص دليلاً على إنكار القطعي منه.
 5  4  3  2  1  0 فقولــه تعالــى: ﴿ / 

> ﴾ [المائدة: ٣٨].  ;  :  98  7  6
انظر: إعلام الموقعين (١٣٥/٢ ـ ١٤٦).  (١)

انظر: الربا في نظر القانون الإسلامي صـ ١٨، نشر بنك فيصل الإسلامي، مصر.  (٢)

QaradawiBooks.com

                         289 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٨٨ المحور  الثالث : 

يدلّ جزمًا على وجوب قطع اليد من السارق والسارقة، ولا احتمال 
فيه بوجه من الوجوه أن يكون هذا الأمر للاســتحباب، بَلْهَ للإباحة! ولا 
احتمال لأن يكون قطع اليد مجازيا، على نحو ما قال بعضهم في شاعر 
هجاه: اقطع لسانه، أي بالعطاء والنوال. كما زعم ذلك بعض المعاصرين، 

الذين يستشنعون إقامة الحدود، تأثرًا بالفكر الغربي.

ولكن أي يد تُقطع؟ ومن أين تُقطع؟ وما النصاب ـ أو الحد الأدنى 
من المــال ـ الذي تُقطع فيه؟ وما الشــروط اللازمة لإقامــة الحد؟ وما 

بهات التي تدرؤه؟ الش

هذه التســاؤلات والإجابة عنها، تدخل في الدلالات الظنية للنصّ، 
وهي معترك الأفهام بين الفقهاء، ولكل فيها رأيه واجتهاده وترجيحه، في 

دائرة الأصول المرعية، والقواعد المتبعة.

ومن المؤكد: أن النصوص القطعيــة ثبوتًا ودلالة لا تُناقض القواطع 
اليقينيات العلمية بحال، كما لا يمكن أن تناقض المصالح  العقلية، ولا 

القطعية للناس.

أما قواطع العقل والعلم، فلأن القطعيــات لا يناقض بعضها بعضًا، 
وإلا لم تكن قطعية، وهــو خلاف المُفتَرض، ومــا يُظَن من تناقض في 
ذلك، فلا بد أن يكون أحد الطرفيــن من الدين أو العقل أدُخل في دائرة 
القطع واليقين خطأ، وهو لا يعدو دائرة الظن. وسنعرض لذلك في شرح 

الأصل التاسع عشر، إن شاء االله.

وأمــا المصلحــة القطعية فلا يمكــن أن تناقض النــصّ القطعي أو 
ده علماء الأمة قديمًا وحديثًا. يناقضها بحال؛ وهو ما أك

QaradawiBooks.com

                         290 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٨٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وإذا تُوُهم هذا التناقض، فلا بد من أحد أمرين:
إمّا أن تكون المصلحــة مظنونة أو موهومة، مثل مصلحة إباحة الربا 
لطمأنة الأجانب، أو الخمر لاجتذاب الســياحة، أو الزنــى للترفيه عن 
ه  اب، أو إيقاف الحدود، مراعاة لأفكار العصر! أو غير ذلك مما يمو العُز

هون من عبيد الفكر الغربي. به ممو
ثون عنه غير قطعي، وهو ما وقع فيه  وإمّا أن يكون النص الذي يتحد
صين والمتضلعين من علوم  كثير من الباحثين، ولا سيما من غير المتخص

الشريعة وأسرارها، فحسبوا بعض النصوص قطعية، وليست كذلك.
مة الشيخ محمد أبا زهرة ذكر في كتابه عن  العلا ومن أمثلة ذلك: أن
ث عن رأي نجــم الدين الطوفي  الإمــام أحمد بن حنبل» عندما تحــد»
(ت: ٧١٦هـ) في تقديم المصلحــة على النص إذا تعارضــا، فقال: «إنه 

لا يمكن أن يكون ثمّة تعارض بين مصلحة يقينية ونصّ قطعي»(١).
وعلق الدكتور عبد الحميد متولي أستاذ القانون الدستوري المعروف 
في كتابه: «مناهج التفســير في الفقه الإســلامي» على كلمة الشيخ أبي 
زهرة بقوله: الواقع أن هذا القول ـ فيما نعتقد ـ لا يتفق مع الواقع، ومع 
ما كان يراه بعض كبار الصحابة، وعلى رأسهم عمر بن الخطاب، بل ولا 

مع ما كان يراه الرسول ذاته.
«فالرسول نهى عن قطع يد السارق في زمن الحرب، خشية أن ينتقل 
السارق إلى صفوف الأعداء هربًا من القِصاص؛ الأمر الذي يدلّ على أن 
الرسول رأى أن النصّ القرآني المعروف (الذي يقضي بقطع يد السارق) 

لم يكن يتفق تطبيقه في تلك الحالة (حالة الحرب) مع المصلحة.

انظر: ابن حنبل لأبي زهرة صـ ٣١٠، نشر دار الفكر العربي.  (١)

QaradawiBooks.com

                         291 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٩٠ المحور  الثالث : 

وعمر بن الخطاب لم يطبق نصّ الآية القرآنية المعروفة التي وردت 
بشــأن إعطاء الصدقات إلى «المؤلفة قلوبهم»؛ لأنه وجد المسلمين لم 
دين والمؤيدين من تلــك الطائفة، ومن ذلك  يعودوا بحاجة إلى المعض
نرى أنه لم يطبق النص لزوال حكمته؛ أو بعبارة أخرى: وجد أن تطبيق 

النص أصبح في عصره لا يتفق مع المصلحة»(١) اهـ.
والواقع أن تعليق الدكتور متولي على شــيخنا أبــي زهرة، في غاية 
الخلل والاضطراب وســوء الفهم. فهو يجعل بيان الرســول ژ للنص 
القرآني من باب تعارض المصلحة مع النصّ، ونســي أن مهمة الرسول 
ل إليهم، وأن مــن هذا البيان  ن للناس ما نُــزبنصّ القــرآن ذاتــه أن يُبَي

تخصيص العام، وتقييد المطلق بإجماع العلماء كافة.
وقد بين الرســول بالنســبة للنص القرآني في حد السرقة: النصاب 
الذي يوجب القطع، فلا قطع في أقل من رُبــع دينار، أو فيما دون ثَمَن 
(٢). ولا قطع فيما يؤخذ من غيــر حِرْز، كالذي يوخذ من الحقول  المِجَن
للأكل، ولا قطع فيمن أخذ من مــال ابنه أو ابنته لقولــه: «أنت ومالُكَ 
لأبيك»(٣). ويقاس عليه كل مَن ســرق من مالٍ له فيه حق. والقطع إنما 
انظر: مناهج التفســير في الفقه الإســلامي للدكتور عبد الحميد متولي صـ ٩١، نشر شركة   (١)
عكاظ، السعودية، ط ١، والكتاب يحمل عنوانًا كبيرًا، لم يتأهل له مؤلفه بما ينبغي من عدة، 
ولهذا اضطربت آراؤه، وخف ميزانه، ومَــن أراد أن يقرأ في الموضوع، فليرجع إلى كتاب: 
تفسير النصوص في الفقه الإسلامي للدكتور محمد أديب صالح في مجلدين، وهو دراسة 
صة حصل بها على الدكتوراه من جامعة القاهرة، وأثنت عليها لجنة المناقشة ثناءً  جادة متخص

طيّبًا، نشر المكتب الإسلامي، بيروت.
: الترس. المِجَن  (٢)

جوه: حسن لغيره. وأبو داود في البيوع (٣٥٣٠)، وابن ماجه  رواه أحمد (٦٩٠٢)، وقال مخر  (٣)
حه الألباني في صحيح  في التجارات (٢٢٩٢)، وابن أبي شــيبة في البيــوع (٢٣١٥٦)، وصح

ابن  ماجه (١٨٥٦)، عن عبد االله بن عمرو.

QaradawiBooks.com

                         292 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٩١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ســغ، لا من المرفق، ولا من العضد... إلى  يكون لليد اليمنى، ومن الر
ــنة مبينة للقرآن، وكان من ذلك: نهيه ژ أن تقطع  آخر ما جاءت به الس

الأيدي في الغزو(١).
فكيــف اعتبر الباحــث هذا الأمــر وحــده معارضة للنصّ باســم 
المصلحة؟ وهل يعتبر الدكتور متولي النص من القرآن وحده؟ أم يشمله 

ويشمل النص من الحديث النبوي أيضًا؟
فما ذكره في هذا المقام لا يدخل في باب التعارض قط، لا بين نص 

نة للقرآن(٢). ومصلحة، ولا بين نصين، بل هو من باب بيان الس
أما ما ذكره الدكتور متولّي عن موقف عمر من «المؤلفة قلوبهم» وأنه 
ل النص لتعارضه مع المصلحة في عصره، فهذه دعوى عريضة على  عط
ا، وما كان له أن يفعل، ولا يملك  فهو لم يعطــل نص ، ƒ ابن الخطاب
هو ولا غيره ذلك. ومــا قاله الدكتور هنا ترديد لقول أناس ســبقوه، لم 
ل الــرد على هذه  ل، وســنؤجه من الدرس والتأميعطوا الموضــوع حق
الدعوى عند مناقشــتنا لما أثاره بعض الكتاب المعاصرين حول «النص 
والاجتهاد» وهو ما ننوي إفراده بالبيان في شرح الأصل الخامس الخاص 

بالسياسة الشرعية بتوفيق االله.

٭ ٭ ٭

جــوه: رجاله موثقــون. وأبو داود في الحــدود (٤٤٠٨)،  رواه أحمــد (١٧٦٢٦)، وقال مخر  (١)
حه الألباني في المشــكاة (٣٦٠١)، عن  والترمذي في الحدود (١٤٥٠)، وقال: غريب. وصح

بسر بن أرطاة.
نـة للقرآن هنا: اعتبار التوبة مسقطة للحـد، كـمـا رجـح ذلك ابن  ومما يدخل في بيان الس  (٢)

تيمية وابن القيم. انظر: إعلام الموقعين (١٩/٣ ـ ٢٢).

QaradawiBooks.com

                         293 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٩٢ المحور  الثالث : 

�} ��H"9 الأ�0ُ وإ#���6� ا�!'!� ُّ
ا���

ومن الضوابط المهمة لسلامة الفهم للإسلام، ولنصوص قرآنه، وسُنة 
نبيه: التمســك بما أجمعت عليه الأمة، واســتقر عليه اعتقادها وفكرها، 
عت عليــه آدابها وأنواع  ســت عليه قيمها وأصول تقاليدهــا، وتفر وتأس

سلوكها وعلاقاتها.

:��R :!�"J يOا� الإ#��ع 

ومعنى هذا أني لا أريد بالإجماع هنا: الإجماع الأصولي فحسْــب، 
الذي قد ينازع فيه منازعــون: في إمكانه، أو في وقوعه إذا أمكن، أو في 

العلم به إذا وقع، أو في حجيته إذا عُلمِ.
إنما أريد ما هو أعمــق من ذلك: أريد ما يمثل اتجــاه الأمة العقلي 
القرون، وتلقاه  والنفســي، الاعتقادي والســلوكي، الذي توارثته خلال 
لَف، والأبناء عن الآباء، حتى أصبح جزءًا من كيان الأمة،  الخَلَف عن الس

لا يجوز أن تنفصل عنه، أو ينفصل عنها.
 ، والقضايا التي أجمعــت عليها الأمة، قد لا تكون كبيــرة في الكم
كثيرةً في العدد، ولكنهــا بلا ريب كبيرة في الكيــف، ثقيلة في الوزن، 

خطيرة في الأثر.
إن هذه المواضع الإجماعيــة ـ كما ذكرت في بعض كتبي من قبل ـ 

QaradawiBooks.com

                         294 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٩٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

هي التي تجسّد الوحدة الاعتقادية والفكرية والشعورية والسلوكية للأمة، 
وتجعل من المسلمين «أمة» واحدة، كما أمر االله ورسوله، لا «أمُمًا» شتى، 

كما أراد أعداؤها ويريدون(١).
وأساس ذلك: أن محمدًا ژ هو خاتم النبيين، وأن رسالته هي خاتمة 
الرسالات السماوية، ولهذا كانت أمته هي آخر الأمم، كما أنها خير الأمم 

وأوسطها والشهيدة عليها.
ل االله تعالى ببقــاء هذا الديــن، ببقاء مصادره  ومن أجل ذلــك تكف

محفوظة، وبقاء أمته قائمة عليه، إلى أن يأتي أمر االله.
ولهذا صح في الأحاديث: أن االله تعالى لن يُهلك هذه الأمة بما أهلك 
ا من غيرها يستأصل شأفتها،  ط عليها عدوبه الأمم من قبلها، ولن يُســل

وبهذا يستمر بقاؤها المادي.
ولكن البقاء الحق للأمة إنما يكون ببقائها المعنوي، أي باستمرارها في 
رسالتها، ولو في صورة طائفة منها، تظل داعية إلى الحق، وإن كثر المبطلون.
 X  W  V  U  T ﴿ :وهذا ما وعد االله تعالى به فــي قوله

Z ﴾ [الأعراف: ١٨١].  Y
وأكــدت ذلك صحاح الأحاديــث، التي تكاثرت وتوافــرت(٢) بأنه: 
لا تزال طائفــة من هذه الأمة قائمين على الحــق لا يضرهم مَن خالفهم 

حتى يأتي أمر االله وهم على ذلك.

انظر كتابنا: الصحوة الإسلامية وهموم الوطن العربي صـ ٨٣، ٨٤، نشر مكتبة وهبة، القاهرة،   (١)
ط ٢، ١٤١٧هـ ـ ١٩٩٧م.

صحت من حديث عمر، والمغيرة، وثوبان، ومعاوية، وأبي هريرة، وقرة بن إياس، وجابر بن   (٢)
عبد االله، وعمران بن حصين، وعقبة بن عامر، وجابر بن سمرة، وأبي أمامة، انظر: الأحاديث 

(٧٢٨٧ ـ ٧٢٩٦)، (٧٧٠١ ـ ٧٧٠٤) من صحيح الجامع الصغير وزيادته.

QaradawiBooks.com

                         295 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٩٤ المحور  الثالث : 

كما عبر عن هذا المعنى الأحاديث التي أخبرت بأن االله تعالى لا يجمع 
ت على لزوم جماعة المسلمين، وأن يد  هذه الأمة على ضلالة، والتي حض

رت من مفارقة الجماعة، والشذوذ عنها(١). االله على الجماعة، وحذ
التاريخية، وهي: «عصمة  الدينيــة  العلمية  الحقيقة  ثبتت هذه  وبهذا 

مجموع الأمة من الضلالة».
قد يضــل بعض أفرادهــا، ويزل بعــض علمائهــا، وتنحرف بعض 
طوائفها، ولكن يستحيل حســب وعد االله تعالى وإخبار رسوله: أن تضل 
كلها، وتخطئ طريق الصواب جميعًا، وتستمر عليه، ولا تجد مَن يردها 

ب لها الخطأ، ويهديها سواء السبيل. إلى الحق، ويصو
إن ذلك لن يكون إلا حينما يؤذن االله بزوال هذه الدنيا، حين يقبضِ 
الاً، فيُسألون، فيفتون بغير  العلمَ بقبض العلماء، فيتخذ الناس رؤُوسًا جُه

علم، فيَضلون ويُضلون، كما صح في الحديث(٢).
ة، ومن الأئمة  ا قبل ذلــك، فلن تخلو الأرض من قائــم الله بالحُجأم
الذين يهدون بالحق وبه يعدلون، ومن الطائفة القائمة على أمر االله إلى أن 

تقوم الساعة.


�ن:F�9 56!"9�>3��9 وHاء �69ي ا���Rالا

ومن دلائل التمسك بهذا المَعْلَم البارز وهذا الضابط المهم (عصمة 
الأمة): الاهتداء بهدي الصحابة ومَن تبعهم بإحسان، من سَلَف هذه الأمة 
وخير قرونها، الذين أثنى عليهم االله تعالى، ورســوله ژ ، وأنا أعني هنا 

انظر على سبيل المثال: الحديث (١٨٤٨)، والحديث (٨٠٦٥) من صحيح الجامع الصغير.  (١)
متفق عليه: رواه البخاري (١٠٠)، ومسلم (٢٦٧٣)، كلاهما في العلم، عن عبد االله بن عمرو.  (٢)

QaradawiBooks.com

                         296 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٩٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

الاهتداء بهم فــي منهجهم الكلّــي في فهم النصوص، وحســن فقههم 
لأهدافها، ووصل جزئياتها بكلياتها، وعدم الشذوذ عنهم، والخروج على 
إجماعهــم الثابت والمتيقن، الذي يدل عليه اشــتهار الاعتقــاد به دينًا، 

والفتوى به فقهًا، والعمل به تطبيقًا.

فلا يسوغ لأحد كائنًا ما كان مبلغه من العلم في القرن الخامس عشر، 
ئهــا فيما أجمعت عليه  عن الأمة كلها، ويُخَط أن يطلع علينا برأي يشــذ
خلال أربعة عشر قرنًا، ويُضلل الراسخين والربانيين من علمائها وفقهائها، 
ابتداءً من الصحابة فمَــن بعدهم، ويتهم خير أمّــة أخرجت للناس بأنها 
ضلت عن الحق طوال تاريخها، حتى ظهر حضرته، فأتى بما لم يأتِ به 
الأوائل، واكتشف ما غاب عن الخلفاء الراشدين، وعن الأئمة المجتهدين، 
والعباقرة المحققين، وبحور الرواية والدراية، وكواكب المعرفة والهداية، 

وشوامخ النبوغ والأصالة، الذين حفل بهم تاريخ هذه الأمة.

لا يُفهم من كلامي هذا أنّنا نحجر على فضل االله تعالى أن يؤتي عبدًا 
من عباده فهمًا في كتابه أو سُــنة نبيه، يضيف به شيئًا جديدًا، يُضَم إلى 
ما لدينا من كنوز وخزائن خلفها لنا أسلافنا الصالحون. فكم ترك الأول 
دنا أن الاجتهاد  للآخر، وكم من الإمكان أبدع مما كان! وقــد نادينا وأك

فريضة وضرورة، ما دام صادرًا من أهله وفي محله.

ر المسلم، أن يخالف المذهب  لا جُناح على العالمِ المسلم، أو المفك
الســائد في الكلام أو الفقه، أو يخالف المذاهب الأربعة أو الثمانية أو 
العشــرة أو الجمهور، ما دام ذلك صادرًا عن دليــل لا عن هوى، وعن 
اقتنــاع بصير لا عن تقليــد أعمى، وبعد اســتفراغ الوُسْــع في البحث 

د فكِْرًا. والطلب، لا بعد قراءات خاطفة لا تنشئ علمًا، ولا تسد
QaradawiBooks.com

                         297 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٩٦ المحور  الثالث : 

ولكن الذي ننكــره أن يخرج علينــا خارج في آخــر الزمان، قليل 
البضاعة مــن العلم الأصيل عــادة، فيتّهم الأمة كلّها في ســلامة فكرها 
ووجدانها، ويزعم أنها بصحابتها وأئمتها وأساطينها لم تفهم كتاب ربها، 
ولا سُــنة نبيها، وأنها أخطأت الصواب، وتاهت عن الحق، وسقطت في 
هوة الخطأ والضلال خلال تلك القرون، وتوارثت هذا الضلال خَلَفًا عن 
سَــلَف، مجمعة على الباطل، حتى جــاء هو، فهُديَِ وحــده إلى الحق 

المبين، وإلى الصراط المستقيم.
المؤمنين»  الشــذوذُ عن «ســبيل  إنكاره:  هذا ما ننكره ونشــتد في 
المتمثل في «إجماع الأُمة»، واتهامها بأنها «اجتمعت على ضلالة»، وهدمُ 
هذا الســور المنيع، ليخلو الميدان لمن يريد أن يشــرع في الدين ما لم 
يأذن به االله، وأن يقوض من بنيان الدين ما شيده االله، ويقطع ما أمر االله به 
م ما أحل االله، أو  م االله، أو يُحر أن يوصل من أحكام شرعه، فيحل ما حر

يُسقط ما فرض االله، أو يُلزِم بـما لم يُلزِم به االله.
الذي ننكره أن يقول قائل في عصرنا، لم ترسخ قدمه في علم كتاب 
ولا سُنة، ولا فقه ولا أصول، ولم يتلق العلمَ من أهله، إنما جمع قشورًا 
من قراءات هامشية، ومطالعات ســطحية، يقول هذا المتطاول المتعالمِ: 
إذا سألني ســائل الآن: ألا يســعكَ ما وســع الصحابة في فهم الكتاب 

والقرآن؟ فجوابي بكل جرأة ويقين هو: كلا، لا يسعني ما وَسِعهم(١).
وهي وسيلة سهلة لتبديل الدين باســم القراءة الجديدة له، فقد كان 
مَن قبلنا يكتبون الكتاب بأيديهم ثم يقولــون: هذا من عند االله، والقرآن 

قال ذلك مؤلف: القرآن والكتاب، وهو مهندس سوري لم تشم أنفُه رائحةَ علوم الإسلام. انظر   (١)
كتابه: القرآن والكتاب قراءة معاصرة صـ ٥٦٧، نشر مكتبة الأهالي للطباعة والنشر، دمشق.

QaradawiBooks.com

                         298 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٩٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

محفوظٌ لا يمكن فيه مثل هذا التبديل، فلم يبقَ إلا التحريف تحت ستار 
الفهم المعاصر، والتجديد المتطور!

أجل.. الذي ننكره أن يزعــم زاعم أنه يعيد قراءة القــرآن، أو قراءة 
نة من جديد، قراءة معاصرة، غير مقيدة بأصول التفسير، ولا بأصول  الس
لة: الإتيان  الحديث، ولا بأصول الفقه، ولا بمشهور اللغة، لتكون المحص
بشــرع جديد، غير شــرع محمد ژ ، الذي تلقته الأمة بالتواتر اليقيني، 

شرع من صُنع فكرِه وهواه، لا من صُنع الوحي المعصوم.

ولو جاز ذلك، لم يعد لنا دين واحد تجتمع عليه الأمة في كل الأقطار، 
وفي شــتى الأعصار، وأصبح لكل عصر دينه، ولكل قوم دينهم، بل لكل 
مجموعة، بل لكل فردٍ دين، ما دامت المعايير مفقودة، والضوابط معدومة، 
ومن حق كل مَن شاء، أن يقول في دين االله ما شاء، متى شاء، وكيف شاء!

مات القــولَ على االله بغير علم:  لهذا جعل القــرآنُ من أصول المحر
 _  ^  ]  \  [  Z  Y  X  W  V  U  T  S  R  Q  P ﴿

l ﴾ [الأعراف: ٣٣].  k  j  i  h  g  f  e  d  c  b  a  `
:B!�0 ا���ٴ  K!�) �!q ا<��ع

ومن دلائل القول على االله بلا علم: الإتيان بما لا أصل له في كتاب 
ولا سُنة، مما يخالف إجماع الأمة وهَديها، وخصوصًا في أفضل قرونها، 
وخير أجيالها، الذين هم القدوة في الدين لمن بعدهم، في حسن الفهم، 

وحسن الاتباع.
 G  F  E  D  C  B  A  @  ? يقول االله تعالى: ﴿ < 
R ﴾ [النساء: ١١٥].   Q  PO  N  M  L  K  J  I  H

QaradawiBooks.com

                         299 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٢٩٨ المحور  الثالث : 

قال الحافظ ابن كثير في تفسير الآية: «أي ومَن سلك غير طريق الشريعة 
التي جاء بها الرسول، فصار في شِق والشرع في شِق. وذلك عن عمد 

 G ﴿ :ضح له، قال: وقولهــن له، واتمنه، بعدما ظهر له الحق، وتبي
J ﴾ هــذا مــلازم للصفة الأولــى، ولكن قــد تكون   I  H
دية،  المخالفة لنصّ الشارع، وقد تكون لما اجتمعت عليه الأمة المحم
ـه قد ضُمِنت لهــم العصمة في  فيما علم اتفاقهم عليــه تحقيقًا، فإنـ
اجتماعهم من الخطأ، تشــريفًا لهــم، وتعظيمًا لنبيهــم، وقد وردت 
أحاديــث صحيحة كثيرة في ذلــك، وقد ذكرنا طرفًــا منها في كتاب 
ل  عى تواتر معناها، والذي عوأحاديث الأصول»، ومن العلماء مَن اد»
ة تَحْرُم  عليه الشــافعي 5 في الاحتجــاج على كون الإجمــاع حُج
ي والفكــر الطويل، وهو من  مخالفته: هذه الآيــة الكريمة، بعد الترو

أحسن الاستنباطات وأقواها»(١).
هناك إذن «ســبيل للمؤمنين»، يُضاف إليهم، ومعروف بهم، ومتميز 
عن ســبيل غيرهم، والآية تتوعد مَن اتبع غير ســبيلهم، وهو سبيل مَن 
o ﴾ [لقمان: ١٥]، وهو نفســه   n  m  l  k ﴿ :أناب إلى االله تعالــى
االله  أنعم  الذين  [الفاتحة: ٦] صــراط   ﴾ 9 القرآن: ﴿ 8  اه  ما ســم
الين، فهو متميز عن طريق اليهود،  عليهم، غير المغضوب عليهم ولا الض
وطريق النصارى، ناهيك بطريق المشركين، وطريق الملحدين الجاحدين.
نبه  هناك سبيلٌ للمؤمنين ـ إذن ـ كما أن هناك «ســبيلاً للمجرمين» 

 T  S  R  Q  P ﴿ :القرآن عليــه في قولــه تعالــى
ر منه الكليمُ  [الأنعام: ٥٥] وهو نفسه سبيل المفســدين الذي حذ ﴾ U

تفسير ابن كثير (٤١٢/٢، ٤١٣).  (١)

QaradawiBooks.com

                         300 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٢٩٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

 |  {  z  y  x  w  v ﴿ :موســى أخاه هارون، حين قال له
{ ﴾ [الأعراف: ١٤٢].

وأوَْلى المؤمنين بأن يضاف إليهم ذلك السبيل؛ سبيل المؤمنين، هم 
الصحابة، الذين أثنى عليهم االله تعالى في ســورة الأنفال والتوبة والفتح 
والحشر وغيرها، وأثنى عليهم رسول االله ژ في عدد من أحاديثه، وهم 
مع تلاميذهم وتلاميذ تلاميذهــم خير قرون هذه الأمة، وأفضل أجيالها، 
فهمًا لدين االله تعالى، وعملاً به، وغيرة عليه، وجهادًا في سبيله. كما شهد 

بذلك التاريخ الصادق الحافل.
مة ابن القيم في «أعلامه» ستة وأربعين وجهًا على  وقد ساق العلا
فضل الصحابة، ووجوب التمسك بأقوالهم وآرائهم فيما اجتهدوا فيه(١). 
ولكن الذي يتأمل في هذه الأدلة المتضافرة، يجدُها تدل على وجوب 
اتباع «مجموع» الصحابة، لا كل واحد منهم، واحترام ما صح إجماعهم 
عليه من اعتقاد أو ســلوك. وخصوصًا «الخلفاء الراشــدين» المهديين 
الذين أمرنا الرســول الكريم أن نستمســك بسُــنتهم، ونعــض عليها 
ــنة النبوية، وقبس منها، وسير  بالنواجذ، وما ذاك إلا لأنها امتداد للس

على هُداها.
وهذا ما ثبت فــي حديث العرباض بن ســارية المعــروف: وعظنا 
رســول االله ژ موعظة وجلت منها القلوب، وذرفت منها العيون، فقلنا: 
«أوصيكم بتقوى االله،  يا رســول االله، كأنها موعظة مودع! فأوصنا. قال: 
ر عليكم عبدٌ، وإنه مَن يعش منكم فســيرى  والســمع والطاعة، وإنْ تأم
ين من  ة الخلفاء الراشــدين المهدي تي، وسُناختلافًا كثيرًا، فعليكم بسُــن

انظر: إعلام الموقعين لابن القيم (١٢٣/٤ ـ ١٥٣).  (١)

QaradawiBooks.com

                         301 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٠٠ المحور  الثالث : 

وا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدَثاتِ الأمور،  كُوا بها، وعَض بعدي، تمس
فإن كل بدعةٍ ضلالة»(١).

قال الشــاطبي: لأنّهم @ فيما سَــنوه، إمّا متبعون لسُنة نبيهم ‰  
نفسها، وإمّا متبعون لما فهموه من سُنته ژ في الجملة والتفصيل، على 

وجه يخفَى على غيرهم مثله، لا زائدًا على ذلك(٢).
وسُنة الخلفاء الراشدين لا تعني أقوالهم الجزئية التي غالبًا ما تصدر 
، يصيب ويخطئ، إنمــا تعني فيما أرى منهجهم العام  عن اجتهادٍ خاص
في فهم الإســلام، وفي العمل به، والعمل له، مما يميزهم عن غيرهم، 

ن جاء بعدهم، ممن خالفهم في الفكر أو في التطبيق. وعم
والخلفاء الراشــدون بإجماع الأمة إلا مَن شــذ هم: أبو بكر وعمر 

وعثمان وعلي @ .
العادل عمر بــن عبد العزيز، فاعتبروه خامس  وألحقوا بهم الخليفة 

. ƒ الراشدين، وهو ما تنطق به سيرته
فالواجب على مَن يريد أن يستقي الإســلام من ينابيعه الصافية: أن 
يرجع إليه عند خير القرون عامة، وعند الصحابة خاصة، وعند الراشدين 
ه جمال فطِرته  على وجه أخص. أي قبل أن تشوب نقاءه الشوائب، وتشو
البدع القوليــة والعملية، التــي صنعتها الأهواء والأوهــام والجهالات، 
والتأثر بشتى المِلل والنحل، بالإضافة إلى كيد الكائدين، الذين يبتغون 

هدم الإسلام من داخله.

 ـ٧١. سبق تخريجه ص  (١)
انظر: الاعتصام (٨٨/١)، تصحيح محمد رشيد رضا، نشر مطابع شركة الإعلانات الشرقية،   (٢)

نشر المكتبة التجارية الكبرى، القاهرة.

QaradawiBooks.com

                         302 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٠١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وقد صح عن عمر بن الخطاب ƒ أنه خطب الناس فقال: أيها الناس، 
نَن، وفُرِضت لكم الفرائض، وتُرِكتم على الواضحة، إلا  ت لكم السقد سُن

أن تضلوا بالناس يمينًا وشمالاً. وصفق بإحدى يديه على الأخرى(١).
ده رسول االله ژ بمثل  وقوله: «تُرِكتم على الواضحة» يشــير إلى ما أك
قوله: «لقد تركتُكم على البيضاء، ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها إلا هالك»(٢).
ومن كلام خامس الراشدين عمر بن عبد العزيز، الذي رواه العلماء 
ا(٣) ـ كمــا ذكر ذلك  وحفظوه، وعُنُــوا بــه، وكان يعجب مالكًا جــد

الشاطبي(٤) ـ قولُه:
سَن رســول االله ژ وولاة الأمر من بعده سُــنَنًا، الأخذُ بها تصديق 
لكتاب االله، واستكمال لطاعة االله، وقوة على دين االله، ليس لأحدٍ تغييرها 
ولا تبديلها، ولا النظر في شيء خالفها، مَن عمل بها مهتدٍ، ومَن انتصر 
بها منصور، ومَن خالفها اتبع غير ســبيل المؤمنين، وولاه االله ما تولى، 

وأصلاه جهنم وساءت مصيرًا(٥).
ــنن المتبعة، والمناهج المتوارثة، في فهم هذا الدين، وفي  هذه الس
العمل به، لها صفة الاســتمرار، «ليس لأحد تغييرهــا ولا تبديلها، ولا 

النظر في شيء خالفها».

رواه مالك في الحــدود (٢١/٢)، رواية أبو مصعب الزهري، وذكر الشــاطبي في الاعتصام   (١)
(٧٧/١) أنه صح عن عمر.

 ـ٧١. جزء من حديث العرباض بن سارية، سبق تخريجه ص  (٢)
رواه أبو بكر الخلال في السنة (١٣٢٩).  (٣)

ذكره في الاعتصام (٨٧/١)، وكذلك ابن القيم في إعلام الموقعين (١٥١/٤).  (٤)
رواه ابن أبي حاتم في التفسير (٥٩٦٩)، تحقيق أسعد محمد الطيب، نشر مكتبة نزار مصطفى   (٥)

الباز، السعودية، ط ٣، ١٤١٩هـ.

QaradawiBooks.com

                         303 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٠٢ المحور  الثالث : 

وإنمــا كان يُعجب مالــكًا كلامُ عمر بن عبد العزيــز؛ لأنه كان ضد 
الابتداع في دين االله، الذي هو مصدر الضلال والانحراف، والذي إذا فُتحِ 

بابه فقد فُتحِ باب شر لا يُغلق أبدًا.
لُها. كان مالك يقول: لا يُصلح آخرَ هذه الأمة إلا بما صلُح به أو

وإنما صلح أولها بالاتباع لا بالابتداع، وبلزوم الجماعة لا بالشذوذ 
عنها.

قال ابن الماجشِون: سمعتُ مالكًا يقول: مَن ابتدع في الإسلام بدعة 
يراها حسنة، فقد زعم أن محمدًا ژ خان الرسالة؛ لأن االله تعالى يقول: 
N ﴾ [المائدة: ٣]، فما لــم يكن يومئذ دينًا، فلا يكون   M  L  K ﴿

اليوم دينًا(١).
فالدين قد اكتمل، والشــريعة قد تم بنيانها على أرسخ القواعد، وقد 
ة، فلا مجال لأحد يريد أن يستدرك على  ة، واتضحت المحَج قامت الحُج
الشريعة؛ لأنه اســتدراك على االله، وتعالم على رب السماوات والأرض! 

º ﴾ [البقرة: ١٤٠].  ¹  ¸  ¶  µ ﴿
دون على اتباع سُنَن الراشدين أيضًا، ويرون  وكان الصحابة @ يشد

الخروج عنها اتباعًا لغير سبيل المؤمنين.
روى ابن أبي حاتم عن ابن عمر قال: دعاني معاوية، فقال: بايع لابن 

 E  D  C  B  A  @  ? أخيك. يعني يزيد. فقلت: يا معاوية: ﴿ < 
 ﴾ R  Q  PO  N  M  L  K  J  I  H  G  F

[النساء: ١١٥]. فأسَْكَتهُ عني(٢).

الاعتصام (٤٩/١).  (١)
رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٥٩٦٦).  (٢)

QaradawiBooks.com

                         304 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٠٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

أراد أنه ابتدع سُنة غير سُنة الراشدين في تولية الخلافة، وجعلها في 
اها بعض الصحابة «كسِْــروية» أو «قيصرية»، فليســت  بنيه، ولهذا ســم

«محمدية» ولا «راشدية».
ــك بما اجتمعت عليه الأمة، وخصوصًا في  الخير كلّه في التمس إن
خير قرونها، والوقوف في وجه الجرآء على حرماتها، العابثين بمواريثها، 
قوا بالباطل،  بوا بالحــق، وصد الدخلاء على علوم شــريعتها، الذين كذ
موا، وأوجبوا وأســقطوا، بأهوائهم وآرائهم، افتراءً على االله،  لوا وحروحل

قد ضلوا وما كانوا مهتدين.

٭ ٭ ٭

QaradawiBooks.com

                         305 / 448

http://qaradawibooks.com


 

QaradawiBooks.com

                         306 / 448

http://qaradawibooks.com


 

• وضع النص في غير موضعه الصحيح.
• سوء التأويل للنصوص.

• تقديم العقل على الشرع.
• معارضة النصوص بدعوى المصلحة.

�� ُّ
�56 الأ;�!B: ا��E�ب وا� ��

0\ا�h و30�ذ��

QaradawiBooks.com

                         307 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٠٦ المحور  الثالث : 

w!3H�0.": ا� �!q �� sو.� ا��

كما أن هناك معالم وضوابط تجب رعايتهــا، هناك مزالق ومحاذير 
يجب التيقظ لها، حتى لا توقعَِنا في سوء الفهم عن االله ورسوله.

ومن أهم المحاذير التي ينبغي الالتفات إليها، والتنبيه عليها، في فهم 
ــنة، وما يحتويان من عقائد وشــرائع وأحكام وآداب: وضعُ  القرآن والس

النصّ في غير موضعه الصحيح.
فكثيرًا ما يكون النصّ صحيحًا لا مطعن فيه، ولا خلاف على ثبوته، 
فهو آية مــن كتاب االله، أو سُــنة قوليــة أو عملية أو تقريريــة ثابتة عن 
رســول االله ژ ، ولكن العيب في الاحتجاج بهذا النص على أمر معين، 

وهو لا يدل عليه؛ لأنه سيق مساقًا آخر.

ا�K�C؟  �>G� Bأ�  B0

وقد يأتي ذلك من الخلل في الفكر، وســوء الفهــم للنص، نتيجة 
للعجلة والخطف، الذي نراه ونلمسه لمسًــا عند السطحيين من الناس، 
الذين يتخرصون على النصوص بغير بينة، ويتطاولون بغير سلطان أتاهم، 

ويقولون على االله ما لا يعلمون.
وقد يكون ذلك من الخلل فــي الضمير، وفســاد النية، حيث نرى 
بعض الناس يريد أن يَثني عِنَان النصوص قهرًا لتوافق هواه وتنصر رأيه.

QaradawiBooks.com

                         308 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٠٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

:Ko�9 �69 اد�� hF ���N

وهذا ما صنعه الخوارج حيث رفضوا مبدأ التحكيم في الخلاف بين 
تهــم التي أعلنوها  ومَن معه، وحُج ƒ ومَن معه، ومعاويــة ƒ علي

] ﴾ [يوسف: ٤٠].  Z  Y  X ﴿ :كوا بها قول االله تعالى وتمس
م االله وجهه على احتجاجهم هذا بكلمته  كر ب أمير المؤمنين عليوعق
الحكيمة البليغة، التي ذهبت مثلاً في التاريخ؛ إذ قال: كلمة حق يُراد بها 

باطل(١)!
رنا الحكم بالحكم  فالكلمة في ذاتها حق؛ إذ لا حكم إلا الله، سواء فس
الكوني، بمعنى أنه لا يُدبر هذا الكون، ولا يتصرّف فيه إلا االله تعالى، أم 
ع الذي  ناه بالحكم الأمري التشريعي، بمعنى: أن الآمر الناهي المشر فسر

له حق الأمر، وحق الطاعة المطلقة هو االله وحده.
ولكن هذا المعنى شيء، والتحكيم في المنازعات شيء آخر، فهذا 
أمر قد شــرعه االله تعالى وحكم بــه ودلّ عليه، فهذا مــن جملة حكمه 

سبحانه.
وهو ما رد به حَبْرُ الأمة وترجمان القرآن ابن عباس على الخوارج، حين 
رهم بما جاء في القــرآن من التحكيم في القضايــا الصغيرة المحدودة،  ذك

فكيف لا يجيزه في القضايا الكبيرة البعيدة الأثر، العظيمة الخطر؟
 N ﴿ :رهم بما أمر به القرآن من التحكيم في النزاع بين الزوجين ذك
 Z  Y  X  W  V  U  T  S  R  Q  P  O

d ﴾ [النساء: ٣٥].  c  b  a  `  _^  ]  \  [
رواه مسلم في الزكاة (١٠٦٦).  (١)

QaradawiBooks.com

                         309 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٠٨ المحور  الثالث : 

 ¶  µ وما شــرعه االله تعالى في تحديد قيمة صيــد الحرم: ﴿ ´ 
Å ﴾ [المائدة: ٩٥].  Ä  Ã  Â  Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸

إن العجلة واتباع الهوى هنا أديا إلى هذا الانحراف في الفهم، أو تحريف 
الكلم عن مواضعه، وهو ما عاب االله تعالى به أهل الكتاب من قبلنا.

كان على هؤلاء أن يجمعوا الكتاب بعضه إلى بعض حتى يتبين لهم 
الحق، وألا يحكموا بموجب العام، قبل أن ينظروا في مخصصاته، وهذا 
هو شأن أهل العلم الراســخين، الذين يتثبتون قبل أن يقرروا حكمًا، أو 

يفتوا في قضية.

��B� 5�E �0ا."::  /��3>

ولقد رأينا فــي عصرنــا العجب كل العجــب، من الذيــن يتبعون 
المتشــابهات، ويعضون عليها بالنواجذ، لا يرضون بها بدلاً، ولا يبغون 

فين للكلم عن مواضعه. عنها حولاً، محر
رأينا مَن يستدل بآيات القرآن على أن رسالة محمد ژ كانت رسالة 

قومية عربية، ولم تكن رسالة عالَمية! وقد رددنا على ذلك فيما سبق.
رأينا مَن يستدل على منع تعدّد الزوجات الذي أباحه القرآن نفسه، بشرط 
العدل بآية من السورة نفسها تهدم آية الإباحة، وتُبطل أثرها وتنسخ حكمها، 

I ﴾ [النساء: ١٢٩].  H  G  F  E  D  C  B﴿ :وهي آية
ومعنى هذا: أنهم يتهمون الرســول الكريم والصحابة وسَلَف الأمة، 
ل إليها  بل الأمة كلها خلال أربعة عشر قرنًا: أنها لم تفهم كتاب االله المنز
بلســانها، أو فهمته وأعرضت عنه عمدًا، واجتمعت على ذلك حتى جاء 

هؤلاء في آخر الزمن يستدركون عليها.
QaradawiBooks.com

                         310 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٠٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

رأينا مَــن يقول: إن الرســول لم يؤمــر بالحكم بما أنــزل االله بين 
المســلمين، إنما أمُر أن يحكم به بين أهل الكتاب فحسْب، وذلك قوله 

 ¶  µ  ´  ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  «  ª ﴿ :تعالى
½ ﴾ [المائدة: ٤٩].  ¼  »  º  ¹  ¸

كأن االله تعالى أنزل كتابــه الخالد، ليُطبق على اليهــود والنصارى، 
الأجانب عنه، ولا يُطبق على المسلمين الذين أنُزل عليهم، وخوطبوا به 

وبتكاليفه!!
ليس المهم ـ إذن ـ هو الاســتدلال بالنصّ القرآنــي أو النبوي؛ بل 

المهم هو وضع النص في موضعه الصحيح.
النبوية، على أمور  القرآنية، أو بالأحاديث  فكثيرًا ما استُدلِ بالآيات 

هي أبعد ما تكون عنها، عند تدبرها تدبرًا جيدًا.
ــلَف من  وقد يُروى هــذا الاســتدلال أو الاحتجاج عن بـعض الس

الصحابة أو التابعين أو الأتباع.
ولكن ليس كل ما يُروى عــن هؤلاء صحيحًا، بل منه ما هو صحيح 
ا، ومنــه ما هو مكذوب  أو حســن، ومنه ما هو ضعيــف أو ضعيف جد

مفترى، وهذا لا يعرفه إلا صيارفة النقل، العارفون بالأسانيد والرجال.
وليس كل ما صح عن هؤلاء ســندًا، يكون صحيح المعنى، مســلم 
المضمــون، بل قد يكــون فيه ضعــف أو تهافــت أو مناقضة لصحيح 

المنقول، أو صريح المعقول.
فلا غرو أن يكــون كلّ ما لم يصح عــن المعصوم قابــلاً للنقاش، 

محتملاً للأخذ والردّ، وفق الأصول الشرعية، والقواعد المرعية.
QaradawiBooks.com

                         311 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣١٠ المحور  الثالث : 

ا��g�ء:  5��3> �� �NO>ُ آ��ت

مين،  كنت أبحث عن حكم الغناء، والخلاف فيه بين المجيزين والمحر
والمعركة محتدمة بين الفريقين.

ووجدتُ القائليــن بالتحريم يُجلبِون بخيْلهم ورَجلِهم، لحشــد كل 
ما يمكنهم مما يعتبرونه أدلة، لتأييد المنع والتحريم.

ومن هذه الأدلّة: خمس آيات أو أكثر من القرآن الكريم، يرْوُون عن 
لَف أنه ذكرها في معرض تحريم الغناء، وبتأمل هذه الآيات لم  بعض الس

أجد فيها آية واحدة تدل على ما قالوه.
خذ أشــهر هذه الآيات في الاحتجاج بها علــى تحريم الغناء، وهي 

 G  F  E  D  C  B  A قوله تعالى في ســورة لقمان: ﴿@ 
R ﴾ [لقمان: ٦].  Q  P  O  NM  L  K  J  I  H

فقد روَوا فيه حديثًا مرفوعًا أن «لهو الحديث» هو الغناء، ولم يثبت 
ذلك عن النبي ژ كما ذكر ذلك ابن حزم في المحلى(١)، وذكره غيره.

وصح عن ابن مسعود قوله: هو واالله الغناء(٢).
وروي عن ابن عباس مثله(٣).

وجاءت روايات أخرى تقول: إن «لهــو الحديث» هو قصص ملوك 
الفُرس وأخبارهــم، كان يجلبهــا النضر بن الحارث ـ أحد المشــركين 

العتاة ـ ليَشغل الناس بها عن استماع القرآن(٤).

المحلّى (٥٦٣/٧).  (١)
رواه الحاكم في التفسير (٤١١/٢)، وصححه، ووافقه الذهبي.  (٢)

رواه البيهقي في الشهادات (٢٢٣/١٠).  (٣)
راجع في هذه الروايات تفاســير الطبري (١٢٦/٢٠) وما بعدها، وابــن كثير (٣٣٠/٦، ٣٣١)،   (٤)=

QaradawiBooks.com

                         312 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣١١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

سلمنا أن «لهو الحديث» هو الغناء، فأين وجه الدلالة في الآية على 
تحريم الغناء؟ إن الآية لم تذم مطلــق «لهو الحديث»، ولكنها ذمت مَن 
يشتريه ـ أي يستحبه ويختاره ـ ليتخذه وسيلة إضلال وصد عن سبيل االله، 
وســبيل االله هي الإســلام، ويزيد على ذلك أنه يتخذ هذه السبيل هزوًا، 
يسخر منها، ويســتهزئ بها، وهذا لا يصدر من مسلم، والآية التالية في 

 T﴿ :على ذلك بجلاء، ففيها يقول تعالى في تتمة أوصافه السياق تدل
 c  b  a`  _  ^  ]  \  [  Z  Y  X  W  V  U

d ﴾ [لقمان: ٧].
فهذه ليست صفة مَن رضي بالإسلام دينًا، وبالقرآن إمامًا، وبمحمد 

رسولاً.
وفي هذا ينقل الطبري عــن ابن وهب قال: قال ابــن زيد في قوله: 

 L  K  J  I  H  G  F  E  D  C  B  A  @ ﴿
 X  W  V  U  T ﴿ :قال: هؤلاء أهــل الكفر. ألا ترى قوله ،﴾ M
الإســلام.  أهل  فليس هكذا  ̀ ﴾؟   _  ^  ]  \  [  Z  Y
قال: وناس يقولون: هي فيكم، وليس كذلك. قال: وهو الحديث الباطل 

الذي كانوا يَلْغون فيه.
قال الطبري: والصواب من القول في ذلك أن يقال: عَنَى به كل ما كان 
من الحديث مُلْهِيًا عن ســبيل االله، مما نهى االله عن استماعه أو رسوله؛ لأن 
ــص بعضًا دون بعض،  ولم يخص ﴾ E  D ﴿ :بقولــه االله تعالى عَم

والقرطبي (٥١/١٤ ـ ٥٤)، تحقيق أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، نشر دار الكتب المصرية، 
القاهــرة، ط ٢، ١٣٨٤هـ ـ ١٩٦٤م، والدر المنثور (٥٠٣/٦ ـ ٥٠٨)، نشــر دار الفكر، بيروت. 
وراجع: منتقى الأخبار وشرحه نيل الأوطار للشــوكاني (١٠٩/٨) وما بعدها، تحقيق عصام 

الدين الصبابطي، نشر دار الحديث، مصر، ط ١، ١٤١٣هـ ـ ١٩٩٣م.

=

QaradawiBooks.com

                         313 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣١٢ المحور  الثالث : 

ــرك من  فذلك على عمومه، حتى يأتي ما يدل على خصوصه. والغناء والش
I ﴾ يقول: ليصد ذلك الذي يشتري من لهو   H  G  F ﴿ :ذلك. وقوله

ب إليه من قراءة قرآن وذكِر االله(١). الحديث عن دين االله وطاعته، وما يُقر
ومن هنا يكون الاســتدلال بالآية على تحريم الغناء لمجرد الترويح 
خارجًا عن الموضوع، إنما تنطبق الآية حقا على مَن اتخذ الغناء واللهو 
بصفة عامة، ليصد الناس عن القرآن، ويلهيهم عن فرائض الإسلام، فهذا 
يُطلق عليه أنه يشــتري لهو الحديث ليُضِل عن ســبيل االله؛ وهذا يمكن 
طين له في بلادنا  تطبيقه على بعض الذين يُشرفون على الإعلام والمخط
العربية والإســلامية، فقد جعلوا من أهدافهم تمييع النفســية المسلمة، 
وتذويب الشخصية المسلمة، بإضعاف مقاومتها، وخلخلة إرادتها، وزلزلة 
صلابتها، وشــغلها عن الالتزام بالإســلام الحق، الذي يقاوم كل باطل، 
وكان الغناء بمضمونه وألحانه وموسيقاه وطريقة أدائه من أعظم أدواتهم. 

وا عن سبيل االله! فهم يشترون لهو الحديث ليصد
ا قويا  على تحريم الغناء رد والله درّ ابن حزم، فقد ردّ على مَن استدل

ة في هذا كله لوجوه: فقال: «لا حُج
ة لأحد دون رسول االله ژ . ه لا حُجأحدها: أن

والثاني: أنه قد خالف غيرهم من الصحابة والتابعين.
 A والثالث: أن نص الآية يبطل احتجاجهم بها؛ لأن فيها: ﴿ @ 
 O  NM  L  K  J  I  H  G  F  E  D  C  B
R ﴾ [لقمان: ٦] وهذه صفة مَــن فعلها كان كافرًا بلا خلاف،   Q  P

تفسير الطبري (١٣٠/٢٠).  (١)

QaradawiBooks.com

                         314 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣١٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

إذا اتخذ ســبيل االله تعالى هُزُوًا، ولو أن امرأً اشترى مصحفًا ليُضل به 
عن سبيل االله، ويتخذها هزوًا لكان كافرًا، فهذا هو الذي ذَم االله تعالى، 
ح نفســه،  ى به ويروقَط 8 مَن اشــترى لهو الحديــث ليلته ومــا ذَم
لا ليُضِل عن ســبيل االله تعالى، فبطــل تعلقهم بقــول كل مَن ذكرنا، 
نَن، أو  وكذلك مَن اشتغل عامدًا عن الصلاة بقراءة القرآن، أو بقراءة الس
ث به، أو ينظر فــي ماله، أو بغنــاءٍ، أو بغير ذلك، فهو  بحديث يتحد
فاســق عاصٍ الله تعالى، ومَن لم يُضيعْ شــيئًا من الفرائض اشتغالاً بما 

ذكرنا فهو محسن»(١) اهـ.
وفي عصرنا نجد كثيرين يســتدلون بالنصــوص القرآنية والحديثية، 

ولكنهم للأسف الشديد يضعونها في غير موضعها.
وبعض هذه الاستدلالات ينبئ عن غباء في فهم النص، أو عن جهل 

بعلوم الشريعة ووسائلها.
ســة، وكلها  أو تلاعــب بالنصوص المقد وبعضها ينبئ عــن عبثٍ 

لا يعتمد على علمٍ ولا هُدًى ولا كتابٍ منير.

�q B0اVi الا(��لال 9��'�آن:

ج للســياحة العصرية بأن القرآن أثنى على «السائحين»  وجدنا مَن يرو
و«الســائحات» كما في قوله تعالى في وصف المؤمنين الذين اشترى االله 

 #  " منهم أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة: ﴿ ! 
 *  )  (  '  &  %  $

1 ﴾ [التوبة: ١١٢].  0  /.  -  ,  +
المحلى لابن حزم (٥٦٧/٧).  (١)

QaradawiBooks.com

                         315 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣١٤ المحور  الثالث : 

وقوله تعالى في مخاطبة أزواج النبي أمهات المؤمنين، بعد أن أفشى 
 ¢  ¡ ے   ~  }  |  {  z  y  x ﴿ :شيئًا من سره بعضهن

© ﴾ [التحريم: ٥].  ¨  §  ¦  ¥  ¤  £
فهل يُتصور في هذا الجو العاطر الطهور، أن يكون المراد بالسياحة 
ما نشهده في عصرنا من أفواج المتحللين والمتحللات، الذين تقذف بهم 
الطائرات من الجو، أو البواخر من البحر، باحثين أو باحثات عن المتعة 

واللذة حيثما وجدت.
ومن أجل هذه الســياحة، ومــا تجلبه من عُملة صعبــة، يريد بعض 
الفجور، ويُزيلوا الحواجز والأسوار،  روا  يبيحوا الخمور، ويبر الناس أن 

إكرامًا للضيوف، وترحيبًا بالوافدين والوافدات!
 3  2  1  0 ونســي هؤلاء، قول االله تعالى: ﴿/ 
 @  ?  >  =  <;  :  9  8  7  6  5  4

K ﴾ [التوبة: ٢٨].  J  I  H  GF  E  D  C  B  A
لَف بـ «الصائمين»  رها أكثر الس ا «السائحون» في آية التوبة، فقد فسأم
والصوم سياحة روحية، وفي بعض الآثار: أن سياحة هذه الأمة الصيام(١).

رها بعض المفسرين بـ «المهاجرين في سبيل االله». وفس
وقد يتسع اللفظ لمن يســيرون في الأرض للنظر والاعتبار والتفكر 

في سُنَن االله تعالى وآياته.
وأما «السائحات» في آية التحريم، وفي مقام الحديث مع نساء النبي 

ة، فلا يتسع تفسيرها إلا للصائمات أو المهاجرات. وبيت النبو

رواه الطبري (٥٠٥/١٤، ٥٠٦)، عن عائشة موقوفًا.  (١)

QaradawiBooks.com

                         316 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣١٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ا�'�آن:  �����N «الأF\اب» 

ووجدنا مَن يستدل من القرآن على عدم التعددية الحزبية في الساحة 
السياســية، بأن القرآن لم يذكــر إلا حزبين اثنين: حــزب االله، وحزب 
الشيطان، كما يتضح ذلك من سورة المجادلة، فلا يوجد إلا حزب واحد 

مقبول، وما عدا ذلك للشيطان!
ولا ريــب أن ما جاء في القرآن العزيز من ذلــك بمعزل عن موضع 
النزاع، فهو يتحدث عن فريقي الإيمان والكفر، أو الهدي والضلال، كما 

u ﴾ [الشورى: ٧].  t  s  r  q  p ﴿ :في قوله تعالى
ولكن داخل كل فريق توجد فئات وجماعات وأحزاب شتى.

وأغرب من ذلك استدلالهم بأن القرآن ذم الأحزاب في مثل قوله تعالى:
 g  f  e  d  cb  a  `  _  ^  ]  \ ﴿

s ﴾ [غافر: ٥].  r  q  po  n  m  l  k  j  ih
µ ﴾ [ص: ١١].  ´  ³  ²  ± وقوله: ﴿ ° 

 ﴾ Ö  Õ  Ô  Ó  Ò  ÑÐ  Ï  Î  Í  Ì  Ë ﴿ :وقوله
[الروم: ٣٢].

وهذه النصوص كلها تتحدث عن أحزاب الكفر والضلال، فلا دلالة 
فيها على ما نحن بصدده، فحديثنا عن الجماعات المتعددة الرأي والرؤى 

داخل الحزب الأكبر: حزب أهل الإيمان، وحزب االله.

:����Nرأي الأ ]�ا�'�آن �� الاد��ء G9ن 

ومثل ذلــك: مَن يســتدلون علــى رفض العمــل بــرأي الأكثرية في 
الانتخابات والمجالس النيابية والشورية وغيرها بأن القرآن ذمّ الأكثرية في 

QaradawiBooks.com

                         317 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣١٦ المحور  الثالث : 

 ±  °  ¯  ®  ¬  «  ª تعالى: ﴿ ©  آيات متعددة، مثل قوله 
Þ ﴾ [يوسف: ١٠٣].   Ý  Ü  Û  Ú  Ù ﴿ .[الأنعام: ١١٦] ﴾ ³  ²

 ³  ²  ±  ° ﴿ [البقــرة: ٢٤٣].   ﴾ §  ¦  ¥  ¤  £ ﴿
Å ﴾ [يوســف: ٢١]. وقولــه   Ä  Ã  Â  Á ﴿ .[هــود: ١٧] ﴾ ́
F ﴾ [آل عمران: ١١٠].   E  D  C ﴿ :تعالى عن أهل الكتاب
 ﴾ Ü  Û  Ú  ÙØ  ×  Ö  Õ  Ô  Ó  Ò ﴿ :وقوله عن المشركين

7 ﴾ [الأنعام: ١١١].  6 [المائدة: ١٠٣]. ﴿ 5 

وأمثال هذه الآيات، وهي كثيرة في القــرآن مكيه ومدنيه؛ ولكن 
الأكثرية التي نتحدث عنها، ويؤخذ رأيها، ليســت أكثرية المشركين، 
أو الذين كفــروا من أهل الكتاب، أو من غيرهــم، ولا أكثرية الناس 
عمومًا، إنما هي أكثرية خاصة بمجتمع المؤمنين الذين استجابوا لأمر 
االله تعالى، وهَدي رســوله ژ ، وجعلوا أمرهم شورى بينهم. ومجال 
مات المحظورة،  هذه الشورى ليس هو الفرائض المكتوبة، ولا المحر
ولا الأحكام القطعية، إنما يتشــاورون في المباحات والمصالح، وما 
ـد ومعارضِ، فهنــا لا بد من  تختلف فيه وجهــات النظر، بين مؤيـ
ح  ح، فكانت الأكثرية العددية في مثل هذه المجالات هي المرج مرج
المعقول والمقبول. وقد لجأ إليها سيدنا عمر في قضية الستة أصحاب 
ح كثير من الفقهاء رأي «الجمهور»  الشورى، كما هو معلوم. كما يرج
عند تكافؤ الأدلة، وفــي أكثر من حديث الحث على اتباع «الســواد 
الأعظم» إلى غير ذلــك من الاعتبارات التي شــرحناها في غير هذا 

الموضع(١).

انظر كتابنا: فتاوى معاصرة (٧٠٤/٢ ـ ٧٢١)، فتوى: الإسلام والديمقراطية.  (١)

QaradawiBooks.com

                         318 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣١٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

التي تســتخدم  إنما المقصــود هنا الإشــارات إلى الاســتدلالات 
النصوص في غير ما سيقت له، ولا ترشد إليه.

:�ا�"��  �!
ا��4  �� ��.�J �!q آراء

ومن هذا الباب: بعض ما يَســتدل به إخواننا المبالغون في ربط القرآن 
بالعلوم الكونية والرياضية، مما أنكره عليهم علماء الدين وعلماء الكون معًا.
كالذي اســتدل على أن الأرض مفرطحة وغير كاملــة التكوير، بقوله 
 ﴾ Ì  Ë  Ê  É  È  ÇÆ  Å  Ä  Ã  Â  Á  À تعالى: ﴿ ¿ 
 ﴾ Ä  Ã  ÂÁ  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º ﴿ .[الرعد: ٤١]

[الأنبياء: ٤٤].

والنصّ في الآيتين بعيد عن موضوع الكروية والفرطحة، إنما هو في 
إزالة الدولة، وتقليب الأيام عليها، فكم من دولة نقص من أطراف أرضها 
لحســاب دولة أخرى، كما حدث بين فارس والروم، وفي هذا بشــارة 
للمسلمين أن االله سيفتح عليهم بلاد الكفر، وينقصها من أطرافها لحساب 

 Ë  Ê  É  È ﴿ :الإســلام، ولهــذا كان التعقيب في الآية الأولــى
Ä ﴾؟  Ã ﴿ :وفي الآية الثانية ،﴾ Ì

 %  $  #  " ــر قوله تعالــى: ﴿ !  وأعجب من ذلك مَن فس
, ﴾ [النساء: ١] أن المراد بالنفس الواحدة هو:   +  *  )  (  '  &
ة ـ وأن زوجها هو  الإلكترون ـ يعني الشــحنة الكهربية الســالبة في الذَر
ة، وهو تكلف بارد لا معنى له، ولا  البريتون، أي الشحنة الموجبة في الذَر

 /  . دليل عليه، ولو أكمل الآية لوجدها تــرد عليه، فتتمتها: ﴿ - 
< ﴾ [النساء: ١].  =  <  ;  :  98  7  6  5  4  3  21  0

والقرآن ليس في حاجة إلى ذلك التكلف والاعتساف.
QaradawiBooks.com

                         319 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣١٨ المحور  الثالث : 

ا������:  �� ُّ
ا�  B0 ���0أ

ــنة النبوية نجد أمثلة شَــتى للاحتجاج بها في غير مكانها  وفي الس
الصحيح.

ا���Cات:  ����ع 'Jف والا�Eالا��

وا على الانقطاع في الخلوات للتعبد كرهبـان النصارى،  كالذين احتج
بأن النبي ژ كان يعتكف في العَشــر الأواخر من رمضان، وينقطع عن 

الناس لعبادة االله.
ية، وانقطاع  البَر وهذا صحيح، ولكنْ فرقٌ بين الانقطاع الدائم فــي 
مؤقت في زمان معين هو شــهر رمضان، والعَشْــر الأواخر منه خاصة، 
ومكان معين هو المسجد بين ظَهرانَي المسلمين. فالدليل صحيح، ولكنه 

لا يُوصل إلى المدلول.

:�Rوا��ة وو�� B!9 ق َّ�� Bْ0َ

ومن هذا النوع ما حكم بــه بعض القضاة في عصرنــا في قضية من 
قضايا الحضانة، رفع فيها الأب دعوى على الأم المطلقة يطالب بضم طفله 
إليه لما ثبت من قلِة دينها، وســوء سلوكها، فحكمت له المحكمة مرة ثم 
ــا بالحديث الذي رواه الترمذي  مرة، ثم جاء أحدهم، فنقض ذلك محتج
ته يوم القيامة»(١). ق االله بينه وبين أحب وغيره: «مَنْ فَرّق بين والدة وولدها فر
ــنه الترمذي وغيره، ولكنه فــي قضية أخرى غير  وهذا الحديث حس
ه الإسلام معاملة بالمثل،  ما نحن فيه، وذلك عندما كان الرق سائدًا، وأقر

حه  رواه الترمذي في البيوع (١٢٨٣)، وقال: حسن غريب. والحاكم في البيوع (٥٥/٢)، وصح  (١)
على شرط مسلم، عن أبي أيوب.

QaradawiBooks.com

                         320 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣١٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

بعد أن جفف منابعه إلى أقصى حد، وفتح أبواب التحرير إلى أبعد غاية، 
وأحاط الإسلام ما بقي منه بألوان من التشريع والوصايا تجعله في دائرة 

الإنسانية الكريمة.
ومن هــذا إذا كان هنــاك امرؤ يملك أمــا، وطفلهــا وأراد بيعهما، 
ق بين الأم وولدها، ولهذا يُذكر  فلا يجوز له أن يبيعهما لشخصين، فيفر

ذلك الحديث في باب البيوع عادة من كتب السنن والأحكام.
وكذلك الأمر بعد انتهاء المعارك وتقسيم السبايا لا يجوز التفريق.

وفي مسند أحمد قصة تبين ذلك، فعن أبي عبد الرحمن الحُبُلي قال: 
كنا في البحر (أي غزاة) وعلينا عبد االله بن قيــس الفزاري (يعني أميرًا) 
ومعنا أبو أيوب الأنصاري، فمر صاحب المقاســم (الذي يقسم الغنائم 
والسبايا) وقد أقام السبي، فإذا امرأة تبكي، فقال (أي أبو أيوب): ما شأن 
قوا بينها وبين ولدها! قــال: فأخذ بيد ولدها حتى وضعه  هذه؟ قالوا: فر
في يدها. فانطلق صاحب المقاسم إلى عبد االله بن قيس (الأمير) فأخبره، 
فأرســل إلى أبي أيوب، فقال: ما حملك على ما صنعتَ؟ قال: سمعتُ 

ق بين والدة وولدها...» الحديث(١). رسول االله ژ يقول: «مَن فر
فهذا يدلّنا على المقصود بالحديث، كما يدلنا على مدى التزام الصحابة 
بسُنة رسول االله ژ حتى إن أبا أيوب، ليقوم بتنفيذ مقتضى الحديث، دون 

انتظارٍ لإذن الأمير، أو المختص بالقسمة، ويُذعن الجميع له مسلمين.
ولو كان الحديث علــى عمومه وإطلاقه، ما جــاز لقاضٍ أن يحكم 
بحق الحضانة لأبٍ بعد أن تتزوج الأم، ولا بعد أن يكبُر الطفل، ولا إذا 

كانت فاقدة الأهلية للحضانة لسببٍ أو لآخر.

جوه: حسن بمجموع طرقه وشواهده. رواه أحمد (٢٣٤٩٩)، وقال مخر  (١)

QaradawiBooks.com

                         321 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٢٠ المحور  الثالث : 

على أن العلماء قاســوا الوالد على الوالدة في هذه القضية، فقالوا: 
لا يجوز التفريق بين الوالد وولده أيضًا.

ق بين الولد ووالده في  بل في إحدى روايتيه في مسند أحمد: «مَنْ فر
تـِـه»(١). والمراد بـ «والــده» في الحديث  ق االله بينه وبيــن أحب البَيْع فــر

ما يشمل الأب والأم.

� الإ(لام:� /ْ�Fِ لا 

ومَثَل آخر أذكره هنا دليلاً على ســوء الفهم للنصوص، ووضعها في 
نة النبوية أيضًا. غير موضعها، والنص هنا من الس

فعندما كنتُ في الجزائر ســنة ١٩٩٠م معارًا من دولة قَطَر إلى جامعة 
الأمير عبد القادر للعلوم الإســلامية، دعتْ إحدى الجماعات الإسلامية 
البارزة في الجزائر سائر الجمعيات والهيئات والقوى الدينية والاجتماعية 
والسياســية التي تتبنى الولاء للإســلام، إلى قدر من التعاون والتنسيق 
أطلقت عليــه عنــوان «التحالف الإســلامي»، كما فعلــت ذلك بعض 

الجماعات في مصر.
واستجاب لهذه الدعوة جَم غفير من الجمعيات والهيئات الإسلامية 
الجزائرية، اعتقادًا منها بــأن هذا من باب التعاون علــى البرِ والتقوى، 

 B  A ﴿ :والتواصي بالحق والصبر، والاستجابة لقول االله تعالى
F ﴾ [آل عمران: ١٠٣].  E  D  C

ولكنّ جماعة إسلامية كبيرة عارضت هذا الاتجاه بقوة؛ وكان معتمدها 
في ذلك الحديث النبوي الذي يقول: «لا حِلْف في الإسلام». ولما سألني 

جوه: حسن بمجموع طرقه وشواهده. رواه أحمد (٢٣٥١٣)، وقال مخر  (١)

QaradawiBooks.com

                         322 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٢١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

بعض الطلاب والدارسين عن ذلك، قلت لهم: الحديث صحيح ولا ريب، 
ولكنّه في موضوع آخر، والاحتجاج به هنا احتجاج في غير موضعه؛ لأنه 

 ² ــرون في تفسير الآية: ﴿ ±  ض له المفس سيق لأمر آخر، تعر
 ¿¾  ½  ¼  »  º  ¹¸  ¶  µ  ´  ³
اح  ض له شــر [النســاء: ٣٣]، كما تعر ﴾ Æ  Å  Ä  Ã  Â  Á  À

الحديث المذكور في الصحيحين وفي السنن.
أمــا الحديث فقــد رواه أحمد ومســلم وأبو داود والنســائي عن 
جُبير بن مُطعِم، وتتمته: «وأيما حِلْفٍ كان في الجاهلية لم يزده الإسلام 

ة»(١). إلا شِد
فنحن نُسلم بصحة الحديث، ولكن ما المراد بكلمة «حِلْف» في هذا 

الحديث؟
مَنْ رجع إلى كتب الحديث والسيرة النبوية عرف المقصود بالحِلْفِ 
المنهي عنه هنا، وهو ما كان عليه الحال في الجاهلية، وفي أول الإسلام 

قبل أن يستقر التشريع.
ومعنــى الحِلْف أو التحالــف: أن يتعاقــد الرجلان علــى التناصر 

والمواساة، والتوارث حتى يصيرا كالأخوين نَسَبًا.
وكان ذلك أمرًا معروفًا في الجاهليــة، معمولاً به عندهم، ولما جاء 
ث به كما حــكاه أهل الســير، وصح في  الإســلام عمل بــه ژ ، وور
المهاجرين  التي عقدها رسول االله ژ بين  المؤاخاة  الحديث، وذلك في 
والأنصار، حين قدومه المدينة، بعد بنائه المسجد، على المواساة والحق، 

رواه مسلم في فضائل الصحابة (٢٥٣٠)، وأحمد (١٦٧٦١)، وأبو داود (٢٩٢٥)، والنسائي في   (١)
الكبرى (٦٣٨٥)، كلاهما في الفرائض.

QaradawiBooks.com

                         323 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٢٢ المحور  الثالث : 

 Î  Í  Ì  Ë ﴿ :وكانوا يتوارثون بذلك دون القرابة، حتى نزلت
Ø ﴾ [الأنفال: ٧٥](١).  ×  Ö  Õ  Ô  ÓÒ  Ñ  Ð  Ï

وهذا ما رواه الإمام البخاري عن ابن عباس في تفسير الآية الكريمة 
 ¹¸  ¶  µ  ´  ³  ² من سورة النســاء: ﴿ ± 
 Å  Ä  Ã  Â  Á  À  ¿¾  ½  ¼  »  º

Æ ﴾ [النساء: ٣٣]، أنه فسر الموالي بالورثة(٢).
ــا قدموا علــى النبــي ژ ورث المهاجرُ  قــال: كان المهاجرون لم
ة التي آخى النبــي ژ بينهم، فلما  دون ذوي رحمــة، للأخُو الأنصاري

 »  º ﴿© نُسِــخَت، ثم قال:   ﴾ ³  ² نزلت: ﴿ ± 
¼... ﴾ إلا النصــر والرفــادة والنصيحة، وقد ذهــب الميراث، 

ويوصي له(٣).
فالتوارث بين المتحالفِين قد نُسِخَ في رأي ابن عباس بهذه الآية التي 

جعلت لكل امرئ مواليه ـ أي ورثته ـ من عصبته، وذوي رحمه.
 ³ وعند غيره نُسِخَ التوارث بآية الأنفال، وآية الأحزاب: ﴿ ² 
 Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶  µ  ´
Ã ﴾ [الأحزاب: ٦] و«المعروف» هنا هو: الوصية لهم في حدود   Â

الثلث.
التآخــي والتعاون  الحديــث، وليس  المنفي في  الحِلْــف  فهذا هو 

والتناصر على الحق.

نوسي على مسلم (٣٥٥/٦). ي والسُانظر: شرح الأب  (١)
رواه البخاري في التفسير (٤٥٨٠).  (٢)
رواه البخاري في الكفالة (٢٢٩٢).  (٣)

QaradawiBooks.com

                         324 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٢٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

روى الشــيخان عن عاصم الأحْوَل أنه قال لأنــس ƒ : أبلَغَك أن 
النبي ژ قال: «لا حِلْف في الإســلام»؟ فقال: قــد حالَف النبي ژ بين 

قريش والأنصار في داري(١).
«قال الإمام الخطابي: قال ابن عيينة: حالف بينهم: أي آخى بينهم.

ة في الإســلام،  يريد أن معنى الحِلْف في الجاهلية هو معنى الأُخُو
لكنه جــارٍ على أحــكام الدين وحــدود، وحِلْف الجاهليــة جرى على 
ما كانوا يتواضعونه بينهم بآرائهم، فبطل منه ما خالف حُكْم الإســلام، 

وبقي ما عدا ذلك على حاله»(٢).
فمعنى «لا حِلْف في الإسلام»: أي لا يتحالف أهل الإسلام كما كان 
أهل الجاهلية يتحالفــون، وذلك أن المتحالفَِيْن كانــا يتناصران في كل 
شيء، فيمنع الرجل حليفه، وإن كان ظالمًا، ويقوم دونه. ويدفع عنه بكل 
ممكن، حتى يمنع الحقــوق، وينتصر به مع ظُلمه وفســاده، ولما جاء 
الشــرع بالانتصاف من الظالم، وأنه يؤخذ ما عليه من الحق، ولا يمنعه 
أحد من ذلــك، وحد الحدود، وبين الأحكام، أبطــل ما كانت الجاهلية 
عليه من ذلك، وبقي التحالف والتعاهد على نُصرة الحق، وأوجب ذلك 

على مَنْ قَدَر عليه(٣).
وقال الإمام النووي معلقًا على ما نُقِلَ عــن الطبري من قوله: لا يجوز 
الحِلْف اليوم: «فإن المذكور في الحديث، والموارثــة به، وبالمؤاخاة، كله 

متفق عليه: رواه البخاري في الكفالة (٢٢٩٤)، ومسلم في فضائل الصحابة (٢٥٢٩).  (١)
فتح الباري (٤٧٤/٤). وانظر: غريب الحديث للخطابي (٢١٢/٢)، تحقيق عبد الكريم إبراهيم   (٢)

الغرباوي، نشر دار الفكر، دمشق، ١٤٠٢هـ ـ ١٩٨٢م.
شرح الأبي والسنوسي على مسلم (٣٥٥/٦، ٣٥٦).  (٣)

QaradawiBooks.com

                         325 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٢٤ المحور  الثالث : 

³... ﴾ وقال الحســن: كان التوارث  منســوخ، لقوله تعالــى: ﴿ ² 
بالحِلْف، فنُسِخ بآية المواريث، فقال النووي: أما ما يتعلق بالإرث فيُستحَب 
فيه المخالفة في الإســلام. والمحالفة على طاعــة االله تعالى، والتناصر في 
الدين، والتعاون على البرِ والتقوى، وإقامة الحق، فهذا باقٍ لم يُنسخ، وهذا 
ة»(١). معنى قوله ژ : «وأيما حِلْف كان في الجاهلية، لم يزده الإسلام إلا شِد
وأما قولــه: «لا حِلْف في الإســلام» فالمــراد به: حِلْــف التوارث، 

والحِلْف على ما مَنَع الشرع منه(٢).
هذا هو رأي الأئمة في الحِلْف الممنوع في الإســلام، وهو الحِلْفُ 

الذي يُتَوارث به، أو الحِلْف على الباطل والظلم.
ــا واحدًا في  ا التحالــف بمعنى أن يقف الموالون للإســلام صفأم
القضايا المهمة، مثل قضية انتخابات المجالس التشــريعية ونحوها، في 
مقابل القوى المعادية للفكرة الإســلامية والشريعة الإسلامية، والموالية 
للأفكار المناوئة الأخرى: ليبرالية أو اشتراكية؛ فلا أتصور أن يرفضه فرد 

أو جماعة من مُنطلق إسلامي صحيح.
إن هذا التحالــف أو الاتحاد أو الترابط أو التعــاون ليس مجرد أمر 
جائز ومشروع فحســب، بل هو أمر واجب، وكما قلت وأقول دائمًا: هو 

فريضة وضرورة، فريضة يوجبها الدين، وضرورة يُحتمها الواقع.
وإذا كان المحظور يتمثل في كلمة «التحالف» فلنغيرها بكلمة أخرى 
ع الإســلامي»، أو «التضامن» أو  التجم» تؤدي المضمون المراد. فليُسَم

 ـ٣٢١. سبق تخريجه ص  (١)
شرح النووي على مسلم (٨١/١٦، ٨٢).  (٢)

QaradawiBooks.com

                         326 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٢٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

«التلاحم الإســلامي» أو غير ذلك من الكلمات المشــابهة؛ إذ لا عبرة 
بالأسماء والعناوين، إذا اتضحت المسميات والمضامين.

هذا مع أن النبي ژ بعد صلح الحديبية، حالفَ قبيلة خُزاعة، كما أن 
قريشًا حالفت قبيلة بَكْر.

فة: أن النبي ژ ، شهد  ومن المعروف لدارسي الســيرة النبوية المشر
في صباه مع أعمامه حِلْفًا قام به بعض رجالات قريش لنصرة المظلوم، 
ورد الظالــم، وهو المعروف باســم «حِلْــف الفُضُول»، وقــال عنه في 
الإســلام: «لقد شــهدتُ مع عمومتي في دار عبد االله بن جُدْعــان حِلْفًا 

عَم، ولو دُعيتُ به في الإسلام لأجبتُ»(١). أن لي به حُمْر الن ما أحب
٭ ٭ ٭

رواه البيهقي في الفيء والغنيمة (٣٦٧/٦)، وقال الحافظ ابن حجر في نتائج الأفكار: وهذا   (١)
مرسل، وقد وصله الواقدي من وجه آخر فقال: عن طلحة، عن عبد الرحمن بن أزهر، عن 
جبير بن مطعم، ووصله الزبير بن بكار من حديث عائشــة. وسند كل منهما ضعيف، لكن 
يتقوى بهما المرسل. نتائج الأفكار (٩/٥)، تحقيق حمدي عبد المجيد السلفي، نشر دار ابن 

كثير، ط ٢، ١٤٢٩هـ ـ ٢٠٠٨م.

QaradawiBooks.com

                         327 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٢٦ المحور  الثالث : 

(�ء ا��Gو��H��� Kص

من المقرّر لدى أهل العلم: أن الأصل هو إبقاء النصوص على ظواهرها.
ولكن تأويل النصــوص، بصرفها عن معناها الحقيقــي إلى معناها 

نة. المجازي، أو الكنائي، لا يخالف فيه عالمِ له دراية بالقرآن والس
ي بعضهم ذلك مجازًا، ويطلق عليه اســمًا آخر، كما يفعل  وقد لا يُســم
شيخ الإسلام ابن تيمية، ومَن سبقه من علماء اللغة، ثم مَن تبعه من تلاميذه.
يات  نــا الأســماء والعناويــن إذا وضحــت المســم ونحــن لا يُهم
والمضامين، فهم متفقون على صرف اللفظ عــن ظاهره إلى معنى آخر 

غير المتبادَر منه.

:K!��9 إلا Kو�G> لا

المهم ألا يحدث ذلك إلا بدليل أو بقرينة توجب صرفه عن المعنى 
تها. الأصلي، وإلا بطلت الثقة باللغة ومهم

نوا موتاكم: لا إله إلا االله»(١). فقد اتفقوا على  انظر إلى قوله ژ : «لق
مات  المــراد بالموتى هنا: المحتضَــرون، الذين بــدت عليهم مقد أن
المــوت وأماراته، فهؤلاء هم الذين يُذكر بجانبهــم كلمة التوحيد دون 

رواه مسلم في الجنائز (٩١٦)، عن أبي سعيد الخدري.  (١)

QaradawiBooks.com

                         328 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٢٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

إلحاح ولا أمر لهم، تذكيرًا لهم بها، ليقولوهــا مختارين، فتكون آخر 
كلامهم، ويموتوا عليها.

وإطــلاق «الميت» علــى «المحتضَر» إطلاق مقبول فــي اللغة، فإن 
ما قارب الشيء يأخذ حكمه، والتعبير عن الشيء بما يؤول إليه لا محالة 
أمر معروف عند أهل اللغة والبلاغة، ومنه قوله تعالى على لســان أحد 
° ﴾ [يوسف: ٣٦]   ¯  ® يق: ﴿ ¬  د فَتَيَيِ الســجن مع يوســف الص

يقصد: عنبًا يصير خمرًا؛ لأن الخمر لا تُعصر.
ومثل ذلك الحديث الصحيح: «المؤمن يأكل في معًِى واحد، والكافر 

يأكل في سبعة أمعاء»(١).
فمن المؤكــد أن الجهاز الهضمــي للكافر لا يختلف عــن الجهاز 

الهضمي للمؤمن، وأمعاء كل منهما واحدة في تكوينها وفي عددها.
إنما المقصود بقوله: «ســبعة أمعاء» وصفه بالشــراهة والنهم وكثرة 
الأكل، حتى يبدو وكأن له بدلَ المعى الواحد الذي عند كل إنسان سبعة 

ي علماء البلاغة ذلك النوع من التعبير «كناية». أمعاء! ويُسم
وفي القرآن الكريم نجد ذلك التعبيــر بالكناية في مثل قوله تعالى: 

 K  J  I  H  G  F  E  D  C  B  A  @  ?  > ﴿
L ﴾ [المائــدة: ٦] فالغائط هو: المكان المطمئــن المنخفض من الأرض، 

ط، وهو الحَدَث الأصغر. ى بالمجيء منه عن التغوكن
F ﴾ فقد قــال ترجمان القرآن ابن عباس:   E  D ﴿ :ا قولهوأم
هو الجمِاع. وقال الفقيه التابعي الجليل ســعيد بن جبير: ذكروا اللمس، 

متفق عليه: رواه البخاري في الأطعمة (٥٣٩٣)، ومسلم في الأشربة (٢٠٦٠، ٢٠٦١)، عن ابن عمر.  (١)

QaradawiBooks.com

                         329 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٢٨ المحور  الثالث : 

فقال ناس من الموالــي: ليس بالجمِاع. وقال ناس مــن العرب: اللمسُ 
الجمِاعُ: قال: فأتيت ابن عباس فقلت له: إن أناسًــا من الموالي والعرب 
اختلفوا في «اللمس» فقالــت الموالي: ليس بالجمِــاع، وقالت العرب: 
الجمِاع. قال ابن عباس: فمن أي الفريقين كنتَ؟ قلت: كنتُ من الموالي، 
قال: غُلبِ فريق الموالي! إن اللمْسَ والمس والمباشــرةَ: الجمِاعُ، ولكن 

االله يُكني ما شاء بما شاء(١).
مات الجمِاع في معنى اللمس  ومن الصحابة والتابعين مَن أدخل مقد

والمس، مثل القُبْلة والجس باليد ونحوها(٢).
ح ابن تيمية ما ذهب إليه ابــن عباس من أن المس واللمس  وقد رج
 . كناية عــن الجمِاع(٣). ولكنه لم يســم ذلك مجازًا، ولــم يعتبره تأويلاًً

والنتيجة واحدة.
التأويــل ـ إذنْ ـ مقبول إذا دل عليه دليل صحيــح من اللغة، أو من 

الشرع، أو من العقل، وإلا كان مردودًا مهما يكن قائله.

:«�!q�ا�� ا���4  <Gو�K �0دود �1��3: «<'��} 

فة والمرفوضة، ما رواه الإمام أحمد في  ومن التأويلات القديمة المتعس
ل قوله ژ لعمار بن ياســر: «تقتلك الفئة الباغية»(٤).  مسنده أن معاوية تأو

بأن الذي قتله هم الذين جاؤُوا به إلى القتال، وتسببوا في قتله!

رواه الطبري (٣٨٩/٨).  (١)
انظر: هذه الآثار في تفسير الطبري (٣٩٢/٨) وما بعدها.  (٢)

انظر: مجموع فتاوى شيخ الإسلام (٥٢٥/٢٠).  (٣)
رواه البخاري في الصلاة (٤٤٧)، عن أبي سعيد الخدري. ورواه مسلم في الفتن (٢٩١٥)، عن   (٤)

أبي قتادة، و(٢٩١٦)، عن أم سلمة.
والحديث رواه جم غفير من الصحابة. ولذا نصّ ابن عبد البر والذهبي في ســير أعلام

QaradawiBooks.com

                         330 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٢٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وإليــك مــا رواه الإمام أحمد فــي ذلك، فقــد أخرج بســنده إلى 
عبد االله بن الحارث بن نوفل (وهو ثقة من كبار التابعين) قال: إني لأسير 
مع معاوية في منصرفه من صِفّين، بينه وبين عمرو بن العاص، قال: فقال 
يا أبتِ، ما ســمعتَ رســول االله ژ يقول  العاص:  عبد االله بن عمرو بن 
ة! تقتلك الفئة الباغية»؟ فقال عمرو لمعاوية:  لعمار: «ويحَك يا ابن سُمَي
ألا تســمع ما يقوله هذا؟ فقال معاوية: لا تزال تأتينا بهَِنَةٍ! أنحن قتلناه؟ 

إنما قتله الذين جاؤُوا به(١)!
مة الشــيخ أحمد شاكر في تعليقه على  وهذا التأويل ـ كما قال العلا

هذا الحديث(٢) ـ غير صحيح، ولا مستساغ.
أجل، ولو ســاغ هذا لجاز أن نقول عن معاوية أيضًا: إنه قتل الذين 

أصيبوا معه أيضًا.
بل أن نقول عن رسول االله ژ : إنه قتل عمه حمزة في أحد، وقتل 
مصعب بن عمير، وعبد االله بن جحش، وأنس بن النضر، وغيرهم من 

النبلاء (٤٢١/١)، تحقيق مجموعة بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط، نشر مؤسسة الرسالة، 
بيــروت، ط ٣، ١٤٠٥هـ ـ ١٩٨٥م، وابن حجر فــي التلخيص (١٢٤/٤)، نشــر دار الكتب 
العلمية، بيــروت، ط ١، ١٤١٩هـ ـ ١٩٨٩م. وغيرهم على تواتره. وذكــره الكتاني في نظم 
المتناثر في الحديث المتواتر صـ ١٩٧، عن واحد وثلاثين صحابيا، تحقيق شرف حجازي، 

نشر دار الكتب السلفية، مصر، ط ٢.
وذكر ابن حجر في الفتح (٥٤٣/١): أنه رواه جماعة من الصحابة، منهم قتادة بن النعمان، وأم 
ســلمة عند مســلم، وأبو هريرة عند الترمذي، وعبد االله بن عمرو بن العاص عند النسائي، 
وعثمان بن عفان، وحذيفة، وأبو أيوب، وأبو رافع، وخزيمة بن ثابت، ومعاوية، وعمرو بن 
العاص، وأبو اليسر، وعمار نفســه، وكلها عند الطبراني وغيره، وغالب طرقها صحيحة أو 

حسنة، وفيه عن جماعة آخرين يطول عدهم.
جوه: إسناده صحيح. رواه أحمد (٦٤٩٩)، وقال مخر  (١)

انظر: المسند (٦٤٩٩)، تخريج أحمد شاكر.  (٢)

QaradawiBooks.com

                         331 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٣٠ المحور  الثالث : 

السبعين الذين قُتلِوا في غزوة أحُد! ومثلهم كل مَن قُتلِوا في غزوات 
النبي ژ !

وهذا خروج ظاهر عن اللغة والعقل والشرع والعُرف.

:Kو�Gا�� ا�"���ء �y9ا89  ا��R�م 

ض له النصوص خطرًا: سوء التأويل لها،  ما تتعر لهذا كان من أشد
ر تفســيرًا يخرجها عما أراد االله تعالى ورسوله بها، إلى  بمعنى أن تُفس
لون لها. وقد تكون هذه المعاني صحيحة في  أخُر، يريدها المؤو معانٍ 
نفســها، ولكن هذه النصوص لا تدلّ عليها، وقد تكون المعاني فاسدة 
في ذاتها، وأيضًا لا تــدلّ النصوص عليها. فيكون الفســاد في الدليل 

والمدلول معًا.
ض لها علماء الأصول، وأوسعوها  وقضية «التأويل» قضية كبيرة، تعر
بحثًا، على اختلاف مشاربهم ومدارسهم، وشاركهم في هذا علماء الكلام 

والتفسير.
والمراد بالتأويل(١) هنا معناه الاصطلاحــي، وهو: صرف اللفظ عن 

معناه الظاهر إلى معنى مرجوح يحتمله، لدليل يُصيره راجحًا(٢).
وهذا هو التأويل الصحيح المقبول.

لفظ (التأويل) قد يُطلق ويراد به (التفسير) كما يستخدمه الطبري وغيره، وقد يراد به حقيقة   (١)
h... ﴾ [يوسف: ١٠٠] أي واقعها   g  f  e  d ﴿ :الشيء التي يؤول إليها، كقول يوسف
/ ﴾ [الأعراف: ٥٣]، وقد يراد به:   .  - وحقيقتها التي انتهت إليها، وقوله تعالى: ﴿ , 

المعنى الاصطلاحي المذكور، وهو الذي نتحدث عنه هنا.
انظر: إرشاد الفحول للشوكاني صـ ١٧٦، نشر مطبعة البابي الحلبي، القاهرة، ط ١، ١٣٥٦هـ ـ   (٢)

١٩٣٧م.

QaradawiBooks.com

                         332 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٣١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

فلا بد أن يكون الصرف إلى معنى يحتمله اللفظ، ولو كان احتمالاً 
مرجوحًا، وإلا لم يكن تأويلاً، وإنما هو جهل وضلال، أو عبث وباطل.

ولا بــدّ أن يقوم دليــل راجح على هــذا الصــرف، وإن كان اللفظ 
يحتمله؛ لأن ترك الاحتمال الراجح إلى الاحتمال المرجوح لا يجوز إلا 
بدليــل، وإلا لقال كل مَن شــاء ما شــاء، وأبطل كل زائغ أدلة الشــرع 

الواضحة بلا برهان، متذرعًا بعنوان التأويل.
ولا بدّ أن يكون الدليل الذي صَرَفَ عــن الظاهر راجحًا، فأما دليل 

مرجوح أو مساوٍ فهو مردود.
، ولا يجوز بـلا  ودب ومعنى هذا أن التأويل لا يجوز لكل مَن هب

قيد ولا شرط، كما يتوهم الجاهلون والمتلاعبون.
 ها، ولم يزلقال ابن بَرهــانَ: وهذا الباب أنفع كتب الأصــول وأجل

الزال إلا بالتأويل الفاسد(١).
ث الأصوليون عن معنى التأويل ومجاله وشروطه وأنواعه،  وقد تحد

وأفاضوا.
ولا مجال في هذا المقام للخوض في هــذا الميدان الرحْب(٢)، إنما 

نكتفي ببعض الإشارات والتنبيهات، والأمثلة النافعة في بحثنا هذا.

 ـ١٧٦. إرشاد الفحول ص  (١)
يمكن الرجوع لمن أراد ذلك إلى الدراســة القيمة: تفســير النصوص في الفقه الإســلامي   (٢)
للدكتور محمد أديب صالح (٣٥٥/١ ـ ٤٥٩)، نشر المكتب الإسلامي، بيروت، ط ٢، وانظر: 
مسلم الثبوت مع شرحه فواتح الرحموت المطبوع مع المســتصفى (٢٢/٢ ـ ٣٢)، نشر دار 
صادر، بيروت، والمحصول للرازي (١٥٩/٤ ـ ١٦١)، تحقيق د. طه جابر العلواني، نشر مؤسسة 

الرسالة، بيروت، وإرشاد الفحول صـ ١٧٥ ـ ١٧٧.

QaradawiBooks.com

                         333 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٣٢ المحور  الثالث : 

وللظاهرية هنا موقف من موضوع التأويل، فهم يرفضون التأويل إذا 
لم يدل عليه نصّ من كتاب، أو سُنة، أو إجماع، تأسيسًا على مذهبهم في 
الأخذ بظواهر النصوص، فهي عندهم وافية بكل شيء، كما قال مؤسس 
ــده أبــو محمد بــن حزم  المذهــب داود بــن علــي (ت: ٢٧٠هـ) وأك

(ت: ٤٥٦هـ) الذي أحيا المذهب بعد موات.
وفي مقابل الظاهرية الذين يمثلون جانب التفريط ـ بل الجمود ـ في 
التأويل، نجد طوائف أخرى تمثل جانب الإفراط، بل التسيب في التأويل.
ومما لا شــكّ فيه أن الأصل هو حمل الكلام على معناه الظاهر؛ إذ 
هو ما تدل عليــه اللغة بأصل وضعها، وما يُفهم مــن اللفظ لأول وهلة. 
فلا يجوز العدول عن هذا الظاهر إلى غيره، إلا لدليل يصرف عن ذلك. 

وهذا ما أشير إليه في تعريف التأويل.
فالأصلُ في الكلام الحقيقةُ، ولا يُعْدَل عنها إلى المجاز إلا لقرينة ودليل.
صه، وبقاء  والأصل بقــاء العام على عمومــه، حتى يظهــر ما يُخص

المطلق على إطلاقه، حتى يَرِد ما يقيده.
والأصل بقــاء الأخبار فيما يتعلــق بالعقائد والغيبيــات على ظاهر 

معناها، حتى يأتي ما ينقلها عنه.
وكذلك الأوامر والنواهي في الأحكام والعمليات، هي على ظواهرها 

حتى يجيء ما يصرفها عنها.

:Kو�Gا�� �0�ل 

ومن ثَم نجد التأويل يمكن أن يدخل في الفقه والفروع، ولا خلاف 
في ذلك، كما قال الشوكاني.

QaradawiBooks.com

                         334 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٣٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ويمكن أن يدخــل في العقائد وأصول الديــن وصفات الباري 8 ، 
وفي ذلك اتجاهات أو مذاهب ثلاثة، ذكر الإمام الشــوكاني في «إرشاد 

الفحول» خلاصة وافية لها، نُشير إليها هنا:
ل  يدخل التأويــل فيها؛ بل تجري علــى ظاهرها ولا يؤو الأول: ألا

شيء منها، وهذا قول المشبهة.
الثاني: أن لها تأويلاً، ولكنا نمسك عنه، مع تنزيه اعتقادنا عن التشبيه 
ابن  قال  [آل عمران: ٧].   ﴾ ̈  §  ¦  ¥  ¤ ﴿ تعالى:  لقوله  والتعطيل، 

لَف. بَرهان: وهذا قول الس
لَف الصالح قدوة لمن أراد الاقتداء، وأسوة  قال الشوكاني: وكفى بالس

ي. لمن أحب التأس
الثالث: أنها مؤولة.

قال ابن بَرهان: والأول من هذه المذاهب باطل. والآخران منقولان 
عن الصحابة. ونقل المذهب الثالث عن علي وابن مســعود وابن عباس 

وأم سلمة.
ونقل الشوكاني عن إمام الحرمين والغزالي والرازي ما يفيد عودتهم 
ــعوا دائرة  ــلَف، ثم قال: «وهــؤلاء الثلاثة هم الذين وس إلى مذهب الس
ــلَف كما عرفت،  لوا ذيوله، قد رجعوا آخرًا إلى مذهب الس التأويل وطو

فلله الحمد كما هو أهل له».
وحكى الزركشــي عن ابن دقيق العيد أنه قــال: «ونقول في الألفاظ 
ل شيئًا  وصدق، وعلى الوجه الذي أراده االله. ومن أو المشْــكلة: إنّها حق
منها، فإن كان تأويله قريبًا على ما يقتضيه لســان العــرب، وتفهمه في 

QaradawiBooks.com

                         335 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٣٤ المحور  الثالث : 

عــه. وإن كان تأويله بعيدًا توقفنا عنه  مخاطباتها، لم ننكر عليه ولم نبد
واستبعدناه، ورجعنا إلى القاعدة في الإيمان بمعناه مع التنزيه».

مه إلى مثل هذا ابن عبد السلام. وقد تقد
قال الشوكاني: والكلام في هذا يطول، لما فيه من كثرة النقول، عن 

الأئمة الفحول(١).

:Kو�Gا��  bإ�  ���N B!��
ا�� ���ء ����ء 

ولا توجد مدرسة من المدارس الإسلامية في الكلام أو الفقه أو الأثر 
أو التصوّف إلا لجأت إلى التأويل، وإن تفاوتــوا في ذلك تفاوتًا كثيرًا، 
ــع، ومنهم من ضيق. منهم من قرب في تأويله، ومنهم مَن  منهم مَن وس

بعد حتى خرج عن العقل والشرع.
والمهم أن التأويل لا بد منه، فقد يوجبه العقل، وقد يوجبه الشــرع، 
ة  وقد توجبه اللغة، ومَن رفض ذلك شــرد عن الصواب، وســقط في هُو

الخطأ، كما فعل الظاهرية.
وأكثر ما يلجأ العلماء للتأويل، لتنسجم النصوص بعضها مع بـعض، 
لوا قولــه ! : «لا ترجعوا بعدي  ولا يضــرب بعضها بعضًا. ومن هنا أو
كفارًا يضربُ بعضُكم رقاب بعض»(٢). وقوله: «ســباب المســلم فسوق 
وقتاله كُفْر»(٣). بأن المراد بالكفر هنا: الكفر الأصغر، كفر النعمة، أو كفر 
ي كفرًا، لما فيه  ة، وإنما سُــمالمعصية، لا الكفر الأكبر المخرج من المِل

انظر: إرشاد الفحول صـ ١٧٦، ١٧٧.  (١)
متفق عليه: رواه البخاري في العلم (١٢١)، ومسلم في الإيمان (٦٥)، عن جرير بن عبد االله.  (٢)

متفق عليه: رواه البخاري (٤٨)، ومسلم (٦٤)، كلاهما في الإيمان، عن ابن مسعود.  (٣)

QaradawiBooks.com

                         336 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٣٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

من التشــبه بكفار الجاهلية، الذين كانوا يقاتل بعضهم بعضًا، ويضرب 
بعضهم وجوه بعض.

وسبب هذا التأويل: أن القرآن أثبت الإيمان للمقتتلين من المسلمين، 
 i ﴿ :ة الإيمانية، وأوجب الصلح بينهم فقال وأبقى عليهم وصف الأُخُو
قال:  أن  إلى  [الحجــرات: ٩]   …﴾ o  n  m  l  k  j

² ﴾ [الحجرات: ١٠].  ±  °  ¯  ®  ¬ ﴿
ونحو ذلك قولــه ژ : «لا يزني الزاني حين يزنــي وهو مؤمن، ولا 

يشربُ الخمر حين يشربها وهو مؤمن»(١).
وقوله: «لا يؤمن أحدُكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه»(٢).

وقوله: «واالله لا يؤمن، واالله لا يؤمن، واالله لا يؤمن؛ مَن لا يأمن جارُه 
بوائقَه»(٣).

لها العلمــاء بأن الإيمــان المنفي هنا: هو الإيمــان الكامل،  فقد أو
لا أصل الإيمان. كما يقال: لا مال إلا ما نفــع، ولا علم إلا ما أدى إلى 

العمل، والمراد نفي الكمال.
ة نصوصًــا أخرى وافرة، دلت على  ل العلماء ذلك؛ لأنه ثم ما أووإن
إيمان أهل المعصية، وأن مرتكب المعصية ولو كانت كبيرة لم يخرج من 

دائرة الإيمان.

متفق عليه: رواه البخاري في المظالم والغصب (٢٤٧٥)، ومســلم فــي الإيمان (٥٧)، عن   (١)
أبي  هريرة.

متفق عليه: رواه البخاري (١٣)، ومسلم (٤٥)، كلاهما في الإيمان، عن أنس بن مالك.  (٢)
رواه البخاري في الأدب (٦٠١٦)، عن أبي شريح.  (٣)

QaradawiBooks.com

                         337 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٣٦ المحور  الثالث : 

وذلك مثل النصوص التي بينــت أن مَنْ مات على «لا إله إلا االله»(١) 
دخل الجنة.

وقوله ژ لمن لعن الذي شرب الخمر من الصحابة وضُرِب أكثر من 
مرة: «لا تلعنْه؛ فإنه يحب االله ورســوله»(٢). أو «لا تكونوا عونًا للشيطان 
ته باقية رغــم معصيته، وأن حب االله  على أن أخُو على أخيكم»(٣). فدل

ورسوله مستقر في قلبه، وإن زلت قدمه إلى الوقوع في أم الخبائث.
وكذلك: لو كان بالزنى والشــرب والسرقة يكفر ويخرج من الإيمان 
لكانت عقوبته عقوبة الرِدة، وهي عقوبة واحــدة، فلا معنى لأن يُعاقَب 

الزاني والشارب بالجَلْدِ، والسارق بالقطع.
ل الإمام البخاري الحديث الذي أخرجه في صحيحه في شأن  وقد أو
المحراث، حيث يوهم ظاهره ذم الحراثــة أو الزراعة، وهو حديث أبي 
الباهلي، حين نظر إلى آلة حرث، فقال: ســمعتُ رســول االله ژ  أمامة 

.(٤)« يقول: «لا يدخل هذا بيتَ قومٍ، إلا أدخله االله الذل
رُ من عواقب  ل البخاري هذا الحديث، فذكــره في باب «ما يُحَذ أو
الاشــتغال بآلة الزرع، أو مجاوزة الحد الذي أمُِرَ به»(٥). وهذا من فقه 
البخاري الذي يتجلى في تراجم كتابه ـ أي فــي عناوين أبوابه ـ كما 

ذكر العلماء.

 ـ١٨٩. سبق تخريجه ص  (١)
رواه البخاري في الحدود (٦٧٨٠)، عن عمر بن الخطاب.  (٢)

جوه: حســن بشــواهده. والحاكم في الحــدود (٣٨٢/٤)،  رواه أحمــد (٤١٦٨)، وقال مخر  (٣)
وصححه، عن ابن مسعود.

رواه البخاري في المزارعة (٢٣٢١).  (٤)
صحيح البخاري (١٠٣/٣).  (٥)

QaradawiBooks.com

                         338 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٣٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

قــال الحافظ ابن حجر في شــرحه للحديــث فى «الفتح»: «أشــار 
البخاري بالترجمة ـ يقصد عنوان الباب ـ إلــى الجمع بين حديث أبي 

أمامة والحديث الماضي في فضل الزرع والغرس، وذلك بأحد أمرين:
إما أن يُحمل ما ورد من الذم على عاقبة ذلك، ومحله إذا اشتغل به، 
فضيع بســببه ما أمُِر بحفظه ـ كأن يُضيع أمر الجهاد الواجب وخصوصًا 
مَن كان قريبًا من العدو ـ، وإما أن يُحمل علــى ما إذا لم يُضيع، إلا أنه 

جاوز الحد فيه» اهـ(١).
فالذي حمل البخاري على هذا التأويــل: أن فضل الزرع والغرس 
ثابت بأحاديث صحيحة صريحة، لا ريب في ســندها ولا في دلالتها. 
وقد ذكر هو واحدًا منها قبل هذا الحديث مباشــرة، وهو حديث أنس: 
«ما من مسلم يغرس غرسًا أو يزرع زرعًا، فيأكل منه طير أو إنسان أو 
بهيمة، إلا كان له به صدقة»(٢). فلا يمكن أن يؤخذ الحديث المذكور 
على ظاهــره؛ لأنه يخالف الأحاديث الأخــرى، ويخالف ما كان عليه 
الصحابة، وبخاصة الأنصار، ققد كانوا أهــل غرس وزرع، فلا بد من 
ق  تأويله وحمله على محمل صحيــح، وبهذا تتوافق النصوص، ويُصد

بعضها بعضًا(٣).

:Kو�Gا��  bإ�  G�� م\F B9ا  b�F

والإمام أبو محمد بن حزم أشد الناس تمســكًا بالظواهر، وأبعدهم 
عن التأويل، تبعًا للمدرســة التي آمن بها، وعاش حياتــه محاميًا عنها، 

فتح الباري (٥/٥).  (١)
متفق عليه: رواه البخاري في الحرث والمزارعة (٢٣٢٠)، ومسلم في المساقاة (١٥٥٣).  (٢)

نـة النبوية صـ ١٢٩ ـ ١٣٢. انظر تعليقنا على هذا الحديث في كتابنا: كيف نتعامل مع الس  (٣)

QaradawiBooks.com

                         339 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٣٨ المحور  الثالث : 

وهي المدرســة الظاهرية، ومع هــذا وجدناه يلــوذ بالتأويل في بعض 
ا. الأحيان، حين لا يجد منه بُد

يل والفُرَات،  ى» حديث: «سَــيْحان وجَيْحان والنفقد ذكر في «المحل
كل من أنهار الجنة»(١). وحديث: «ما بين بيتي ومنبري روضة من رياض 

ة»(٢) وهما صحيحان ثابتان. الجَن
ثم قال ابن حزم: هذان الحديثان ليس على ما يظنه أهل الجهل من 
أن الروضة مقتطعة مــن الجنة! وأن هذه الأنهــار مُهبطة من الجنة! هذا 

باطل وكذب.
ثم ذكر ابن حزم أن معنى كون الروضــة من الجنة إنما هو لفضلها، 
وأن الصلاة فيها تؤدي إلى الجنة، وأن تلك الأنهار لبركتها أضُيفت إلى 
الجنة، كما تقول في اليــوم الطيب: هذا من أيام الجنــة، وكما قيل في 
الضأن: «إنّها مــن دواب الجنة»(٣). وكما قــال ‰ : «الجنة تحت ظلال 

السيوف»(٤). ومثل ذلك حديث: «الحجر الأسود من الجنة»(٥).
ثم حمل ابن حزم بشــدة على مَن حملوا هذه الأخبار على ظاهرها، 
قائلاً: قد صح البُرهان من القرآن، ومن ضرورة الحس على أنها ليســت 

على ظاهرها(٦) اهـ.

رواه مسلم في الجنة وصفة نعيمها (٢٨٣٩)، عن أبي هريرة.  (١)
متفق عليه: رواه البخاري في فضل الصلاة في مســجد مكة والمدينة (١١٩٥)، ومســلم في   (٢)

الحج (١٣٩٠)، عن عبد االله المازني.
حه الألباني في صحيح الجامع (٣٧٢٥)، عن ابن عمر. رواه ابن ماجه في التجارات (٢٣٠٦)، وصح  (٣)
متفق عليه: رواه البخاري (٣٠٢٤)، ومسلم (١٧٤٢)، كلاهما في الجهاد، عن عبد االله بن أبي أوفى.  (٤)

جوه: إسناده صحيح على شرط الشيخين. عن أنس. رواه أحمد (١٣٩٤٤)، وقال مخر  (٥)
نـة صـ ١٨٦، ١٨٧. انظر: المحلى (٣٣٠/٥، ٣٣١)، وانظر كتابنا: كيف نتعامل مع الس  (٦)

QaradawiBooks.com

                         340 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٣٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وهكذا وصل التأويل إلى المدرســة الظاهرية، التي تتمسك بظواهر 
لت حين لم تجد  النصوص إلى حدّ الجمود في بعض الأحيان، ولكنّها أو

ا. من التأويل بُد

:Kو�Gا����3!� وا�� ا���ر(� 

والمدرسة الحنبلية من أشد المدارس ـ أو لعلها أشدها ـ حربًا على 
التأويل، وخصوصًا في جانب العقيدة، إلى حد جعل ابن تيمية وتلاميذه 
نة واللغة عمومًا. ويرون فتح ذلك  ينكرون وجود المجاز في القرآن والس
الباب ذريعة إلى الضلال والفســاد، ودخول الزنادقة والباطنية وكل عدو 

للإسلام من خلاله.
ومع هذا اضطروا أن يطرقوا باب التأويل في بعض النصوص.

وقد حكى الإمام الغزالي في «فيصــل التفرقة»(١) أن الإمام أحمد بن 
حنبل، وهو أبعد الناس عن التأويل؛ لجأ إليه في بعض الأحاديث، كما 

نقل إليه ذلك بعض الحنابلة المعاصرين له في بغداد.
وهذه الأحاديث هي:

«الحجر الأسود يمين االله في الأرض»(٢).
فيصل التفرقة صـ ٤١ ـ ٤٣ بتصرف واختصار، تحقيق محمود بيجو، نشر دار البيروتي، ط ١،   (١)

١٤١٣هـ ـ ١٩٩٢م.
رواه ابن خزيمة في المناسك (٢٧٣٧)، والطبراني في الأوسط (٥٦٣)، والحاكم في الصوم   (٢)
(٤٥٧/١)، وصححه الحاكم، وقال الذهبي: ابن المؤمل واهٍ. والبيهقي في الأسماء والصفات 
(٧٢٩)، ضمن حديث بلفظ: «وهو يمين االله التي يصافح بها خلقه». ورواه الخطيب في تاريخ 
بغداد (٣٣٨/٧)، وابن عساكر في تاريخ دمشــق (٢١٧/٥٢)، عن جابر، وضعفه الألباني في 
ضعيف الجامــع (٢٧٧١) باللفظ المذكــور، بزيادة: «يصافــح بها عبــاده» الحديث. رواه 
عبد الرزاق في المناســك (٨٩١٩) موقوفًا. وقال ابن تيمية في درء تعــارض العقل والنقل 

(٢٣٩/٥): معروف من كلام ابن عباس، وروي مرفوعًا، وفي رفعه نظر.

QaradawiBooks.com

                         341 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٤٠ المحور  الثالث : 

«القلوب بين أصبعين من أصابع الرحمن»(١).
«إنّي لأجد نفَسَ الرحمن من جهة اليمن»(٢).

وقد علق شيخ الإسلام ابن تيمية على هذه المقولة، فرمى هذه الرواية 
بالبطلان، وقال: إنّها كذب على الإمام أحمد، ولا يُعرف ذلك عنه، وناقل 

ذلك للغزالي مجهول، لا يُعرف عِلْمه بما قال، ولا صدقه فيما قال(٣).
ومع هذا سُئل ابن تيمية عن الحديثين الأول والثالث فقال:

«أما الحديــث الأول، فقــد روي عــن النبي ژ بإســناد لا يثبت. 
والمشــهور إنما هو عن ابن عباس، قال: «الحجر الأســود يمين االله في 

الأرض، فمَن صافحه وقَبله، فكأنما صافح االله وقَبل يمينه»(٤).
ومَنْ تدبر اللفظ المنقول تبين له أنه لا إشــكال فيــه إلا على مَنْ لم 
ـه قال: «يمين االله في الأرض» فقيــده بقوله: «في الأرض» ولم  يتدبره. فإنـ
يُطلق فيقول: «يمين االله». وحكم اللفظ المقيد يخالف حكم اللفظ المطلق.
له فكأنما صافح االله وقَبل يمينه». ومعلوم  ثم قال: «فمَن صافحه وقَب
أن المشبه غير المشبه به. وهذا صريح في أن المصافح لم يصافح يمين 

رواه مسلم في القَدَر (٢٦٥٤)، عن ابن عمر، بلفظ: «إن قلوب بني آدم كلها بين أصبعين..».  (١)
جوه: حديث صحيح دون قوله: «وأجد نَفَس ربكم من قبل  رواه أحمد (١٠٩٧٨)، وقال مخر  (٢)
اليمن». وفيه نكارة، وأورده الهيثمي في مجمع الزوائد (١٦٦٢٧)، وقال: رواه أحمد ورجاله 
رجال الصحيح، غير شبيب وهو ثقة. وقال العراقي في تخريج الإحياء صـ ١٢٢: رجاله ثقات، 

عن أبي هريرة في حديث قال فيه: «وأجد نفسُ ربكم من قبَِلِ اليمن».
انظر: مجموع الفتاوى (٣٩٨/٥).  (٣)

رواه عبد الرزاق في المناســك (٨٩١٩) بلفظ: «الركن ـ يعني الحجر ـ يمين االله في الأرض   (٤)
يصافح بها خلقه مصافحة الرجل أخاه، يشهد لمن اســتلمه بالبر والوفاء، والذي نفس ابن 

عباس بيده، ما حاذى به عبد مسلم يسأل االله تعالى خيرًا إلا أعطاه إياه».

QaradawiBooks.com

                         342 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٤١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

االله أصلاً. ولكن شُــبه بمن يصافــح االله. فأولُ الحديــث وآخرُه يبين أن 
الحجر ليس من صفات االله، كما هو معلوم عند كل عاقل. ولكن يبين أن 
االله تعالى كمــا جعل للناس بيتًــا يطوفون به، جعل لهم ما يســتلمونه، 
ليكون ذلك بمنزلة تقبيل يد العظماء، فإن ذلك تقريب للمقبل، وتكريم 

له، كما جرت العادة.
وأما الحديث الثانــي: «إني أجد نفَسَ الرحمنِ مــن جهة اليمن»، 
يبين مقصود الحديث، فإنه ليس لليمن اختصاص  اليمن»  فقوله: «من 
بصفــات االله تعالى، حتى يُظــن ذلك، ولكن منها جــاء الذين يُحبهم 

 x  w  v  u  t  s  r  q  p  o ﴿ :ويحبونه، الذين قال فيهم
y ﴾ [المائدة: ٥٤].

وقد رُوي أنه لما نزلت هذه الآية سئل عن هؤلاء، فذكر أنهم قوم أبي 
موسى الأشعري، وجاءت الأحاديث الصحيحة: «أتاكم أهل اليمن، أرق 
قلوبًا، وألين أفئدة، الإيمان يمانٍ، والحكمة يمانيَِة»(١). وهؤلاء هم الذين 
ــس الرحمن عن المؤمنين  ة، وفتحوا الأمصار، فبهم نفقاتلوا أهل الــرِد

الكربات...»(٢).
ومَن تأمل كلام شــيخ الإســلام، وكان منصفًا، وجد فــي توجيهه 
ز، وما ذكره في لفظة «في  للحديثين قدرًا من التأويــل، وضربًا من التجو
الأرض» في الحديث الأول، أو لفظه «من اليمن» في الحديث الثاني هو 
ما يســميه علماء البلاغة «القرينة» في المجاز، التي تدل على أن اللفظ 

أريد به غير ما وُضِع له في الأصل.

متفق عليه: رواه البخاري في المغازي (٤٣٨٨)، ومسلم في الإيمان (٥٢)، عن أبي هريرة.  (١)
انظر: مجموع فتاوى شيخ الإسلام (٣٩٧/٦، ٣٩٨).  (٢)

QaradawiBooks.com

                         343 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٤٢ المحور  الثالث : 

ونحو ذلك حديثه عن معية االله تعالى لعباده، العامة والخاصة، وعن 
قُرب الرب مــن عبده، وقُرب العبد من ربّه، فيه شــيء ممــا ذكرنا من 
ه كذلك. ولكنه تأويــل قريب وصحيح ومقبول  التأويل(١)، وإن لم يســم
بلا ريب، وهــو ما يحتاج إليــه كل عالمِ فــي بعض الأحيــان، ولكن 

ع، الذي سقط فيه مَن سقط من الأفراد والفِرق. المحظور هو التوس
مة جمال الدين القاسمي في تفسيره: «محاسن التأويل»  وقد نقل العلا
عن ابن تيمية في بعض فتاواه قوله: «نحن نقول بالمجاز الذي قام دليله، 
وبالتأويل الجاري على نهج الســبيل، ولم يوجد في شــيء من كلامنا 
وكلام أحد منا أنا لا نقول بالمجاز والتأويل. واالله عند كل إنسان، ولكن 
ننكر من ذلــك ما خالف الحق والصواب، وما فُتحِ بــه الباب إلى هدم 

فة أهل الكتاب»(٢). نة والكتاب، واللحاق بمحر الس
وهذا هو اللائق بإمام مثل ابــن تيمية الذي جمع بين النقل والعقل، 
لَف ومعارف الخَلَف، وتهيأ له من أدوات المعرفة  ووَسِعَ علمُه تراثَ الس

ما لم يتهيأ لغيره، إلا مَنْ مَن االله عليه بفضله، وقليل ما هم.
على أن هناك من أعلام الحنابلة أنفسهم مَن خرج عن خط الحنابلة 
دين، وخاض في لجج التأويل، وأنكر على من عزا إلى الإمام  المتشــد

أحمد أنه يرفض التأويل بإطلاق.
مة الموســوعي الإمام أبو الوفا ابن عقيل،  ومن هؤلاء الأعلام: العلا
صاحب كتاب «الفنــون» وغيره (ت: ٥١٣هـ). ذكــروا أن كتابه «الفنون» 

يزيد على أربعمائة مجلد.

مجموع الفتاوى (١٠٣/٥، ١٠٤، ٢٤٢، ٢٤٣).  (١)
انظر: محاســن التأويل (٤٧٢/٩، ٤٧٣)، تحقيق محمد باســل عيون السود، نشر دار الكتب   (٢)

العلمية، بيروت، ط ١، ١٤١٨هـ.

QaradawiBooks.com

                         344 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٤٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ومنهم: الإمام أبو الحسن ابن الزاغوني (ت: ٥٢٧هـ) وصفوه بأنه كان 
متفننًا في الأصول والفروع، والحديث والوعظ.

ومنهم: الإمام الموسوعي أبو الفرج ابن الجوزي صاحب التصانيف 
الممتعة المتنوعة (ت: ٥٩٧هـ) ومنها: كتاب «دفع شُبه التشبيه».

وكلّ هؤلاء، قبل ابن تيمية وتلاميذه.
ــلَف ـ وهو ترك الخوض في لجج التأويل، مع  ح رأي الس وأنا أرج
تأكيد التنزيه ـ فيما يتعلق بشؤُون الألوهية وعوالم الغيب والآخرة، فهو 
المنهج الأســلم، إلا ما أوجبته ضرورة الشــرع أو العقل أو الحس، في 

إطار ما تحتمله الألفاظ.
وفيما عدا ذلــك، فلا مانع من التأويل بشــروطه وضوابطه، إذا كان 

هناك موجب للتأويل.

:�!�o�ا��  VRO0 ا��!ِّ��ت ا���Hص   Kو�G>

البينات المحكمات، بحملهــا على معانٍ  أما تأويل النصــوص 
باطنة غير ما يُفهم من ظاهرها، فهذا هو الإلحاد في آيات االله تعالى، 
 ﴾ A  @  ?  >  =  <  ; الذي توعد االله عليه، فقال: ﴿: 

[فصلت: ٤٠].

والمراد بالإلحاد هنا: الميل بها.
امين الذيــن أرادوا الكيد للإســلام وأمته  وهذا مدخل واســع للهد
بدعوى أن لكل ظاهر باطنًا هو المقصود، والظاهر هو القشــر، والباطن 
هو اللب. وهــو ما زعمته «المدرســة الباطنية» بــكل فئاتها، ومختلف 

أسمائها، من قرمطية وإسماعيلية ونُصيْرية ودُرزية.
QaradawiBooks.com

                         345 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٤٤ المحور  الثالث : 

ولو صدق هؤلاء لأعلنوا أن لهم دينًا مغايرًا تمامًا لدين الإســلام، ولا 
صلة له بقرآن ولا حديث، بل مغايرًا للأديان السماوية كلها، بل الواقع أنهم 
لا دين لهم، فحاصل مذهبهم وزبدته ـ كما قال الإمام الغزالي ـ طي بساط 
التكليف، وحط أعباء الشــرع عن المتعبدين، وتســليط الناس على اتباع 

مات(١). اللذات، وطلب الشهوات، وقضاء الوطَر من المباحات والمحر
حوا  تمس إنما  الإباحية،  الفارســية  المجوســية  للمزدكية  امتداد  فهم 

بالدين ليهدموه باسم الدين، وتعلقوا بالإسلام، ليضربوه من داخله.
ولمــا كان القــرآن محفوظًا مــن كل تغييــر وتبديل فــي ألفاظه، 
فلا يمكنهم الزيــادة فيه أو النقص منه، لم يجــدوا حيلة أمامهم إلا هذا 
التأويل المُفترى، وهذا الادعاء ببواطن خفية، يقولون فيها ما يشــاؤُون، 

دون ضابط من لغة أو عقل أو شرع.

:�Zد�J\وا� �!�o�ا�� G> B0و�لات 

وقد عقد الإمام أبو حامــد الغزالي في كتابــه: «فضائح الباطنية» 
فصلاً في تأويلاتهم للظواهر، ذكر فيه نمــاذج عجيبة، تُعَد أغرب من 

الخيال. قال:
«والقول الوجيــز فيه أنهم لما عجزوا عن صــرف الخلق عن القرآن 
ــنة صرفوهم عن المراد بهما إلى مخاريق زخرفوها، واستفادوا بما  والس
انتزعوه من نفوســهم من مقتضــى الألفاظ إبطالَ معاني الشــرع، وبما 
زخرفوه من التأويــلات تنفيذ انقيادهــم للمبايعة والمــوالاة، وأنهم لو 

انظر: فضائح الباطنية لأبي حامد الغزالي صـ ١٤، تحقيق عبد الرحمن بدوي، نشر مؤسسة   (١)
دار الكتب الثقافية، الكويت.

QaradawiBooks.com

                         346 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٤٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

د لم يحظوا بموالاة الموالين،  حوا بالنفي المحض والتكذيب المجر صر
وكانوا أول المقصودين المقتولين.

ونحن نحكي من تأويلاتهم نُبذة لنســتدل بها علــى مخازيهم، فقد 
قالوا: كلّ ما ورد من الظواهر في التكاليف والحشــر والنشــر والأمور 
الإلهية، فكلّها أمثلة ورموز إلى بواطن؛ أما الشــرعيات: فمعنى الجنابة 
عندهم مبادرة المســتجيب بإفشاء ســر إليه قبل أن ينال رتبة استحقاقه؛ 

ومعنى الغُسل تجديد العهد على مَن فعل ذلك.

والزنى هو إلقاء نطفة العلم الباطن في نفس مَن لم يسبق معه عقد العهد.

والاحتلام هو أن يسبق لسانه إلى إفشاء الســر في غير محله، فعليه 
الغُسل، أي تجديد المعاهدة.

ي والتنظف من اعتقاد كل مذهب سوى مبايعة الإمام. الطهور هو التبر

الصيام هو الإمساك عن كشف السرّ.

الكعبة هي النبيّ، والباب عليّ.

الصفا هو النبيّ، والمَرْوة عَليّ؛ والميقات هو الأساس؛ والتلبية إجابة 
الداعي.

مات عبارة عن ذوي الشرّ من الرجال، وقد  المحر وكذلك زعموا أن
تُعُبدْنا باجتنابهم، كما أن العبادات عبارة عن الأخيار الأبرار الذين أمُِرْنا 

باتباعهم.

فأما المعاد، فزعم بعضهم أن النار والأغلال: عبارة عن الأوامر التي 
ــال بعلم الباطــن، فما داموا  فــة على الجُه هي التكاليــف، فإنّها موظ

QaradawiBooks.com

                         347 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٤٦ المحور  الثالث : 

بون؛ فإذا نالوا علم الباطن وُضِعت عنهم أغلال  ين عليها فهم معذ مستمر
التكاليف وسعدوا بالخلاص عنها.

أما المعجزات فقد أوّلوا جميعها وقالوا: الطوفان معناه طوفان العلم، 
ن به مَن  ــنة؛ والســفينة: حِرْزُه الــذي تحص أغُرق به المتمســكون بالس

استجاب لدعوته.
ونار إبراهيم: عبارة عن غضب نمرود، لا عن النار الحقيقية.

ــبَه،  تــه التي تلقفــت ما كانــوا يأفكون من الش عصا موســى: حُج
لا الخشب.

انفلاق البحر: افتراق عِلْم موسى فيهم على أقسام، والبحر: هو العالَم.
والغَمــام الذي أظلّهم: معناه الإمام الذي نصبه موســى لإرشــادهم 

وإفاضة العلم عليهم.
ــل والضفادع: هي ســؤالات موســى، وإلزاماته التي  الجراد والقُم

سُلطت عليهم.
والمن والسلوى: علمٌ نزل من السماء لداعٍ من الدعاة هو المراد بالسلوى.
تسبيح الجبال: معناه تسبيح رجال شدادٍ في الدين راسخين في اليقين.
الجن الذي ملكهم سليمان بن داود: باطنية ذلك الزمان، والشياطين 

هم الظاهرية الذين كُلفوا بالأعمال الشاقة.
إحياء الموتى من عيسى: معناه الإحياء بحياة العلم عن موت الجهل 

بالباطن.
وإبراؤه الأعمى: معناه عن عمى الضلال، وبَرص الكفر ببصيرة الحق 

المبين.
QaradawiBooks.com

                         348 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٤٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

! إذ أمُِر أبو بكر بالســجود  إبليس وآدم: عبارة عن أبــي بكر وعلي
، والطاعة له، فأبى واستكبر. لعلي

جال زعموا أنه أبو بكر، وكان أعور؛ إذ لم يُبصر إلا بعين الظاهر  الد
دون عين الباطن.

ويأجوج ومأجوج: هم أهل الظاهر!
هذا من هذيانهم في التأويلات حكيناها، ليُضْحَك منها، ونعوذ باالله 

من صرعة الغافل وكبوة الجاهل»(١).
وقد ســلك الإمام الغزالي مســالك ثلاثة في الرد عليهم: مســلك 

الإبطال لدعاويهم، ومسلك المعارضة بالمثل، ومسلك التحقيق.
ولستُ في حاجة إلى نقل ما ذكره هنا، لوضوح بطلان ما قاله هؤلاء 
الزنادقــة، فإن اللغة أســاس التفاهم بين الناس، فإذا لــم تكن لألفاظها 
وتراكيبها دلالات معينــة، يفهم بها الناس بعضهــم عن بعض في أمور 
ر ما شاء بما شاء. وهذا  دينهم ودنياهم، أصبح من حق كل امرئ أن يفس

خارج عن حدود العقل.
والغريــب أن هؤلاء يســتدلون أحيانًــا لباطن مذهبهــم ـ أو باطل 
مذهبهــم ـ بظاهر بعض النصــوص، مثل: «إن لكل لفظ ظهــرًا وبطنًا». 
ونحوه. ولو صح هذا ســندًا ـ وما هو بصحيح ـ كيف أبقوا هذا النص 
وحده على ظاهره، وما يدرينا أن اللفظ والظهر والبطن لها معانٍ أخُر غير 

المعاني المفهومة منها عند الناس؟!
إن بحسْبنا أن نذكر أقوال هؤلاء، ليُعرف بطلانها، بل ليُضحَك عليها 

انظر: فضائح الباطنية للإمام الغزالي صـ ٥٥ ـ ٥٨.  (١)

QaradawiBooks.com

                         349 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٤٨ المحور  الثالث : 

كما قال الغزالي. فهي تحمل دليل فسادها فيها. إنما أردنا أن يُعرف من 
أقوالهم مصادر الباطنية اللاحقين والمحدَثين.

ا��!"�: <Gو�لات 9"[ �ِ�ق 

ومن فرِق الشــيعة مَن نحا نحو أولئك الباطنية المارقين في التحريف 
روا القرآن بأنواع لا يقضي منها العالمِ عجبه! كقول  وسوء التأويل، حتى فس

] ﴾ [المسد: ١]: هما أبو بكر وعمر.  Z  Y  X ﴿ :بعضهم في تفسير
ª ﴾ [الزمر: ٦٥] أي: أشركت بـين أبي   ©  ¨ وفي قوله: ﴿ § 

بكر وعمر وعليّ، في الخلافة!
y ﴾ [البقرة: ٦٧](١) هي عائشة!  x  w  v  u  t ﴿ :وفي قوله

£¤ ﴾ [التوبة: ١٢]: طلحة والزبير.  ¢  ¡ ﴿
- ﴾ [الرحمن: ١٩] هما علي وفاطمة(٢)!  ,  + ﴿

> ﴾ [الرحمن: ٢٢]: الحسن والحسين(٣).  ;  :  9 ﴿
¾ ﴾ [يس: ١٢] في علي بن أبي طالب.  ½  ¼  »  º  ¹ ﴿

& ﴾ [النبأ: ١ ـ ٢] عليّ بن أبي طالب(٤).  %  $  ❁  "  ! ﴿
والمعتدلون من الشيعة يرفضون هذه التحريفات أو التخريفات!

والخطاب من موسى لقومه.  (١)
لَف، ووجهها بأن كلا منهما كان  نقل ذلك الطبرســي في مجمع البيان رواية عن بعض الس  (٢)
بحرًا في العلم والإيمان. انظر: مجمع البيان في تفسير القرآن (٢٥٨/٩)، نشر دار المرتضى، 

بيروت، ط ١، ١٤٢٧هـ ـ ٢٠٠٦م.
! ̂  ، وجهه بعضهم بأن الحسن مات مسمومًا والحسين مات مقتولاًً  (٣)

انظر: مقدمة في أصول التفسير لابن تيمية صـ ٧٤.  (٤)

QaradawiBooks.com

                         350 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٤٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

:�!��Hا� <Gو�لات 

القرآن الكريم والحديث الشريف، تنزع إلى  وللصوفية تأويلات في 
تجاوز الظواهر، للوصول إلى معانٍ باطنــة، فمنهم مَن يعتبرها من باب 
«الإشارات» الرامزة لتلك المعاني بالمجاز أو التمثل أو الإلحاق، ومنهم 

مَن يعتبرها هي المقصودة من النص.

والنزعة الأخيرة ليست إلا ضربًا من تفسير الباطنية الذين خرجوا عن 
الشــريعة، بل هم لم يدخلوا فيها أصلاً، فمَن نســجَ علــى منوالهم فهو 

3 ﴾ [المائدة: ٥١].  2  1  0 منهم، كما قال تعالى: ﴿ / 

أما النزعة الأولى، فللعلماء فيها مواقف.

منهم مَن يقرها ويعتبرها رموزًا وإشــارات، وليست تفسيرًا. بل ربما 
يراها بعضهم من كمال الإيمان، وتمام العرفان.

لَف من الصحابة  الس الشريعة في غِنًى عنها، وأن ومنهم مَن يرى أن
والتابعين لم يصح عنهم شــيء من هذا، وكلّ خير في اتباع مَن سَلَف، 

وكل شر في ابتداع مَن خَلَف.

قال الإمام تقي الدين ابن الصلاح في «فتاويه»:
ر أنه قال: صنف أبو  وجدتُ عن الإمام أبي الحسن الواحديّ المفس»
لَمِي «حقائق التفسير»(١)، فإن كان قد اعتقد ذلك تفسيرًا  عبد الرحمن الس

فقد كفر».

رأى بعض إخواننا نسخة مخطوطة من هذا الكتاب وقال: الأولى أن يسمى: أباطيل التفسير،   (١)
انظر: مقدمة في أصول التفسير لابن تيمية صـ ٧٨.

QaradawiBooks.com

                         351 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٥٠ المحور  الثالث : 

قال ابن الصلاح: «وأنا أقول: الظن بمن يوثَق به منهم، إذا قال شيئًا 
من ذلك أنه لم يذكره تفســيرًا، ولا ذهب به مذهبَ الشرح للكلمة، فإنه 
لو كان كذلك، كانوا قد سلكوا مســلك الباطنيّة، وإنما ذلك منهم لنظير 
ــر بالنظير، ومع ذلك فيــا ليتهم لم  النظير يُذك ما ورد به القرآن، فــإن

يتساهلوا بمثل ذلك، لما فيه من الإيهام والإلباس!»(١).
وقال النســفي في «عقائده»: النّصوص على ظاهرها، والعدول عنها 

إلى معانٍ يدّعيها أهلُ الباطن إلحادٌ.
 عائهم أنة لاديت الملاحدة باطني في «شــرحه»: سُــم ِفْتَازَانيقال الت
النصوص ليست على ظاهرها، بل لها معانٍ باطنية لا يعرفها إلا المعلم؛ 

وقصدهم بذلك نفي الشريعة بالكلية.
قال: وأمــا ما يذهب إليه بعــض المحققين مــن أن النصوص على 
ظواهرها، ومع ذلك فيها إشــارات خفية إلى دقائق تنكشف على أرباب 
الســلوك، يمكن التطبيق بينها وبيــن الظواهر المــرادة، فهو من كمال 

الإيمان، ومحض العرفان(٢).
ولكن بعض الصوفية بالغوا، حتى قال بعضهم: لكلّ آية ستون ألف فهم!
واعتمد على بعض الأحاديــث والآثار الواردة في ذلك، مثل ما ورد 

ا ومطلعًا»(٣). للقرآن ظهرًا وبطنًا، وحد مرفوعًا: «إن

فتاوى ابن الصلاح (١٩٧/١) فتوى (٤٤)، نشر مكتبة العلوم والحكم، عالم الكتب، بيروت،   (١)
ط ١، ١٤٠٧هـ.

انظر: الإتقان للسيوطي (١٩٤/٤، ١٩٥).  (٢)
رواه البزار (٢٠٨١)، وأبو يعلى (٥١٤٩)، وابن حبان في العلم (٧٥)، وقال الأرناؤوط: إسناده   (٣)
حسن. وضعفه الألباني في الضعيفة (٢٩٨٩) عن ابن مسعود بلفظ: «أنزل القرآن على سبعة 

أحرف، لكل آية منها ظهر وبطن».

QaradawiBooks.com

                         352 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٥١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وقال ابن عبــاس: إن القرآن ذو شــجون وفنون، وظهــور وبطون، 
لا تنقضي عجائبه، ولا تُبلغ غايته(١).

ولكن هذا لا يدل على ما ادعاه أولئك الغلاة. فقد قال ابن عباس في 
الأثر نفسه: فظهره التلاوة، وبطنه التأويل(٢).

القرآن، فهو  النظر، لاســتخراج جواهر  الغوص وتعميق  وهذا يعني 
لا تنقضي عجائبــه حقا. كما لمســنا ذلك في عصرنــا، حيث يجد كل 

ص، إذا تعمق فيه ما لا يجد في غيره من الكنوز. متخص
ظ الإمــام أبو بكر ابــن العربي في كتابــه: «العواصم من  ولذا تحف
القواصم» على تلك التأويلات الصوفية التي سماها: «قدحات الخواطر، 

ولمحات النواظر».
اهم  ث في إحدى «القواسم» عن طائفة من هؤلاء الذين سم فقد تحد
وها على  أصحاب الإشــارات، جاؤُوا بألفاظ الشــريعة من بابهــا، وأقر
نصابها، لكنهــم زعموا أن وراءها معاني غامضة خفية، وقعت الإشــارة 

إليها من هذه الألفاظ، وبين خطأهم في إحدى «العواصم».
 K  J  I  H  G  F  E  D  C ﴿ :فقد ذكر تأويلهم لقوله تعالى
ـه بذلــك على أنه  O ﴾ [البقــرة: ١١٤]، وقولهــم: «إن االله نبـ  N  M  L
ب أركان الإيمان بالشهوات. وهي قلوب المؤمنين، وعَمَرها  لا أظلمَ ممن خر

غها من محبة االله تعالى». بالمنى والشهوات، وشحنها بمحبة الدنيا، وفر
ورد ابــن العربي ذلــك بأن المــراد بالمســاجد في الآيــة: ذوات 
المســاحات المتخذة للصلوات، وقلوب المؤمنين معروف حالها، مبينة 

أورده السيوطي في الدر المنثور (١٥٠/٢)، وعزاه لابن أبي حاتم.  (١)
المصدر السابق نفسه.  (٢)

QaradawiBooks.com

                         353 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٥٢ المحور  الثالث : 

بأكثر من هذا البيان في مواضعها، ولا يُحتــاج إلى ذلك فيها، ولا يدل 
اللفظ عليها(١).

Á ﴾ [طه: ١٢] إشارة إلى خلع الدنيا   À ﴿ :وكذلك قولهم في الآية
والآخرة من قلبه.

{ ﴾ [النمل: ١٠]. أي: لا يكون لك معتمد ومستند  وفي الآية: ﴿ | 
غيري.

قال ابن العربي: «وهذه إشــارة بعيدة، أو قُل معدومة، فإنّها إلى غير 
مُشار. وما أمُِرَ موسى بطرح النعل إلا لأحد وجهين: إما لأنهما كانا من 
ى، كمــا روي عن ابن مســعود(٢). أو لئــلا يطأ الأرض  جلد غيــر مذك

المقدسة بنعل تكرمة لها، كما لا يدخل الكعبة بها...
وأما إلقاء العصــا، فقد بين االله تعالى الفائدة فيــه. ومَن يعتمد على 
العصا من طول القيام، أيُقال له: إنه على غير االله يعتمد؟ هذه خرافة! فدع 

ل على كتاب االله ومعلوماته»(٣). عنك نهبًا صيح في حجراته، وعَو
بيتًا فيه كلب»(٤).  ومثل ذلك قولهم في حديث: «لا تدخلُ الملائكةُ 
بأن فيه إشارة إلى تطهير القلوب من الحسد والحقد، والغضب والبخل، 
والخديعة والمكر، وسائر الصفات الذميمة. فإن منزلتها في القلب منزلة 
الكلاب من البيت. قالوا: ونحــن نُقر الحديث على ظاهره، ولكنا نلحق 

به المعنى الآخر على سبيل الإشارة.

انظر: العواصم من القواصم لابــن العربي صـ ١٩٥، ١٩٦، تحقيق عمار الطالبي، نشــر دار   (١)
التراث، مصر.

رواه الطبري في تفسيره (٢٧٩/١٨).  (٢)
العواصم من القواصم صـ ١٩٨، ١٩٩.  (٣)

متفق عليه: رواه البخاري في بدء الخلق (٣٢٢٥)، ومسلم في اللباس والزينة (٢١٠٦)، عن أبي طلحة.  (٤)

QaradawiBooks.com

                         354 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٥٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وبين ابن العربي أن هذا معنى فاسد من وجهين:
«أحدهما: أنه يكاد يقطع بأن هذا لم يكن مقصودًا للنبي ژ .

والثاني: أنا وجدنا التصريح بتطهير القلوب من هذه الصفات الذميمة 
كلها منصوصًا عليه. فما الــذي يُحوجنا إلى أن نأخذه على بُعد من لفظ 
آخر... هــذا من الفن الــذي لا يُحتاج إليــه. وإنما هو احتــكاك بتلك 

الأغراض الفلسفية، وهي عن منهج الشريعة قصية»(١).
ره هنا هذا الإمــام: أن الصريح عام فــي الدين، به جاء  والذي حــر
البرهان، وعليه دار البيان، فلا يجوز أن يعدل بلفظ عن صريح معناه إلى 

سواه، فإن ذلك تعطيلٌ للبيان، وقلْبٌ له إلى إشكال(٢).
ونقل الســيوطي عن ابن عطاء االله الســكندري فــي كتابه: «لطائف 
المنن» أنه قال: «اعلم أن تفســير هذه الطائفة لكلام االله وكلام رســوله 
بالمعاني العربية، ليس إحالة للظاهر عن ظاهره، ولكن ظاهر الآية مفهوم 
منه ما جُلبِت الآية لــه، ودلت عليه في عُرف اللســان، وثَمّ أفهامٌ باطنة 
 تُفهم عند الآية والحديث لمن فتح االله قلبه، وقد جاء في الحديث: «لكل
نك عن تلقي هذه المعاني منهم أن يقول لك  آيةٍ ظهرٌ وبطن»(٣). فلا يصد
ذو جدَل ومعارضــة: هذا إحالة لــكلام االله وكلام رســوله. فليس ذلك 
بإحالة، وإنما يكون إحالة لو قالوا: لا معنى للآية إلا هذا، وهم لم يقولوا 
ون الظواهر على ظواهرها مرادًا بها موضوعاتها، ويفهمون  ذلك، بل يُقِر

عن االله تعالى ما أفهمهم» اهـ(٤).

العواصم من القواصم صـ ٢٠٠، ٢٠١.  (١)
المصدر السابق صـ ١٩٦.  (٢)

 ـ٣٥٠. سبق تخريجه ص  (٣)
الإتقان (١٩٧/٤، ١٩٨).  (٤)

QaradawiBooks.com

                         355 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٥٤ المحور  الثالث : 

ورأيي أن يُقبل من هذه الإشارات ما كان قريبًا غير بعيد، مقبولاً غير 
متكلف، وكان في دائرة الشريعة وأحكامها، ولم يكن في الظاهر ما يُغني 

عنه مما هو أنصع بيانًا وأوضح برهانًا.
ومنه ما يكون من باب التعليق على النص بإشــارة دامغة، أو حكمة 

 ¡ ے   ~  }  | التسْــتَري تعليقًا على آية: ﴿}  بالغة، مثل قول 
¦ ﴾ [الأعراف: ١٤٨]: عجل كل إنسان ما أقبل عليه   ¥  ¤  £  ¢

فأعرض به عن االله من أهلٍ وولد(١).
رين في أن يكون لجميع القرآن إشارات باطنية،  فات بعض المفسا تكلأم

فلا أراها مُجدية ولا مقبولة، كما نجد ذلك في «روح المعاني» وغيره.

:Kو�Gا��"�\�� وا�� �0ر(� 

لوا في مجــال «الإلهيات» في كل  والمعتزلة بمختلف اتجاهاتهم أو
ما يتعلق بإثبات الصفات، وإثبات القَدَر، وعموم المشــيئة الإلهية لكل 

شيء، وشمول القُدرة الإلهية لكل شيء.
لوا في مجال «السمعيات» أكثر، فيما يتصل بالميزان، والصراط،  وأو
والشــفاعة، ورؤية االله 4 في الجنــة، وغير ذلك، مما تســتبعده بعض 

العقول، ويحيله البعض الآخر، وما هو بالمحال.
وقد أشرنا إلى بعض ذلك في مواضع من الفصول السابقة.

وكل الفِرق المختلفة حول العقائد: من الخوارج والمرجئة والشــيعة 
امية وغيرهم، جالوا في ميدان التأويل وصالوا؛  والجبرية والجهمية والكَر

انظر: الاتجاهات السنيّة والمعتزلة في تأويل القرآن للدكتور التهامي نفرة صـ ٤٥، نشر دار   (١)
القلم، تونس، ١٩٨٢م.

QaradawiBooks.com

                         356 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٥٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ــك به، وترد كل النصوص إليه،  خذت كل فرِقة مذهبها أصلاً تتمسإذ ات
فًا. ل كل ما لا يوافقه، وإن كان التأويل بعيدًا ومعتس وتؤو

:���"lا���ر(� الأ

ــنة طُوال  رون عن أهل السوالأشــاعرة والماتريدية الذيــن كانوا يعب
القرون الماضية، لم يسلموا من التأويل الذى أنكره عليهم غيرهم.

وأبرز أشعري خاض هذا الميدان هو الإمام أبو حامد الغزالي، الذي 
بســط القول في هذا المجــال في كتابه «فيصــل التفرقة بيــن الإيمان 
لين  والزندقة»، ووضع للتأويل قانونًا واســعًا فضفاضًا يسع معظم المؤو

للنصوص، وإن أسرفوا وتكلفوا!

وعذر الإمام أبي حامد في هذا التوســع الزائد عن الحد الوسط: 
أنه كان يتحدث عــن الحد الفاصل بيــن الإيمان والكفــر، أو بين 
الإســلام والزندقة، فهو يبحث فيما يُخرج المسلم من دائرة الإيمان 
إلى دائرة الكفر، والحكم بكفر المســلم أو برِدته أمر خطير، تترتب 
ة كبيرة، وحسْبك منها: حِل دمه وماله، والتفرقة بينه  عليه أحكام جم
وبين زوجه وولــده، وبالجملة: الحكم عليــه بالإعدام من المجتمع 

المسلم، أدبيا وماديا.

ت مندوحةٌ عن الحكم بـ «التكفير» فلا مفر من التشبث  فإذا كان ثم
اها الاحتياط لحقن دم المسلم، وإبقائه على  بها، وإن كانت واهية. فقد قو

أصل الإسلام، تحسينًا للظن به، وحملاً لحاله على الصلاح.

فليــس كل ما ذكره الغزالي من أقســام الوجود: الحســي والخيالي 
والشــبهي والعقلي، التي يحتملها النص، وتدخل فــي التأويل، يعتبره 

QaradawiBooks.com

                         357 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٥٦ المحور  الثالث : 

الغزالي تأويلاً صحيحًا راجحًا، بل يعتبره تأويلاً يُمسك مَن قال به على 
أصل الإيمان، ولا يخرج به إلى الكفر المخرِج من المِلة، وإن كان يراه 
بدعة وضلالاً، كمــا هو رأيه في المعتزلة والخوارج والشــيعة وغيرهم. 
فينبغي التنبه لهذه الدقيقة، فبعض الذين يكتبون عن الغزالي، ورأيه في 
ث عنها، يوهمون أنه يصحح كل هذه  التأويل، ومراتب الوجود التي تحد
التأويلات، وإن كانــت بعيدة، وليس الأمــر كذلك، إنمــا يراها تُعفي 

صاحبها فقط من الحكم بكفره وردِته.

:Kو�Gا��  ��ا�"'�!�  ا���ارس  إ(�اف 

ومَن نظر إلى «المدارس العقلية» في تاريخ الفكر الإسلامي يجد أن 
أصحابها ذهبوا بعيدًا في تأويلاتهم الجائــرة للنصوص ـ أو على الأقل 
المتكلفة لها ـ فقد انتهى بهم هذا الشطح إلى أودية بعيدة، بل إلى مفاوز 

مهلكة، انطمس فيها السبيل، وعُدمَِ الدليل.

:�!4
ا��4 ا���ر(� 

أبرز المدارس العقلية، مدرســة الفلاســفة، وخصوصًا المشائيين 
منهم (الكِنْدي والفارابي وابن سينا)، لقد كان أكبر همهم التوفيق بين 
الفلسفة التي أعجبوا بها، والدين الذي ورثوه، ولكنهم جعلوا الفلسفة 
هي الأصل، والدين هو الفرع، واعتبروا قول «أرسطو» هو الذي يُحتكم 
ل عليه، وقول االله تعالى وقول رسوله الكريم تابعَيْن له، إن  إليه، ويُعو

وافقاه، فبها ونعمت، وإلا وجب تأويلهما، قَرُبَ هذا التأويل أم بَعُد.

لقد أسرفوا في التأويل، فأدخلوه في كل مجالات العقيدة: الإلهيات 
ات والسمعيات. والنبو

QaradawiBooks.com

                         358 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٥٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

فاالله عندهم ليس هو الإله المعروف عند المسلمين بأسمائه وصفاته 
المذكورة في القرآن، ليس هو الخالق لكل شــيء، العليم بكل شــيء، 

القدير على كل شيء.
والنبي ليس هو الذي يُكلمه االله تعالى وحيًا، أو من وراء حجاب، أو 
يُرسل رســولاً، فيوحي بإذنه ما يشــاء، كما هو ثابت معلوم عند جميع 

المسلمين.
والمعادُ ليس كما يؤمن به المســلمون: بعثًا للأجساد، وخروجًا من 
الأجداث، في يوم عظيــم، يوم يقوم النــاس لربّ العالَميــن، فتُنصب 
الناس عما كانوا يعملون، ويُجزى  الدواوين، ويُســأل  الموازين، وتُنشر 
قوم بدخول الجنة بما فيها من نعيم رُوحي ومادي، وآخرون بالنار، وما 

فيها من عذاب حسي ومعنوي.
االله عند الفلاســفة لم يخلق العالَم، وهو لا يعلم بما يجري فيه من 
جزئيات وتفاصيل، فلا يعلم ما يلج فــي الأرض، وما يخرج منها، وما 

ينزل من السماء، وما يَعْرُج فيها.
والنبي ليس بشرًا يُوحَى إليه من االله بوساطة مَلَك ينزل عليه.

والبعث ليس ماديا ولا جســميا، وليس هناك جنّــة ولا نار بالمعنى 
الذي عرفناه من القرآن والحديث.

نوها لأنفســهم من خارج الإسلام، ثم أرادوا أن  هذه عقيدة القوم كو
ر لهــم هذا الكُفْر  ا ليبر وا القــرآن جر يحملوا الإســلام عليها، وأن يجر

البواح.
ولا ريب أن القرآن مــن أوله إلى آخره يُبطل ما قالــوه في العقائد، 

QaradawiBooks.com

                         359 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٥٨ المحور  الثالث : 

ويُضاده مضادة صريحة، وهم يعلمون هذا ويقولون: إن الشــرائع واردة 
بة ما لا يفهمون إلى أفهامهم بالتشبيه  لخطاب الجمهور بما يفهمون، مقر

والتمثيل، ولو كان غير ذلك ما أغنت الشرائع البتة(١).
ومعنى هذا: أن الأنبياء يكذبون على الناس، ويقولون لهم غير الحق، 
ولكن لمصلحتهم؛ لأنهم لغلظ طباعهم، وتعلق أوهامهم بالمحسوسات 
رْفة، لا يقدرون على إدراك الحقيقة المجردة!، والغاية في نظر هؤلاء  الص

تبرر الوسيلة!

:�J�H� �� �Zوا���ر ��ا����3  /iا��ا� <Gو�لات 

وفي عصرنا وجدنا الفئات المارقة والمنحرفة على تفاوت بينها تلوذ 
بمخبأ الإســراف في «التأويل» تحتمي به، وتســتند إليه، وتعتمد عليه، 
عوضًا عن رفضها صراحة للنصوص الثابتــة المحكمة، فترفضها الأمة، 

وتفصلها عن جسمها الحي، فتموت حتمًا.

:�!J�ا�'�د� <Gو�لات 

رأينا ذلك في طائفــة «القاديانية» الذين جحــدوا ما عُلمَِ من دين 
ة بمحمد ژ ، وهــو ما نطق به  الإســلام بالضرورة، وهو ختم النبــو
نة، وأجمعت عليه كل طوائف الأمة، فقالوا  القرآن، واستفاضت به الس
Ä ﴾ [الأحزاب: ٤٠] أي زينة النبيين! كما أن   Ã ﴿ :في قوله تعالى

«الخاتَم» زينة الإصبع!
الثابتة:  ولو كانوا طلابًــا للحقيقة لرجعوا إلــى القراءة الأخــرى 

انظر: درء تعارض العقل والنقل (١٧/٥)، تحقيق د. محمد رشــاد سالم، نشر جامعة الإمام   (١)
محمد بن سعود، السعودية، ط ٢، ١٤١١هـ ـ ١٩٩١م.

QaradawiBooks.com

                         360 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٥٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ين) بكسر التاء(١)، وكذلك إلى الأحاديث الصحيحة الغزيرة  ِبي وخاتمِ الن)
الصريحة: «لا نبي بعدي»(٢).

ومثل ذلك تأويلهم للآيات التي تناقض مذهبهم الذي يوجب طاعة 
أولي الأمر من الكفار المســتعمرين (وقد كانوا هم الإنجليز الحاكمين 

 Ë  Ê  É  È  Ç ﴿ :للهند في عصرهم)، فقالوا في قولــه تعالى
Ð ﴾ [النســاء: ٥٩] فالآية صريحة في أن أولي الأمر   Ï  Î  Í  Ì
الواجبة طاعتهم هنا بعد طاعة االله ورسوله: يجب أن يكونوا من المؤمنين 
ار فليسوا منهم، ولا سيما  أما الكُف ﴾ É  È  Ç ﴿ :المخاطبين بقوله
لون كلمة «منكم» التي تفيد  إذا كانوا غزاة مســتعمِرين. ولكن هؤلاء يؤو
البعضية بدلالة «مِنْ» ليجعلوا معناها «فيكم»! وهذا هو التبديل لكلمات 

االله تعالى.
لوا ما استفاض في القرآن من آيات الأنبياء، من الخوارق  وكذلك أو
والمعجزات التــي أيد االله بها رســله؛ مثل عصا موســى وانقلابها حية 
تســعى، وضربه بها البحر حتى انفلق، فكان كلّ فـِـرق كالطود العظيم، 
وضربه بها الحجَر، فانفجرت منه اثنتا عشــرة عينًــا.. إلى آخر الآيات 

البينات التسع.
ومثل إحياء عيسى الموتى، وإبرائه الأكْمَه والأبْرَص بإذن االله، ونفخه في 

ر، فيكون طيرًا بإذن االله، إلى غير ذلك من معجزات الأنبياء. الطين المصو
وكذلك إلغاؤهم لفريضة الجهاد، ليتم تعبيد الأمة للكفرة المستعمرين.

قرأ الجمهور بكسر التاء، وقرأ عاصم بفتحها. انظر: النشــر في القراءات العشر (٣٤٨/٢)،   (١)
تحقيق علي محمد الضباع، نشر المطبعة التجارية الكبرى.

متفق عليه: رواه البخاري في أحاديث الأنبياء (٣٤٥٥)، ومسلم في الإمارة (١٨٤٢)، عن أبي هريرة.  (٢)

QaradawiBooks.com

                         361 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٦٠ المحور  الثالث : 

:�!i�6ا�� <Gو�لات 

ة  وأسوأ من هؤلاء: طائفة «البهائية» الذين جاؤُوا بدين جديد، له نبو
نَة  روا فيه كلّ شيءٍ، حتى السجديدة، وكتاب جديد، وشريعة جديدة، غي
مات. ومع هذا  والشهور والأيام، وأبطلوا فيه الفرائض، واستباحوا المحر
ــحوا بالقرآن العزيز، ويســتدلوا علــى باطلهم بحقه،  أبــوا إلا أن يتمس

 À ﴿ :فونه عن مواضعه باســم «التأويل» ليفتروا على االله الكذب يحر
Ç ﴾ [يونس: ٦٩].  Æ  Å  Ä  Ã  Â  Á

 -  ❁  +  *  )  (  ❁  &  %  $  ❁  " ذكروا في قوله: ﴿ ! 
2 ﴾ [النبــأ: ١ ـ ٥]: أن النبــأ العظيم هو ظهــور «البهاء»   1  0  ❁  .

ودعوته التي سيختلف فيها الناس(١)!
وهل كان مشركو قريش والعرب الذين نزل القرآن يخاطبهم مختلفين 
في أمر البهــاء، أم في أمر البعث والجزاء، كمــا دلت على ذلك الآيات 

التالية من السورة؟!
 h  ❁  f  e  d  c  b  a وذكروا فــي قولــه تعالــى: ﴿ ` 
بالخروج خروج  المراد  أن  [ق: ٤١، ٤٢]:   ﴾ o  n  m  lk  j  i
البهاء! والخروج كما جاء في أوائل السورة يعني: خروج الموتى من قبورهم 
ª ﴾ [ق: ١١].  ©  ¨§  ¦  ¥ للبعث والحساب، كما قال تعالى: ﴿ ¤ 

 x  ❁  v  u  t  s  r  q ﴿ :ولذلك قال بعد الآية السابقة
¢ ﴾ [ق: ٤٣، ٤٤] فيوم الخروج هو   ¡ ے   ~  }|  {  z  y
يوم تشققُ الأرض عنهم سراعًا، ليخرجوا من الأجداث كأنهم جراد منتشر.

راجع: كتاب الحراب في صدر البهاء والباب.  (١)

QaradawiBooks.com

                         362 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٦١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وهؤلاء ليســوا إلا امتدادًا للباطنية القدامى، الذين لا يؤمنون بـقرآن 
 ة، ولا دين، وإنما يتخذون النصوص معاول لهدم الإسلام، كلولا سُــن

الإسلام.

ا����"�: ا��Gو��F Kل  B0 (�ء 

على أن أكثر ما نعاني من سوء التأويل في عصرنا، أصبح فيما يتعلق 
بأحكام الشــريعة، أكثر منه في دائرة العقيــدة. وخصوصًا بعد أن نجح 
الاســتعمار الغربي في تعطيل الشــريعة نحو قرنٍ من الزمــان أو يزيد، 
وإحلال قوانينه الوضعية محلّها، وإنشاء تقاليد جديدة مخالفة لأوامرها، 
وتكوين عقليات مؤمنة بفلسفتها، جاهلة بتراثها، غريبة عن أمتها، واهية 

الثقة والصلة بربها وشرعها.

ا��3ود: ا��Gو�K لآ��ت  (�ء 

ومن نماذج هذا اللون من ســوء التأويل ما ذكره المرحوم الدكتور 
ن  محمد حسين الذهبي في كتابه: «التفســير والمفسرون»(١) لكاتب مم
ســماهم أصحاب الاتجاه الإلحادي في التفســير(٢)، قال هذا الكاتب 
تحت عنوان «التشــريع المصري وصلته بالفقه الإسلامي»: «قرأت في 
اء مقالاً بهذا العنوان(٣). حوى أفكارًا أثارت في  السياسة الأسبوعية الغر

انظر: التفسير والمفسرون (٣٨٣/٢ ـ ٣٨٨)، نشر مكتبة وهبة، القاهرة.  (١)
ليس المراد بالإلحاد هنا إنكار وجود االله تعالى، بل المراد الميل عن المنهج المستقيم في   (٢)

فهم الآيات وتحريفها عن موضعها، وحملها على المحامل الباطنة، كما قـال تـعـالـى: ﴿ : 
A ﴾ [فصلت: ٤٠].  @  ?  >  =  <  ;

مقال التشريع المصري وصلته بالفقه الإسلامي مجلة السياسة الأسبوعية، العدد الخامس،   (٣)
السنة السادسة، ١٩٣٧م.

QaradawiBooks.com

                         363 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٦٢ المحور  الثالث : 

نفسي من الرأي ما كنتُ أريد أن أرُجئِه إلى حين، فإن النفوس لم تتهيأ 
بعدُ لفتح باب الاجتهاد، حتى إذا ظهــر المجتهد في هذا العصر برأي 
جديد، كتلك الآراء التي كان يذهب إليها الأئمة المجتهدون في عصور 
الاجتهاد، قابلها الناس بمثل ما كانــت تقابَل به تلك الآراء من الهدوء 
والســكون، وإن بدا عليها ما بدا من الغرابة والشذوذ؛ لأن الناس في 
تلك العصور كانوا يألفــون الاجتهاد، وكانوا يألفون شــذوذه وخطأه، 
إلفهم لصوابه وتوفيقه، أما في هذا العصر، فإن الناس قد بَعُدَ بهم العهد 
بالاجتهاد، حتى صار كلّ جديد يظهر فيه شاذا في نظرهم، وإن كان في 

الواقع صوابًا».
ثم أشــاد بما كتبه صاحب المقال المشــار إليه، ثم قال: «ولكن يبقى 
بعد هذا في تلك الحدود ذلك الأمر الذي سنثيره فيها، ليُبحث في هدوء 
وســكون، فقد نصل فيه إلى تذليل تلك العقبة التي تقوم في سبيل الأخذ 
بالتشريع الإســلامي من ناحية تلك الحدود بوجه آخر جديد... وسيكون 
هذا بإعادة النظر في النصوص التي وردت فيها تلك الحدود، لبحثها من 
جديد، بعد هــذه الأحداث الطارئة، وســأقتصر في ذلــك الآن على ذكِر 
ما ورد في تلك الحدود من النصــوص القرآنية، وذلك قوله تعالى في حد 

 :  98  7  6  5  4  3  2  1  0 الســرقة: ﴿ / 
 K  J  I  HG  F  E  D  C  B  A  @  ?  >  ❁  <  ;
 /  .  -  , L ﴾ [المائدة: ٣٨، ٣٩]، وقوله تعالى في حد الزنى: ﴿ + 
 C  B  A@  ?  >  =  <  ;  :  9  8  7  6  5  4  32  1  0
F ﴾ [النور: ٢]، فهل لنا أن نجتهد في الأمر الوارد في حد السرقة   E  D
وهو قوله تعالــى: ﴿ 1 ﴾ والأمر الوارد في حــدّ الزنى وهو قوله 
تعالى: ﴿ - ﴾ فنجعل كلا منهمــا للإباحة لا للوجوب، ويكون الأمر 

QaradawiBooks.com

                         364 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٦٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

 (  '  &  %  $  # فيهما مثل الأمر فــي قوله تعالــى: ﴿ " 
قطع  فلا يكون  [الأعراف: ٣١]؟   ﴾ 1  0  /  .  -,  +  *  )
ا مفروضًا، لا يجوز العدول عنه في جميع حالات السرقة،  يد السارق حد
بل يكون القطع في السرقة هو أقصى عقوبة فيها، ويجوز العدول عنه في 
بعض الحالات إلى عقوبات أخرى رادعة، ويكون شــأنه في ذلك شأن 
كل المباحات التي تخضع لتصرفات ولي الأمــر، وتقبل التأثر بظروف 

كل زمان ومكان.
وهل لنا أن نذلل بهذا عقبة من العقبات التي تقوم في ســبيل الأخذ 
ا، ولا  بالتشريع الإسلامي؟ مع أننا في هذه الحالة لا نكون قد أبطلنا نص
ــعنا الأمر توســيعًا يليق بما امتازت به الشــريعة  ا، وإنما وس ألغينا حد
الإسلامية من المرونة والصلاحية لكل زمان ومكان، وبما عُرِفَ عنها من 

إيثار التيسير على التعسير، والتخفيف على التشديد»(١) اهـ.
وهــذا الاجتهاد المزعــوم وَفق هــذا التأويل الرديء؛ مــردود على 
صاحبه؛ لأنه اجتهاد فيما لا مجال للاجتهاد فيــه؛ لأنه أمر قطعي ثابت 

نة وإجماع الأمة، ومعلوم من الدين بالضرورة. بالكتاب والس
والأمر في هذا المقام لا يمكن أن يفُهم منه الإباحة بحال. إذ الأصل 
في الأمر الوجوب، أو على الأقل الاســتحباب، ولا يخــرج عنهما إلا 

بقرينة، ولا قرينة هنا.
 # والأمر في الآية التي اســتدلّ بها على أنه للإباحة وهي: ﴿ " 
1 ﴾ ليس   0  /  .  -,  +  *  )  (  '  &  %  $

السياسة الأسبوعية صـ ٦، العدد السادس، السنة السادسة، بتاريخ ٢٠ فبراير ١٩٣٧م.  (١)

QaradawiBooks.com

                         365 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٦٤ المحور  الثالث : 

كما توهم، فقد بين الإمام الشاطبي في «موافقاته»(١): أن الأكل والشرب 
وأخذ الزينة هنا واجب بالــكل، مباح بالجزء، فإن بني آدم لا يجوز لهم 
أن يمتنعوا عن الطعام والشــراب والتزين ـ وخصوصًا الحد الأدنى منه 
وهو ستر العورة ـ بدعوى التنسك أو التزهد، أو مقاومة الجسد، أو ترقية 
الروح أو نحو ذلك، وإن أبيح لهم ذلك في وقت معين، أو لسبب معين، 
وهذا معنى أنه مباح بالجزء. وينبغي مراجعة تحقيق الشــاطبي هنا، فهو 

في غاية النفاسة.

ولــو نظرنا إلى القرائــن المحيطة بالنــصّ، لوجدناهــا كلها تنادي 
بالوجوب، بل تؤكده.

 0 وكيف يكــون الأمر هنــا للإباحة، وهو يقــول: ﴿ / 
[المائــدة: ٣٨]؟   ﴾ <  ;  :  98  7  6  5  4  3  2  1
وكيف رفض النبي ژ أي شــفاعة في حدود االله مِــن أحب الناس إليه، 
وهو أســامة بن زيد، وقال لــه منكِرًا: «أتشــفع في حد مــن حدود االله 
يا أســامة؟!» وكيف قال قولتــه المعروفة: «وايم االلهِ لــو أن فاطمة بنت 

محمد سرقت لقطعتُ يدها»(٢)؟!
وكيف يكون الأمر في جَلْد الزانية والزاني للإباحة، وهو يقول عقبـه: 

 C  B  A@  ?  >  =  <  ;  :  9  8  7  6  5  4 ﴿
F ﴾ [النور: ٢]، فلمَِ كل هذا التحريض والإلهاب؟!  E  D

الموافقات (١٣٠/١) وما بعدها.  (١)
متفق عليــه: رواه البخاري في أحاديث الأنبياء (٣٤٧٥)، ومســلم في الحدود (١٦٨٨)، عن   (٢)

عائشة.

QaradawiBooks.com

                         366 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٦٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

إن هذا التأويل ـ لــو صح ـ لجاز أن يقول قائل في آيــات أخُرٍ، أو أمر 
 " لها نفــس التأويل، مثل قولــه تعالى: ﴿ !  آخر، نفــس القول، ويؤو
 e  d  c ﴿ [البقــرة: ٢٣٨]،   ﴾ (  '  &  %  $  #
o ﴾ [البقرة: ٢٦٧]، ﴿ £   n  m  l  k  j  i  h  g  f

¦ ﴾ [البقرة: ١١٠]، (المزمل: ٢٠).  ¥  ¤
فالأمر وَفْقًا لهذا التأويل فــي هذه الآيات كلّها للإباحة لا للوجوب، 
، ومَن شاء فليُزك وليُنفق، ومَن لم يشأ فلا جُناح عليه،  فمَن شاء فليُصل

فلم يترك إلا أمرًا مباحًا، مَن فعله أثُيب عليه، ومَن تركه فلا إثم عليه!

وكذلك يقال في كلّ الأوامر القرآنية؛ إذ لا فرق بين أمرٍ وأمرٍ، وهذا 
هو العبث بعينه، أو هو تبديل لدين الإسلام بدين جديد.

٭ ٭ ٭

QaradawiBooks.com

                         367 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٦٦ المحور  الثالث : 

<'��5 ا�"'b�� K ا���ع

ومن أخطر أســباب الانحــراف والضلالة: تقديس العقل البَشــري، 
واعتباره الدليل الذي لا يخطئ، والهــادي الذي لا يضل، وإعطاؤه حق 
الحكم في كل قضية، وفــي كل مجال، وإن لم يكن من اختصاصه، ولا 

في حدود سلطانه.
ولهذا نجد عامة المبتدعين والمنحرفين قديمًا وحديثًا، يشتركون في 
هذه الفكرة السائدة لديهم، وهي: تقديم العقل البَشري على نص الوحي 
الإلهي، فهذا هو عمدتهم الأولى، وقاعدتهم التي عليها يرتكزون، وإليها 
ل لديهم، بحيث يتهمون الأدلة  م عندهم، والمفض يســتندون، وهو المقد

الشرعية إذا لم توافقهم، ولا يتهمون عقولهم يومًا.
قال الشــاطبي: وقد علمْــتَ أيّها الناظر أنه ليــس كل ما يقضي به 
العقل يكون حقا، ولذلك تراهم يرتضــون اليوم مذهبًا، ويرجعون عنه 
غدًا، ثم يصيرون بعد غد إلى رأيٍ ثالث، ولو كان كل ما يَقضي به حقا 
لكفى في معاش الخلق ومعادهم، ولم يكن لبعثة الرســل 1 فائدة، 
ولكان على هذا الأصل تُعدّ الرســالة عبثًا لا معنى له، وهو كله باطل، 

فما أدى إليه مثلُه(١).

الاعتصام (١٤٤/١).  (١)

QaradawiBooks.com

                         368 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٦٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

:�Fا��  ��"Jو K'"ا�  ��"J

إن العقل نعمة عظيمة ولا ريب، ولكن الوحي أعظم منه، وإن هداية 
العقل أعلى وأرســخ من هداية الحــواس، ولكن هدايــة الوحي أعلى 
وأرســخ من هداية العقل. وفرقُ ما بين العقــل والوحي هو فرقُ ما بين 
البَشــرية والألوهية، فرق ما بين المخلوق والخالق، فرقُ ما بين العجز 
الذاتي والقدرة المطلقة، فرق ما بين العلم المحدَث النســبي المحدود، 

والعلم القديم المطلق المحيط بكل شيء.
لقد بين الإمام أبو حامد الغزالي في كتابه: «المنقذ من الضلال» أن 
ض للخطأ، فتحسب الظل ساكنًا، وتحكم  أقوى الحواس وهو البصر تتعر
بنفي الحركــة عنه، وهو فــي الواقع يتحــرك ببطء، كمــا أثبتت ذلك 

المشاهدة والتجربة.
وتنظــر إلى الكوكب، فتــراه صغيرًا فــي مقدار الدينــار، ثم الأدلة 

الهندسية تدل على أنه أكبر من الأرض في المقدار(١)!
الحواس ـ إذن ـ غير مأمونة، فمَن يأمن العقل أن يخطئ؟ وهو كثيرًا 
مات يحســبها يقينية، وهي  ما يعتمد على الحواس، كما يعتمد على مقد

ظنية، وكثيرًا ما يخطئ في ترتيبها واستخلاص النتائج منها.

:B!!Jا�"'لا  K!o�9أ

وكم وقع العقليون ـ طوال التاريخ ـ في أخطاء شــنيعة، وتبنى منهم 
مَن تبنى أفكارًا باطلة، ودافعوا عن أشــياء ظنوهــا حقائق، وهي أوهام، 

المنقذ من الضلال صـ ٨٩، مع أبحاث في التصوف للدكتور عبد الحليم محمود، نشر مطبعة   (١)
حسان، القاهرة.

QaradawiBooks.com

                         369 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٦٨ المحور  الثالث : 

ق،  وتناقضوا فيما بينهم تناقضًا لا يُرجى معه التقاء على أساس، فهذا يُشر
ب، وهذا يُثبت، وغيره ينفي، ومنهم مَن يبني ويشــيد، وفي  والآخر يُغر

مقابلهم مَن يأتي على بنيانهم من القواعد.
لقد اختلفت عقول البَشر كل البَشر ـ حتى الأذكياء والعباقرة منهم ـ 
في أجلى حقائق الوجود وأثبتها، وهي حقيقة وجود االله تعالى ووحدانيته، 
ده بالكمال الأعلى، فوجدنا من العقليين مَن قال: إن الإنســان قام  وتفر
وحده من غير خالق خلقه، وأن الكون نشأ وحده من غير صانع صنعه، 
وأن النظام الواقع الــذي يتجلى في هذا العالَم علويه وســفليه، صامته 

وناطقه، إنما صنعته المصادفات العمياء وحدها!
وقال مَن قال من رجال الفلســفة المادية: ليــس صوابًا أن االله خلق 

الإنسان، بل الصواب أن الإنسان هو الذي خلق االله!
وفي مقابل هؤلاء الجاحدين للألوهيــة بإطلاق، نجد مَن قال بتعدد 
الآلهة، فمنهم مَن أله قــوى الطبيعة، ومَن أله مصــادر الحياة، ومَن أله 
مظاهر النعَم، ومنهم مَن أله ما يخاف منه الضرر، ومنهم من أله ما يُرجى 

منه النفع.
منهم مَن عبدَ الملائكــة، ومنهم مَن عبدَ الشــياطين، منهم مَن عبدَ 
البَشر، ومَن عبدَ الشــجر، ومَن عبدَ الحجر، ومَن عبدَ الشمس والقمر، 

ومَن عبدَ الجبـل والنهر، إلى آخر ما عرفت البَشرية من ضلالات.
ووُجدِ في كلّ طائفة من هؤلاء من أدعياء العقل والذكاء مَن يُفلسف 
لهم باطلهم، ويزين لهم بألوان من التلبيس، قد تَنفَقُ سُــوقها عند كثير 
c ﴾ [فاطر: ٨]،   b  a  `  _  ^ ممن قال االله تعالى فيهــم: ﴿ [ 

s ﴾ [الكهف: ١٠٤].  r  q  p  o  n  m  l  k  j  i ﴿
QaradawiBooks.com

                         370 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٦٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

وكما اختلفت عقول البَشــر في شــأن الألوهية، اختلفت في شــأن 
الإنســان: ما هو؟ رُوح خالدة أم مادة فانية؟ نور من السماء أم طين من 
الأرض؟ مــلاك صاعد أم حيوان هابط؟ عقل مدبر أم شــهوة مســيرة؟ 
ية ظهــرت بغير زارع،  م، خُلـِـق لهدف أســمى، أم نبتة بَر مخلوق مكر
وتوشك أن تكون هشيمًا تذروه الرياح؟ ما حقيقة هذا الإنسان؟ هل خُلقِ 
من غير شيءٍ أو خَلَقه خالق؟ ولأي غاية خُلقِ؟ ولماذا يحيا؟ وما رسالته 

في حياته؟ وما مصيره بعد مماته؟!

أسئلة اختلف في الإجابة عنها العقليون في شتى الأعصار، ومختلف 
الأقطار، وشــتى المدارس والاتجاهــات، وتباينت بيــن أقصى اليمين 
قون  رون في الفلسفات، والمتعم وأقصى اليســار، وكثيرًا ما خرج المتبح
في دراستها، أشــد حيرة مما دخلوها، حتى تمنى بعضهم في آخر عمره 
لو كان له إيمان كإيمان العجائــز(١)! وقال أحد الذين خاضوا هذه اللجَج 

من متكلمي المسلمين:
عقِــالُ العقــول  إدراك  ضلالُ(٢)!نهايــة  العالمين  ســعي  وغاية 

وقال آخر:
كلها المعاهد  تلك  في  طُفْتَ  ِلقد  وسرّحت طرفي بين تلك المعالم
على ذَقَنٍ، أو قارعًا ســن نادمٍ(٣)!فلــم أر إلا واضعًــا كــف حائر

أثُرِ ذلك عن إمام الحرمين الجويني، قاله في أواخر عمره. كما ذكر ذلك السبكي في طبقاته   (١)
(١٩١/٥)، تحقيق عبد الفتاح الحلو، ومحمود الطناحي، نشر مطبعة الحلبي، القاهرة.

رسالة ذم لذات الدنيا لفخر الدين الرازي صـ ٢٦٢، نشر دار برايل، لندن، ٢٠٠٦م.  (٢)
هو العلامة الشهرستاني في مقدمة كتابه: نهاية الإقدام في علم الكلام صـ ٧، تحقيق أحمد   (٣)

فريد المزيدي، نشر دار الكتب العلمية، بيروت، ط ١، ١٤٢٥هـ.

QaradawiBooks.com

                         371 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٧٠ المحور  الثالث : 

:�6yZ��>4�ت و
ا��4 ;�اع 

اقرأ تاريخ الفلســفة والفكر في الشــرق والغرب، وأجلِْ بصرك في 
المدارس الفلسفية هنا وهناك قديمًا وحديثًا، فماذا تجد؟

تجد المثاليين من الفلاسفة يعارضهم الواقعيون.
وحيين منهم يناقضهم الماديون. وتجد الر

وتجد الإلهيين يصارعهم الملحدون.
وتجد دعاة الواجب في مقابلة دعاة المنفعة.

وتجد مَن ينادي بالرجوع إلــى الضمير، ومَن يصــرخ بأن الضمير 
خرافة! والقائلين بخيرية الإنسان، والقائلين بأنه ذئب مقنع!

والمنادين بالفلسفة الفردية، والداعين إلى الفلسفة الجَماعية!
وكلّ فريق يزعم أن الصواب معه، وأن الخطأ عند غيره، وكلهم من 

ون، وعنه يصدرون! العقل يستمد
بل وجدنا في مدارس الفلســفة مَن ينكر وجــود أي حقيقة كانت، 
فلا الدين حقيقة، ولا الدنيا حقيقة، لا االله حقيقة، ولا الإنســان حقيقة، 

حتى أنكروا وجودهم ذاته!!
وهؤلاء هم الذين يسمونهم «العنادية»، المعاندين لوجود الحقائق في 

أي مجال.
وهناك مَن قالوا بنسبية الحقائق كلّها، فلا توجد حقيقة مطلقة في أي 
شــيء. فالحقيقة كلّ الحقيقة عند زيد، لا مانع أن تكون هي الباطل كل 

الباطل عند عمرو، وكلاهما صواب، وهؤلاء يسمونهم «العندية».
QaradawiBooks.com

                         372 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٧١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

كوا في الحقائق كلّها، ولما قيل لهم: إذن هناك حقيقة  وهناك مَن شك
أقررتم بها، وهي الشك في ثبوت الحقيقة، قالوا: نحن نشك، ونشك في 
أنّنا نشك! وهؤلاء هم الذين يسمونهم «اللاأدرية» أي الذين يقولون في 

كل قضية: لا ندري!
وهذا التعارض في اتجاهات الفكر، وثمرات العقل، هو الذي جعل 
أحد أساتذة الفلسفة يقول: إن الفلسفة لا رأي لها(١). يعني: أنك تجد في 
الفلسفة الشــيء وضدّه، والرأي ونقيضه، فهي بهذا لن تشفي لك عِلة، 

ولن تنقع لك غُلة.
ثم إن العقل البَشــري تحده وتؤثر فيه أوضاع المكان والزمان، أي 
ظروف البيئة والعصر، البيئة الجغرافية والبيئة الاجتماعية والثقافية، كما 
تحدده وتحكمه طاقة الإنســان وقدرته على المعرفة من خلال وســائل 

وأدوات هي محددة أيضًا.
وفوق ذلك كلّه، نجد هذا العقل، مهما يحــاول التجرد من الذاتية، 
كثيرًا ما يقع بوعي أو بغير وعي أســيرًا للمؤثرات والميول الشــخصية 
والحزبية، والإقليمية والعنصرية، والطائفيــة وغيرها، مما يوجه أحكامه 

ونتائجه وجهة معينة بعيدة عن الحياد والموضوعية.
ولا غرو أن أيد االله نور العقل الذي وهبه للإنسان بنور آخر أقوى منه 
ة(٢). ليكون له من ذلك  وأثبت وأوسع مدى، وهو نور الوحي، نور النبو

Â ﴾ [النور: ٣٥].  Á  À ﴿

م إلى  مقال الفلسفة للشيخ عبد الحليم محمود، مجلة البحوث، العدد الخامس، من المحر  (١)
جمادى الثانية لسنة ١٤٠٠هـ (١٤١/٥).

انظر: رسالة التوحيد للإمام محمد عبده صـ ٩١ ـ ١٠٢، فصل: حاجة البشر إلى الرسالة، نشر   (٢)
دار إحياء العلوم، بيروت.

QaradawiBooks.com

                         373 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٧٢ المحور  الثالث : 

وقد رأينا العقول البَشرية حين ســارت وحدها بمعزل عن هدى االله 
تعالى ونوره، ضلت ضــلالاً بعيدًا، فعبدت ما لا يســتحق أن يُعبد من 
مت على نفســها الحلال باســم الآلهة  الحيوان والنبات والجماد، وحر
المزعومة، واســتحلت الحرام القبيح، مثل قتــل الأولاد من إملاق، أو 
م الناس أنفسهم طبقات شتى يعلو بعضها على بعض،  خشية إملاق، وقس

وكلهم من خلق االله تعالى.

:«��
�4 «أر(�� b�� �H"ا��!�� وا�  �!�G>

انظر إلى الفيلسوف الأكبر والأشهر في تاريخ الفلسفة على الإطلاق. 
والذي لقب بـ «المعلم الأول»، إنه «أرســطو» واضــع المنطق الصوري 
ــائية. الذي ظلت فلسفته مؤثرة قرونًا  القياسي، ومؤسس المدرسة المش
ر من تأثير البيئة والعصر  طويلة من بعده، ومع هذا لم يســتطع أن يتحر
عليه، فها هو يقرر «أن تقابل الأعلى والأدنى مُشاهَد في الطبيعة بأكملها، 
هو مُشــاهَد بين النفس والجســم، بيــن العقل والنزوع، بين الإنســان 

والحيوان، بين الذكر والأنثى.
وكلّما وُجدَِ هذا التقابل كان من خير المتقابلين أن يســيطر الأعلى 
على الأدنى، والطبيعة تميل إلى إيجاد مثل هذا التمايز بين البَشــر بأن 
تجعل بعضهم قليلي الذكاء أقوياء البنية، وبعضهم أكفاء للحياة السياسية.

وعلى ذلك، فمن الناس مَن هم أحرار طبعًا، ومَن هم عبيد طبعًا.
ر أحد  شــعوب الشــمال الجليدي وأوربا شــجعان، لهذا لا يكد إن
عليهم صفــو حريتهم، ولكنهم عاطلون من الــذكاء والمهارة، والأنظمة 

السياسية الصالحة، لهذا هم عاجزون عن التسلط على جيرانهم.
QaradawiBooks.com

                         374 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٧٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

أما الشرقيون فيمتازون بالذكاء والمهارة، ولكنهم خلوا من الشجاعة، 
لهذا هم مغلوبون، ومستعبَدون إلى الأبد.

وأما الشعب اليوناني فيجمع بين المَيْزتين: الشجاعة والذكاء، كما أن 
بلده متوســط الموقع؛ لهذا هو يحتفظ بالحرية، ولو أتيحت له الوحدة 

لتسلط على الجميع.
إذن فاليوناني ســيد حر، والأجنبي (البربري) عبدٌ له، ولا يســتعبد 

اليوناني أخاه».
ويعلق «الأســتاذ يوســف كرم» على هذا النص قائلاً: «لم يســتطع 

«أرسطو» أن يسمو فوق عُرف عصره»(١).
«فهذا المعلم الأول صاحب الشــهرة الخالدة، يتــردى في خرافات 
الفكريــة، وذاك علامة نقص  العقول بمبدعاته  وســخافات رغم ما بهر 

الإنسان.
وخرافة «أفلاطون» في شــيوعية الأطفال والنساء لا يخفيها ما أبدع 

وابتكر في عالم المعقولات»(٢).

:�4
ا��4 HF�د 

ما حصاد الفلســفة خــلال القرون القديمــة والوســيطة والحديثة؟ 
ما الذي قدمته الفلسفة للبَشــرية من هداية للعقل، أو طمأنينة للقلب، أو 
ســيادة للروح؟ إنها أثارت أســئلة عويصة، ولم تجب عنها، أو أجابت 

إجابات ينقض بعضها بعضًا!

انظر: تاريخ الفلسفة اليونانية ليوسف كرم صـ ٢٠٢، ٢٠٣، نشر لجنة التأليف والترجمة، ط ٦.  (١)

انظر: التفكير الفلسفي في الإسلام للدكتور سليمان دنيا صـ ٢٩٤، نشر مكتبة الخانجي، مصر.  (٢)

QaradawiBooks.com

                         375 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٧٤ المحور  الثالث : 

ا بنت، وتكلمت كثيرًا، وكان السكوت خيرًا لها،  إنّها هدمت أكثر مم
ولأهلها لو كانوا يعلمون.

وها هــو أحد مؤرّخي الفلســفة فــي عصرنا، وهو أحــد أنصارها، 
والمعجبين بهــا «ول ديورانت» الأمريكي صاحب الكتاب الشــهير في 
اه «مباهج الفلسفة» مبينًا  تاريخ «قصة الحضارة» يقول في كتابه الذي سم

الحصيلة الأخيرة من وراء مشوارها الطويل:

ناته وهيكله؟ وما  ما طبيعة العالَم؟ ما مادته؟ وما صورته؟ وما مكو»
مواده الأولى وقوانينه؟ ما المادة فــي كيفها الباطن وفي جوهر وجودها 
الــدوام متميز عن المادة، وذو ســلطان  الغامض؟ ما العقل؟ أهو على 
عليها؟ أم هو أحد مشــتقات المــادة وعبد لها؟ أيكــون كلا العالمين: 
الخارجي الذي ندركه بالحس، والباطني الذي نُحسه في الشعور، عُرضة 
لقوانين ميكانيكية أو حتمية، كما قال الشاعر: «ما يكتبه الخالق في مطلع 
النهار نقرؤه في آخر النهــار»، أم ثمة في المادة، أو فــي العقل، أو في 
كليهما، عنصرٌ من الاتفاق والتلقائية والحرية؟... هذه أســئلة يسألها قلة 
من الناس، ويجيب عليها جميع الناس. وهي منابع فلســفاتنا الأخيرة، 
التي يجب أن يعتمــد عليها في نهاية الأمر كل شــيء آخــر، في نظام 
متماســك من الفكر.. إننا نؤثر معرفة الإجابات عن هذه الأســئلة على 

امتلاك سائر خيرات الأرض.

ولنسلم أنفسنا في الحال لإخفاق لا مناص منه. لا لأن هذا الباب من 
الفلسفة يحتاج في إتقانه إلى معرفة كاملة ومناسبة بالرياضيات والفلك، 
النفس، فقط، بل  الحيــاة وعلم  والطبيعة والكيمياء، والميكانيكا وعلم 
لأنه ليس من المعقول أن نتوقع من الجــزء أن يفهم الكل! فهذه النظرة 

QaradawiBooks.com

                         376 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٧٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

الكلية ـ وهي فتنتنا في هذه المغامرات اللطيفة ـ ستبعد عن فكرنا جميع 
الفخاخ والمفاتن. ويكفي أن نأخذ أنفسنا بقليل من التواضع، وشيء من 
الأمانة، لنتأكد من أن الحيــاة والعالَم في غاية التعقيــد والدقة، بحيث 
يصعب علــى عقولنا الحبيســة إدراكهما، وأكبر الظــن أن أكثر نظرياتنا 
تبجيلاً قد يكون موضع الســخرية والأســف عند الآلهــة العليمة بكل 
شيء(١). فكل ما نستطيع أن نفعله هو أن نفخر باكتشاف مهاوي جهلنا! 
وكلما كثر علمنــا قلت معرفتنــا؛ لأن كل خطوة نتقدمها تكشــف عن 
ة»،  غوامض جديدة، وشــكوك جديدة، «فالجُزيء» يتكشــف عن «الذَر
 (Quantum) ة عن الإلكترون (الكهيرب) والإلكترون عن الكوانتوم والذَر
وقوانينا   (Categories) الكوانتوم ســائر مقولاتنا  ويتحدى  (الكويمية)، 
م في الشك. وآلاتنا كما  وينطوي عليها. والتعليم تجديد في العقائد، وتقد
نرى مرتبطة بالمادة، وحواســنا بالعقل.. وفي خلال هذا الضباب يجب 

علينا نحن «الزغب على الماء» أن نفهم البحر!».
وينتهي «ول ديورانت» إلى هذه النتيجة، فيقول:

«ألنا أن نقرّر أن الفلســفة تُناقض نفسها باستمرار مع تتابع مذاهبها، 
وأن الفلاســفة جميعًا خاضعون لثورةِ جنونِ قتل الإخوة؟! فلا يهدأ لهم 
بال حتى يحطموا كل مُنافس يطالب بارتقاء عرش الحقيقة! وكيف يجد 
الإنسان المشغول بالحياة من فسحة الوقت ما يفسر به هذه المتناقضات، 

ئ به هذه الحرب؟»(٢). أو ما يهد

هذا التعبير وأمثاله شــائع في الفكر الغربي، وهــو من تأثير العقائــد الوثنية القديمة لدى   (١)
ى. ما تعرف التوحيد المصفالإغريق والرومان. والعقلية الغربية قل

انظر: مباهج الفلسفة صـ ٦١، ٦٢، ترجمة الدكتور أحمد فؤاد الأهواني، نشر مكتبة الأنجلو   (٢)
مع مؤسسة فرنكلين.

QaradawiBooks.com

                         377 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٧٦ المحور  الثالث : 

:�ا���ع الإ�6  bإ� ا�3�#� 

لهذا كان الشــرع الإلهي هو كهــف الأمان للناس، يلــوذون به إذا 
بل، والتبست عليهم الغايات،  قت بهم الس اضطربت بهم المسالك، وتفر
واختلفت عليهم الأدلّة، هناك يجدون الهدى مــن حَيْرتهم، والأمن من 
، ويخرجون من  شد من الغي خوفهم، والسكينة من قلقهم، ويستبينون الر

الظلمات إلى النور بإذن ربهم، إلى صراط العزيز الحميد.
ف الناس بربهم، بعيدًا  الشرع الإلهي المعصوم هو وحده الذي يُعر إن
عن أســاطير الخرافة، وأباطيل الكهانة، ويبين لهم الطريق إلى مرضاته، 

 T  S  R  Q ﴿ :التي تجلب عليهم سخطه المسالك  رهم من  ويُحذ
X ﴾ [النساء: ١٦٥].  W  V  U

كما أن مهمة الشرع الإلهي أن يحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه من 
قضايا، ومــا تنازعوا فيه مــن المعتقدات والقيم، والأفــكار والأعمال، 

 Q  P  O  N ﴿ :فيكون قوله الفصل، وحكمه العدل، كما قال تعالى
 ]  \  [  Z  Y  X  W  V  U  T  S  R
 Ä  Ã  Â  Á ﴿ :[البقرة: ٢١٣]. وقال تعالى ﴾ d  c  b  a`  _  ^

È ﴾ [الشورى: ١٠].  Ç  Æ  Å
� الإ(لام:� K'"ا�  �J�E0

وأحب أن أؤكد هنا أن الإســلام يُغالي بالعقــل، ويُعلي من قيمته، 
ويعتبره مناط كل تكليف شرعي، فلا يخاطب بأحكام الشرع وتكاليفه إلا 

العقلاء، ومَن فقدَ العقل ـ لصغر أو جنون ـ فقد عدم أهلية التكليف.
ه بأولي الألباب، وأولي  والقرآن هو الكتاب الديني الوحيد الذي ينــو

QaradawiBooks.com

                         378 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٧٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

النهى، أي أصحاب العقــول، وكثيرًا ما ختمت آياتــه بمثل هذه الفواصل: 
 ،﴾ L  K ﴿  ،﴾ Â  Á ﴿  ،﴾ ®  ¬ ﴿  ،﴾ Y  X ﴿

 Ð ﴿ ،﴾ g  f ﴿ ،﴾ g  f ﴿ ،﴾ q  p ﴿
 P ﴿ ،﴾ {  z ﴿ ،﴾ Y  X ﴿ :أو بدأت آياته بمثل ،﴾ Ñ
m ﴾، وجاء فيه مثل هذه العبارات التي لم تُعهد من   l ﴿ ،﴾ Q
 ﴾ <  ;  :  9  8  7  6  54  3  2 قبلُ في ساحة أهل الأديان: ﴿ 1 
 ﴾ 7  6 ﴿  ،﴾ K  J  I  H ﴿  ،﴾ É  È  Ç ﴿  ،[٢٨ [النجم: 

7 ﴾ [البقرة: ١٧٠].  6  5  4  3  2  1 [الأنعام: ١٤٣]، ﴿ 0 

ويقول علماء الأصول: إن العقل أساس النقل، يعنون أن الوحي إنما 
ثبت بطريق العقــل. فالعقل هو الــذي دل على إمــكان الوحي الإلهي 
للبَشر، و دلل على الحكمة فيه، ودلل على وقوعه بالفعل، وأقام البرهان 
ة محمد ژ وصدق رسالته، فلو فقدنا الثقة بالعقل لانهار  على صحة نبو

النقل أيضًا؛ إذ لم يثبت إلا به.
ولهذا كان أول ما درســناه في علم العقائد في كلية أصول الدين هو 
تقرير الثقة بالعقل، وذلك في قول الإمام النسفي في أول جملة استفتح 
بها رسالته في العقائد: «قال أهل الحق: حقائق الأشياء ثابتة، والعلم بها 

متحقق، خلافًا للسوفسطائية».
ة محمد، وأنه  ولكن العقل بعد أن يقيــم الأدلة القاطعة على نبــو
رسول االله حقا، وأن الكتاب الذي جاء به إنما هو من عند االله، ليس له 
فيه إلا التلقي والحفــظ ثم التبليغ إلى الناس، بعــد ذلك يعزل العقلُ 
نفسَــه، كما قال الإمام الغزالي(١)، ليتلقى بعد ذلك عن الوحي ما يخبر 

انظر: المستصفى من علم الأصول للإمام الغزالي (٣٧/١).  (١)

QaradawiBooks.com

                         379 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٧٨ المحور  الثالث : 

االله به من حقائــق الوجود وعوالم الغيب، وما يأمــر به وينهي عنه من 
العبادات والمعاملات، وشــؤون الحلال والحرام في مجالات  أحكام 

الحياة كلها.
ة، والإيمان بالرســالة أن يقول فيما  فمهمة العقل بعد التصديق بالنبو
قنا، وفيما جاء به الوحي من  نا وصدجاء به الوحي الإلهي من أخبار: آم

أحكام: سمعنا وأطعنا.
وطبيعي أن يكون الســمع والطاعة، ويكون الإيمان والتصديق، بعد 
ثبوت نسبة الخبر أو الحكم إلى االله ورسوله، وهذا عمل العقل أيضًا: أن 
نة النبوية، أما القرآن،  ما يُطلب في السيستوثق من صحة النسبة، وهذا إن
فثبوته يقيني لا شــك فيه، عن طريق التواتــر المتواصل، الذي هو أحد 

أسباب العلم القطعي.
نة  مهمة العقل أيضًا أن يفهم نصوص الوحي في القرآن والس كما أن
فهْمًا ســليمًا مســتقيمًا، بعيدًا عن اتباع هوى النفس، أو أهــواء الغير، 

 Ó ﴿ :بع أعظمُ ما يُضل عن معرفة الحقيقة، وعن الإذعان لهافالهوى المت
Ù ﴾ [ص: ٢٦].  Ø  ×  Ö  Õ  Ô

هذا فضلاً عن مهمة العقل في محاولة النظر في ملكوت السماوات 
والأرض، والبحــث في آفــاق هذا الكون، واكتشــاف قوانينه وسُــنَنه، 
وتســخير قواه لإســعاد الإنســان، والارتقاء بــه ماديا وروحيــا، فرديا 

واجتماعيا، حتى يكون أهلاً لخلافة االله في الأرض(١).

انظر كتابنا: الخصائص العامة للإسلام صـ ٦١ ـ ٦٥، خصيصة: الإنسانية، العلاقة بين الوحي   (١)
والعقل، نشر مكتبة وهبة، القاهرة، ط ٧، ١٤٣٤هـ ـ ٢٠١٣م.

QaradawiBooks.com

                         380 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٧٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

� الإ(لام:� �!4
ا��4 ا���ر(� 

هذا ما ينبغي أن تكون عليه مهمة العقل، بعد أن أتم االله عليه النعمة 
بالوحي. لكن المدارس العقلية في الإسلام شردت عن سواء السبيل.

م الفلاسفة الإســلاميون ـ كما يسمونهم ـ عقولهم على شرع  لقد قد
لوا كثيرًا من عقائد الإسلام وغيبياته، التي ثبتت بقواطع الكتاب  االله، وأو

نة، وأجمعت عليها الأمة، وأمست معلومة من الدين بالضرورة. والس
فاالله الذي آمنوا به ـ واجــب الوجود عندهم ـ ليــس هو خالق هذا 

العالم، الذي أنشأه من عدم. فالعالم عندهم قديم غير مخلوق!
 4  3  2  1  0  / وليس هو مدبّر كل صغيرة وكبيرة فيه، ﴿ . 
 ﴾ G  F  E  D  CB  A  @  ?  >  =<  ;  :  9  8  7  6  5

 ×  Ö  Õ  Ô  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï  Î  Í  Ì ﴿ [الحديد: ٤]. 

الوجود عندهم  واجــب  [الأنعــام: ٥٩]. لأن   ﴾ Þ  Ý  Ü  Û  Ú  Ù  Ø
لا يعلم الجزئيات في هذا العالم الناقص.

وليس هناك بعثٌ تحيا فيه العظامُ وهي رميم، ويُنشئها الذي خلقها أول 
مرة، ويُحشر الناس إلى ربّهم حفاةً عُراة غُرْلاً، كما بدأهم يعودون. وليس 
هناك نعيم حسي، ولا عذاب مادي، ولا جنة حقيقية، ولا نار حقيقية، إنما 

هذه رموز لمعان روحية، مُثلَت للناس في هذه الصورة ترغيبًا وترهيبًا!
وليس هناك معراج إلى السماوات العلا؛ لأن الأفلاك أجسام لا تقبـل 

وح. الخرق ولا الالتئام، إنما هو معراج الر
وليس هناك مَلَك ينزل بوحي االله على قلب الرسول، إنما هو تخيل 

أو تخْييل.
QaradawiBooks.com

                         381 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٨٠ المحور  الثالث : 

رهم به مَــن كفرهم (الغزالي ومَن  لوا، مما كف إلى آخر ما قالوا وتأو
موا العقل  موا فيه العقل على الشــرع. وليتهم قد بعده)، وآفتهم: أنهم قد
موا عقل  موا العقل اليوناني، لا العقل الإسلامي، قد الحر المجرد، إنما قد
موا فكر أرسطو على دين محمد. أي  دين. قد الوثنيين على عقيدة الموح

على وحي االله جَل ثناؤه وتباركت أسماؤه.
ل من أجلها  وهذه الأشــياء التي حســبوها قطعيات وبرهانيات، تؤو
ثوابت الدين، ليست إلا تصورات توهموها، وبعضها خرافات اعتقدوها، 

وما هي إلا بناءٌ على شفيرٍ هارٍ!
ليتهم اكتفــوا مما نقلوه عن اليونــان بجوانب الطبيعيــات والرياضيات 
روها ونقلوها من النظر إلى الملاحظة والتجريب.  والتجريبيات، وهذّبوها وطو
كما صنعوا بالفعل، وتركوا الجانب الإلهي من فلسفتهم، فلم يولوه اهتمامًا، 
فعندهم من الماء ما يُغني عن السراب، ولديهم من الحق الخالص من وحي 
الســماء ما يُغنيهم عن الحق المختلط بالباطل، والتوحيد المشوب بالوثنية، 
والتنزيه الذي مضمونه التعطيل، والتأليه الذي يكاد ينتهي إلى النفي والإنكار.

، حين اتهموهم بالكفر؛ إذ لم يجدوا  لقد كان فقهاء الإسلام على حق
لديهم توقيرًا لما جاء به محمد ژ من الهُــدَى ودين الحق. ورغم فتح 
الإمام الغزالي لباب التأويل على مصراعيه، لم يستطع أن يدخلهم منه، 

لمناقضة ما قالوه مناقضة صريحة لقواطع الإسلام وثوابت العقيدة.
وبهذا خسروا الفلسفة، وخسروا الدين معًا.

صون(١) هو  ن الدارســون المتخصجوهرها كما بي ا الفلســفة، فإنأم

راجع في هذا الكتاب القيم: ابن ســينا بين الدين والفلسفة للمرحوم الدكتور حمودة غرابة   (١)
صـ ٣٤، نشر دار الطباعة والنشر الإسلامية، مصر.

QaradawiBooks.com

                         382 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٨١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

التوفيق بين الدين والفلسفة، أو بين الشريعة والحكمة، وهذا ما أخفقوا 
فيه. فكلّ ما صنعوه: أنهم نصروا الفلســفة على الديــن، حين أخضعوا 
منطق الدين لمنطق الفلسفة، وأعلوا كلمة «الحِكْمة» على كلمة الشريعة، 
وبعبارة أخرى: أعلوا كلمة الإنســان على كلمة االله، وكلمة االله يجب أن 

تكون أبدًا هي العليا.
وبهذا باءت مهمتهم الفلســفية بالخيبة، ورجعــوا منها ـ كما يقول 

يْ حُنَين. أو بغير خف أصلاً! العرب ـ بخُف
لا أجد كلمة هنا أبلغ من كلمة أديب الفلاســفة وفيلسوف الأدباء: 
أبي حيان التوحيدي في كتابه: «الإمتاع والمؤانســة»، فقد حكى على 
لسان شيخ له عَرَض عليه بعض رسائل «إخوان الصفا»، فنظر فيها أيامًا، 
واختبرها طويلاً، ثم ردّها عليه، وقال: «تعبوا ومــا أغْنَوْا، ونصبوا وما 
أجْــدَوا، وحامُوا ومــا وردوا، وغنوا ومــا أطربوا، ونســجوا فهَلْهَلوا، 
ومشطوا ففَلْفَلوا. ظنوا ما لا يكون ولا يمكن، ولا يُستطاع.. أن يدسوا 
الفلسفة في الشريعة، وأن يضموا الشريعة للفلسفة... وقد توفر على هذا 
من قبل هؤلاء قومٌ كانــوا أحد أنيابًــا، وأحضر أســبابًا، فلم يتم لهم 
ما أرادوه.. وحصلوا على لُوثات قبيحــة، ولطخات فاضحة، وعواقب 

مخزية، وأوزار مثقلة»(١).
وأما خســرانهم الدين، فيتمثل في لفظ الأمة المسلمة لهم، واتفاق 
طهم في قضية التكفير، وبهذا خسروا  علمائها على تكفيرهم، برغم تحو

 É  È  Ç  Æ ﴿ :الحســنيين بإحدى  يظفروا  الصفقتين، ولم 
Ð ﴾ [البقرة: ١٦].  Ï  Î  Í  Ì  Ë  Ê

الإمتاع والمؤانسة صـ ١٦٤، نشر المكتبة العنصرية، بيروت، ط ١، ١٤٢٤هـ.  (١)

QaradawiBooks.com

                         383 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٨٢ المحور  الثالث : 

ا���ر(� الا��\ا�!�:

وما وقع فيه الفلاســفة وقع في بعضه المعتزلــة، فرغم دفاعهم عن 
الديــن، وردهم شُــبهات الملحديــن، ووقوفهــم في وجــه الدهريين 
كين والمخالفين، مــن طوائف المجوس واليهــود والنصارى  والمشــك
ة الغــرور بالعقــل، والمغالاة به،  والصابئين.. نراهم ســقطوا فــي هُو
رُه الوحي في كثير  تقديمه على ما يقر والتقديس لما يصل إليه، إلى حد
من القضايا الثابتة بالمُحْكَمات من آيات القرآن، وأحاديث الرسول ژ .

 ربّما أثارهم بعض الحشوية من الجامدين، ولكنهم لم يقفوا عند حد
موا فيها فكرهــم القاصر، وعلمهم  نات، وحكفي تجاوز النصــوص البي
المحدود بحدود البيئة والعصر، واعتبارهم كثيرًا من الأفكار «مســلمات 

روا. عقلية»، ولم تكن كذلك لو أنصفوا وتحر
ولهذا أنكر مَن أنكر منهــم الجن رغم ثبوت ذلــك بصريح القرآن 

ومتواتر الحديث.
وأنكر مَن أنكر سؤال القبر وما فيه من نعيم وعذاب.

وأنكر مَن أنكر الصراط والميزان.
وأنكروا جميعًا رؤية االله تعالى في الآخرة.

وعِلة ذلك أنهم ســجنوا أنفســهم في إطار العوائد الجارية، وكأنما 
المعتاد المعــروف لازم لزومًا عقليا، مع أن خــرق العوائد ممكن. وهو 
ما ناقشهم فيه الإمام الشاطبي مناقشــة عميقة في «الاعتصام» حيث ذكر 
أنه «يصح قضاء العقل في عــادي بانخراقه، مع أن كــون العادي عاديا 
مطردًا غيرُ صحيح أيضًا، فــكلّ عادي يفرض العقل فيــه خرق العادة، 

QaradawiBooks.com

                         384 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٨٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

فليس للعقل فيه إنكار؛ إذ قد ثبت في بعض الأنواع التي اختص الباري 
ق بين خَلْق وخَلْق، فلا يمكن إلا الحكم بذلك  باختراعها. والعقل لا يُفر

الإمكان على كل مخلوق...
فهو أصل اقتضى للعاقل أمرين:

أحدهمــا: ألا يجعل العقل حاكمًــا بإطلاق، وقد ثبــت عليه حاكم 
م ما حقــه التقديم وهو  بإطلاق، وهو الشــرع، بل الواجب عليه أن يُقد
ر ما حقه التأخيــر وهو نظر العقل؛ لأنــه لا يصح تقديم  الشــرع، ويُؤخ
الناقص حاكمًــا على الكامل؛ لأنه خلاف المعقــول والمنقول، بل ضد 
القضية هو الموافق للأدلة. فلا مَعدَل عنه، ولذلك قيل: اجعل الشرع في 

م الشرع في العقل. يمينك والعقل في يسارك، تنبيهًا على تقد
والثاني: أنه إذا وجد في الشــرع أخبارًا تقتضــي ظاهرًا خرق العادة 
م بين يديه الإنكار بإطلاق، بل له  الجارية المعتادة، فلا ينبغي له أن يُقد

سعة في أحد أمرين:
إمّا أن يصدق به على حســب ما جاء ويكل علمــه إلى عالمِه. وهو 
 ﴾ ́  ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  «  ª ﴿ تعالــى:  قولــه  ظاهــر 
[آل عمران: ٧] يعنــي: الواضح المحكم، والمتشــابه المجمل؛ إذ لا يلزمه 

العلم به، ولو لزم العلم به لجُعِلَ له طريق إلى معرفته، وإلا كان تكليفًا 
بما لا يُطاق.

لَه على ما يُمكن حملَه عليه مع الإقرار بمقتضى الظاهر؛  وإمّا أن يتأو
لأن إنكارَه إنكارٌ لخرق العادة فيه»(١).

انظر: الاعتصام للشاطبي (٣٢٦/٢، ٣٢٧).  (١)

QaradawiBooks.com

                         385 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٨٤ المحور  الثالث : 

ح الشاطبي مطلبه هنا بأمثلة عشرة مما ثبت في الشرع منها: ووض
١ ـ مسألة الصراط: فإن الصراط ثابت، والجواز عليه قد أخبر الشرع 
ق به؛ لأنه إن كان كحد السيف وشبهه، لا يمكن استقرار  به، فنحن نُصد
الإنسان فوقه عادة، فكيف يمشــي عليه؟ فالعادة قد تُخرق حتى يمكن 
المشي والاســتقرار، والذين ينكرونه يقفون مع العوائد، وينكرون أصل 
قوا صار ذلك  الصراط، ولا يلتفتون إلى إمكان انخــراق العوائد، فإن فر
ح عقلي،  مًا؛ لأنه ترجيح في أحد المِثْلين دون الآخر من غير مرج تحك

وقد صادفهم النقل، فالحق الإقرار دون الإنكار.
٢ ـ مســألة الميزان: إذ يمكن إثباته ميزانًا صحيحًا على ما يليق بالدار 
الآخرة، وتوزن فيه الأعمال على وجه غير عادي، نعم يقر العقل بأن أنْفُسَ 
وَزْنَ الموزونات عندنا في العادات وهي  الأعراض وهي الأعمال لا توزن 
الأجســام(١)، ولم يأتِ في النقل ما يُعَين أنــه كميزاننا من كل وجه، أو أنه 
عبارة عن الثقل، أو أنفس الأعمال توزن بعينها. فالأخلق الحمل، إما على 
التسليم، وهذه طريقة الصحابة @ ؛ إذ لم يثبت عنهم إلا مجرد التصديق 
من غير بحث عن نفس الميزان، أو كيفية الوزن. كما أنه لم يثبت عنهم في 
الصراط إلا ما ثبت عنهم في الميزان، فعليك به، فهو مذهب الصحابة @ .

وإمّا على «التأويل»؛ إذ قد يحتاج إليه في بعض المواضع.
٣ ـ مســألة عذاب القبر: وهي أســهل. ولا بُعْــدَ ولا نَكِير في كون 
وح إليه عارية. ثم تعذيبُه على وجه لا يقدر البَشــر  ب برد الر الميت يُعذ

قد صار البَشر يزنون الأعراض ـ كالحرارة والبرد ـ وتعددت أنواع الوزن وأنواع الموازين، وإن   (١)
من أكبر الجهل قياس عالم الغيب على عالم الشــهادة، ولو فهم أولئك المفتونون بنظرياتهم 

الفكرية معنى وصف المؤمنين بالإيمان بالغيب، لَمَا أتعبوا أنفسهم بهذا القياس الباطل.

QaradawiBooks.com

                         386 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٨٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

على رؤْيتهِِ لذلك ولا ســماعه. فنحن نرى الميت يُعالجِ سَكَرات الموت 
ويخبر بآلام لا مزيــد عليها. ولا نرى عليه من ذلــك أثرًا. وكذلك أهل 
الأمراض المؤلمة. وأشباه ذلك مما نحن فيه مثلها. فلماذا يُجعل استبعاد 

ا في وجه التصديق بأقوال الرسول ژ ؟ العقل صاد
٤ ـ مسألة سؤال الملكين للميت وإقعاده في قبره، فإنه إنما يشكل إذا 
م أن تحكيمَــه بإطلاق غيرُ صحيح  منا المعتاد في الدنيــا. وقد تقد حك
لقصوره، وإمكان خرق العوائد، إما بفتــح القبر، حتى يمكن إقعاده، أو 

بغير ذلك من الأمور التي لا تحيط بمعرفتها العقول.
٥ ـ مسألة تطاير الصحف وقراءة مَن لم يقرأ قَط، وقراءته إياه وهو خلف 

ره العقل على وجه منها. ظهره، كل ذلك يمكن فيه خرق العوائد، فيتصو
٦ ـ مسألة إنطاق الجوارح شــاهدة على صاحبها، لا فَرْق بينها وبين 

الأحجار والأشجار التي شهدت لرسول االله ژ بالرسالة.
٧ ـ رؤيــة االله في الآخرة جائــزة: إذ لا دليل في العقــل يدلّ على أنه 
لا رؤية إلا على الوجه المعتاد عندنا؛ إذ يمكن أن تصح الرؤية على أوجه 
صحيحة ليس فيها اتصال أشــعة، ولا مقابلة، ولا تصور جهة، ولا فضل 
جسم شفاف، ولا غير ذلك، والعقل لا يجزم بامتناع ذلك بديهة، وهو إلى 

القصور في النظر أميل، والشرع قد جاءَ بإثباتها، فلا مَعدَل عن التصديق.
لة للعشرة قال: وبعد أن ذكر الشاطبي الأمثلة المكم

مٌ  ه لا ينبغي للعقل أن يتقدم بين يدي الشرع، فإنه تقدفالحاصل.. أن»
بين يدي االله ورسوله. بل يكون ملبيًا من وراء وراء»(١).

انظر: الاعتصام (٣٢٨/٢ ـ ٣٣١).  (١)

QaradawiBooks.com

                         387 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٨٦ المحور  الثالث : 

:�J�H� ��ا�4لا(�4 وا��"�\��  ور�� 

ويبــدو أن الحكمة القائلــة: «التاريخ يعيد نفســه» حكمة صحيحة، 
 ﴾ ÇÆ  Å  Ä  Ã  Â  Á  À ﴿ ذلك:  تعليل  في  يقول  والقرآن 

[البقرة: ١١٨] وإذا تشابهت القلوب، تشابهت المواقف.

فقد رأينا في عصرنا مَن يجتر أفكار الفلاســفة القدامى، وإن كساها 
ج آراء المعتزلة بعد أن عافها ضمير الأمة، وإن  بثوب عصري، ومَن يرو

لم يكن لأولئك ولا لهؤلاء عبقرية الفلاسفة ولا علم المعتزلة.
رأينا مَن يقف مَن الغرب وفكره نفْــسَ موقف القدامى من الإغريق 
وفلســفتهم، أي موقف المُعجَــب المبهور، لا موقــف الفاحص الناقد، 

موقف التابع المقلد، لا موقف المنتخِب المتخير.
ر والاستقلال، وكيف  بالتحر أنفســهم  يتطاوَلون ويصفون  ومع هذا 
رًا مَن عبد نفسه لفكر الغرب، لا يحيد عنه، ولا يرتاب فيه،  يكون متحر
ر وهم مستعبَدون، أو الاستقلال  عون التحر ولا يفكر في غيره؟ كيف يد

وهم مقلدون؟!
يتُ هؤلاء في بحث لي: «عبيد الفكر الغربي». وقال لي قائل:  لقد سم
ألا تسميهم «تلاميذ الفكر الغربي»؟ قلت: إن التلميذ يوقر أستاذه، ولكنه 
يناقشه، وقد يعارضه ويرد عليه بعض ما ذهب إليه. بَيْدَ أن هؤلاء يأخذون 
أفكار الغرب الأساســية عن الديــن والتاريخ، والفــرد والمجتمع، واالله 
والإنسان، والكون والحياة، والوجود والمعرفة، والأخلاق والقِيَم؛ قضايا 
يُرَد إليها. وهــذه هي العبودية  مســلمةً لا تُناقَش، وما خالفها يجب أن 

الفكرية المرفوضة.
ر في  ر ويتطوالفكر الغربــي أحيانًا قد يتغي ومن العجب العاجب أن

QaradawiBooks.com

                         388 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٨٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

بعض القضايــا، ولكن هؤلاء يظلون متشــبثين بالقديــم، فهم أبطأ من 
سادتهم خُطًا، وأجبن منهم في الخلاص من الأغلال.

عون التجديد، وجديدهم إنما هو قديم الغرب. إنّهم يد
رون مجــرد تفكير في  إنّهــم يريــدون «عصْرَنة» الإســلام، ولا يُفك

«أسْلَمة» العصر.
ر أن يُسلم. ر، ولا يطالبون التطو يطالبون الإسلام أن يتطو

إنّهم يعادون الإسلام؛ لأنهم يجهلونه، ومَن جهل شيئًا عاداه. وصدق 
¾ ﴾ [يونس: ٣٩].  ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶  µ ﴿ :االله إذ يقول

جهلوا مصادر الإسلام، فعادَوْا قرآنه وسُنته.
وجهلوا فقه الإسلام، فعادَوْا أحكامه وشريعته.

وجهلوا تراث الإسلام، فعاَدوْا تاريخه وحضارته.

وجهلوا إعجاز الإسلام، فعادَوْا حركته وصَحوته.
وجهلوا أمة الإسلام، فعادَوْا خلافته ووحدته.

جهلوا الإســلام، وزعموا أنهم أبطال الثقافة، ونجوم الفكر، وكيف 
يكون مثقفًا مَن يجهل أصول دينه، وأوليات عقيدته، وشــريعته وقيمه؟! 
وإذا لم يكن مؤمنًا بهذا الدين، فليس مثقفًا مَن يجهل دين قومه، وأجهل 
منه مَن يعرفــه على غير وجهــه، ويفهمه على عكــس حقيقته، فيجعل 
الأباطيل حقائق، والحقائق أباطيل، فهو يجهل، ويجهل أنه يجهل، ويتهم 

ے   ~  }  |  {  z  y  x  w  v  u ﴿ :الآخريــن بالجهــل
© ﴾ [البقرة: ١٣].  ¨  §  ¦  ¥  ¤  £  ¢¡

QaradawiBooks.com

                         389 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٨٨ المحور  الثالث : 

���"�\��؟  ���E4ا� ا�6\���   b�� ا��ُّ�اح ���ذا OR KNا 

د كثير من كُتاب العصر «مدرسة المعتزلة» الكلامية، وأضفَوْا  لقد مج
أها مكانة عالية في الفكر الإســلامي، واعتبروا  عليها من النعوت ما بو
المعتزلة فرســان العقل، ودعاة الحريــة الفكرية في الإســلام. ولطموا 
العقلانية أمام جمهور  الخدود، وشقوا الجيوب، لهزيمة هذه المدرســة 
ــنة، والوجدان العام للأمة(١)، وذرفوا العَبَرات على غيابها عن ساحة  الس
نة وأهلها. ل العباسي، الذي انتصر للس العقيدة والفكر، منذ عصر المتوك

ــنة وعلماءها في صــورة «الكهنة»  ـاب أهلَ الس ر هؤلاء الكُتـ وصو
ين على كلّ قديم، المعادين  دَنة، من رجال الأديان الجامدين، المصر والس
، وكل بحث أصيــل، واعتبروا  جديــد، المناوئين لــكل تفكير حر لكل
ــنة والجماعة بدايــة لأفول نجم الحضارة الإســلامية،  انتصار أهل الس

م العلمي الإسلامي. وتراجع التقد
وكاد بعض المثقفيــن الطيبين من كثرة ما قَرَؤُوا وســمعوا عن هذا 

الأمر يصدقون ما قيل ويقال عن المعتزلة المظلومين!
المتباكين على المعتزلــة وأفكارهم، لم يكنوا إلا  والحق أن هؤلاء 
مــوا المعتزلة، وأبرزوهــم في صورة  ديــن للمستشــرقين الذين عظمقل
ــنة، المؤيدين من  الضحايــا» و«المنكوبين» من خصومهم من أهل الس»

أولي الأمر من الخلفاء والوزراء.
فهل هذا كلّه صحيح؟ أو هل بعضه صحيح؟

التاريخ الموثق يقول: لا.

اقرأ في أسباب هذه الهزيمة: تاريخ المذاهب الإسلامية للشيخ أبي زهرة (١٥٧/١ ـ ١٦١)، نشر   (١)
دار الفكر العربي، القاهرة.

QaradawiBooks.com

                         390 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٨٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

والدراسة العلمية الجادة تقول: لا.
والفكر المتأمل الناضج يقول: لا.

أولاً: لم يكن «المعتزلة» وحدهم دعاة «العقْلَنة» في الفكر الإسلامي، 
فقد كان هناك مَن هو أكثر «عقلنة» منهم وهم «الفلاســفة» على اختلاف 

نزعاتهم.
ثانيًا: لم يكن خصــوم المعتزلة، الذين انتصــروا عليهم، وهم أهل 
نة، الذين عبر عنهم الأشاعرةُ والماتريدية ضد «العقل» يومًا. بل وفقوا  الس
بين العقل والنقل، بل أعلنوا أن العقل أساس النقل؛ إذ به إثبات الصانع، 

وإثبات النبوة. إنما كانوا ضد العقل غيرِ المحايد، العقل التابع للهوى.
ومَن يقول عن الأشعري، أو الماتريدي، أو الباقلاني، أو ابن فورك، 
أو الإسفراييني، أو الجويني، أو الغزالي، أو الشهرستاني، أو الآمدي، أو 

الرازي، وأمثالهم: إنهم من نفاة العقل، أو من دعاة الجمود؟!
ثالثًا: إن البحوث التي برز فيها المعتزلة، وصالوا وجالوا، ليست هي 
التجريبي الإسلامي،  العلم  التي صنعت الحضارة الإسلامية، وأنشــأت 
فقد كانت كل بحوثهــم «ميتافيزيقيــة»، وأكثرها حــول ذات االله تعالى 
وصفاته، وأمور الغيب والآخرة، وتأويل مــا ورد فيها من نصوص وفق 
عقولهــم، وإخضاعها لمبادئهم، ومثل هذه البحــوث لا يقوم عليها علم 
طبيعي، ولا يســتبحر بها عمران. وخير منها الإيمان الفطري، والتسليم 
لَفي، ثم المشــي في مناكب الأرض، والابتغاء من فضل االله، والنظر  الس

في ملكوت السماوات والأرض، وما خلق االله من شيء.
موه على الوحي، لم  المعتزلة وإن آمنوا بالعقل، حتــى قد رابعًا: إن
يكونوا للأسف دعاة حرية فكرية، ولا رجال تســامح مذهبي، بل كانوا 

QaradawiBooks.com

                         391 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٩٠ المحور  الثالث : 

الدولة، وسوط  ســلطان  واســتخدموا  الفكريين،  لخصومهم  دين»  جلا»
عذابها في قهر مَن يخالفهم في الرأي.

وســتظلّ «محنة خلق القرآن»، وما فعلوه بعلماء الأمة وعلى رأسهم 
الإمام أحمد بن حنبل من ســجن وتعذيب وتنكيــل، خلال عهود ثلاثة 
لخلفاء بني العباس، نقطةً سوداء في تاريخهم، لا يمحوها اختلاف الليل 

والنهار.

رًا استخدام العنف مع المخالفين في  يقول الجاحظ أحدُ رؤُوسهم مبر
ة، ولم  ر إلا مَن أوســعناه حُج الرأي، ومدافعًا عن كيدهم: «نحن لم نكف
س، ولا امتحان  نمتحن إلا أهل التهمة. وليس كشــفُ المتهم من التجس

نيِن من هتك الأستار...»(١). الظ

نة لم يستخدموا السيف ولا السوط ضد المعتزلة،  خامسًا: إن أهل الس
ولم يعاملوهم بنفس أســلوبهم. كلّ ما في الأمر أن ســيف المعتزلة قد 
الميــدان للحوار الحــر، والجدال  أغُمد، وســوطهم قد اختفى، وخلا 
ــنة أقوم قيلاً، وأهدى ســبيلاً، وأقرب إلى  الهادئ، فكان منطق أهل الس
عقول الأمة وقلوبها؛ لأنه يســتمد مفاهيمه من داخل الإســلام، لا من 
خارجه، ويعتمد على كتاب االله وسُنة رسوله، وهما عمدة المِلة، وأساس 

الدين، ومن اعتصم بهما فقد هُديَِ إلى صراط مستقيم.

سادسًا: إن المعتزلة لم يغيبوا تمامًا عن الساحة، كما يظنّ الكثيرون، 
فلهم وجود واضــح في المذهب الكلامي للشــيعة الإمامية، والشــيعة 

رســائل الجاحظ (٢٩٢/٣)، تحقيق عبد الســلام هارون، نشــر مكتبة الخانجــي، القاهرة،   (١)
١٣٨٤هـ ـ ١٩٦٤م.

QaradawiBooks.com

                         392 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٩١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

يْدية، وإلى حد ما في مذهب الإباضية، وقد سجل تاريخ العلم عندنا  الز
ظهور أئمة منهم بعد ذلك، من أمثال الزمخشري وغيره.

ثم إن التأثير والتأثر بين المعتزلة وخصومهم مما لا يشك فيه دارس، 
ــنة أكثر تســامحًا من المعتزلة، فلم يضربوا سُورًا بينهم وبين  وأهل الس
ما لدى المعتزلة مــن فكر نافع، كأدلتهم على وجــود االله، وعلى إثبات 
النبوة، وردهم على أعداء الدين، وبراعتهم في تفسير القرآن، وفي تأصيل 
اف»  نة استفادوا من «الكش الأصول. ولهذا نجد جميع مفســري أهل الس
للزمخشري، برغم «اعتزاله»، كما استفاد الأصوليون من «المعتمَد» لأبي 

الحسين البصري. حتى قيل: إن الفخر الرازي كان يحفظه.

لَفية التي  أشدّ المدارس خصومة للمعتزلة، وهي المدرسة الس بل إن
تتمثل في ابن تيمية وتلاميذه، ليجد الدارسُ أثــرَ المعتزلة في عدد من 
القضايــا الفكرية والاعتقادية التــي تبنتها. كما في قضيــة أفعال العباد، 
وقضية إثبات الحكمة والتعليل، ونحو ذلك، وقد أعلنت هذه المدرســة 
أنها تأخذ كل حــق تجده عند أي طائفــة، وتدع باطلهــا، وتجمع حق 
الطوائف بعضه إلى بعض، كما نقلنا ذلك عن ابن القيم عند حديثنا عن 

قاعدة «ربط النصوص بعضها ببعض».

٭ ٭ ٭

QaradawiBooks.com

                         393 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٩٢ المحور  الثالث : 

�3�Hص ���9ى ا���H0"�ر.� ا��

ومن أهم ما يجب التنبيه عليه والتحذير منه. ما أشرنا إليه في حديثنا 
ــم أن توجد مصالح حقيقية تعارض النصوص  عن «الضوابط» وهو: توه
القطعية. وأنه إذا وجد هذا التعارض، رجحت المصلحة على النص؛ لأن 
الأحكام إنما شــرعت لرعاية مصالح الخلق. فلا يُعقــل أن تعود عليها 
بالإبطال، فإذا وجدنا مصلحة يعارضهــا النص، «علقنا» النص، وأمضينا 
المصلحة. ولهذا أثُر عن بعض المجتهدين المعتبرين قولهم: حيث توجد 

المصلحة فَثَم شرع االله.
ويستند القائلون بهذا الرأي ـ وهم عادة من خارج نطاق علماء الشريعة ـ 
إلى ما قاله نجم الدين الطوفي (ت: ٧١٦هـ) في شــرحه لحديث: «لا ضَرر 
ولا ضِرار»(١). عن التعارض بين النص والمصلحة، وتقديمه المصلحة على 

رون رأيه تفسيرًا يخدم فكرتهم العلمانية الدخيلة. النص إذا تعارضا، ويفس

جوه: حسن. وابن ماجه في الأحكام (٢٣٨١)، عن ابن عباس.  رواه أحمد (٢٨٦٥)، وقال مخر  (١)
والدارقطني في البيوع (٧٧/٣)، عن أبي سعيد الخدري، وقال النووي في الأربعين (الحديث 
الثاني والثلاثون): حديث حسن، رواه ابن ماجه والدارقطني وغيرهما مسندًا، ورواه مالك 
في الموطأ مرســلاً عن عمرو بن يحيى عن أبيه عن النبي ژ ، فأسقط أبا سعيد، وله طرق 
ي بعضها بعضا. قــال ابن رجب في جامع العلوم والحكم في شــرحه للحديث: وقال  يقو
ي الحديث  أبو عمرو ابن الصلاح: هذا الحديث أسنده الدارقطني من وجوه، ومجموعها يقو
نه، وقد تقبله جماهير أهل العلم، واحتجوا به، وقول أبي داود: إنه من الأحاديث التي ويحس

QaradawiBooks.com

                         394 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٩٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ا�3'!'!�:  �3�Hوا�� �"�ا�'  sا�� ا(�3��� <"�رض 

والحق أن هذه الدعوى العريضة لا يؤيدها دليل من العقل، ولا من 
النقل، ولا من الواقع. بل تنقضها أدلة العقول والنقول والوقائع.

فإن الذي أنزل هذه الشــريعة الإلهية، وبيــن أحكامها، وكلف خلقه 
العمل بهــا، هو الذي خلــق الناس، وعلــم ما هم في حاجــة إليه من 
الأحكام، فشَرَعه، وعلم ما يصلحهم ويرقى بهم من الشرائع، فألزمهم به. 
2 ﴾ [الملك: ١٤]. فهو أعلم بهم من أنفسهم،   1  0  /  .  -  , ﴿

وأبر بهم من أنفسهم، وأرحم بهم من آبائهم وأمهاتهم.
وإذا كان خالق الإنســان هو منزل الشــريعة، فلا يُتصــور أن يتناقض 
ما شرعه مع مصلحة عباده، إلا أن يكون غيرَ عالمٍ بذلك حين شرعه، وهذا 
لا يقول به مســلم، أو يكون علمَِه، ولكنه أراد أن يعنتهم، ويلزمهم العُسر 

 ©  ¨ والحرج. وهذا منفــي بالنصوص القاطعة، قــال تعالى: ﴿ § 
 W  V  U  T  S  R ﴿ .[البقرة: ١٨٥]  ﴾ ̄  ®  ¬  «  ª
 ﴾ ̀  _  ^  ]  \  [  Z  Y  X

7 ﴾ [النساء: ٢٨]. ﴿ 8   6  5  43  2  1  0 [المائدة: ٦]. ﴿ / 

@ ﴾ [البقرة: ٢٢٠].  ?  >  =  <;  :  9
رًا  رُ مصلحة حقيقيةٍ تعارضُها النصوص القطعية، تصو ولهذا كان تصو

نظريا أو افتراضيا محضًا، لا وجود له في أرض الواقع.

يدور الفقه عليها يشــعر بكونه غير ضعيف، واالله أعلم. وقال ابــن الملقن في خلاصة البدر 
حه إمامنا (أي الشافعي) في حرملة. وقال ابن رجب في جامع العلوم  المنير (٤٣٨/٢): وصح
والحكم (٢١٠/٢): وقد استدل الإمام أحمد بهذا الحديث فقال: قال النبي ژ : «لا ضرر ولا 
ضرار». وهو صحيح بمجموع طرقه. ومعناه مقطوع به من اســتقراء أحكام الشــريعة النافية 
نـة. ولهذا عُد من القواعد الشرعية المسلمة عند الجميع. للضرر والضرار، الثابتة بالقرآن والس

QaradawiBooks.com

                         395 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٩٤ المحور  الثالث : 

ر محل النــزاع هنا، وهــو التعــارض بين قطعي  وينبغــي أن نحــر
النصوص، وقطعي المصالح، وهو ما نقول بامتناعه.

أما التعارض بين مصلحة حقيقية معتبرة، وبين نصّ محتمل للتأويل، 
فهذا قد وقع ويقع، وهنا يجب تأويل النص ليتفق مع المصلحة المعتبرة 

شرعًا.
وهذا ما صنعه ســيدنا عمر بن الخطاب ومَن وافقه من الصحابة في 
قضية قسمة الأرض المفتوحة على الغانمين(١)، توقف في ذلك، وانتهى 
Ñ ﴾ في الآية بالمنقولات ونحوهــا، مما يُغْنَم   Ð ﴿ إلى تخصيــص

ويُحَاز حقيقة.
وهــو ما صنعه ســيدنا عثمان، حيــن رأى التقاط ضَــوَال الإبل(٢)، 
وحفظها في بيت المال، حتى لا تضيع على أصحابها، ولم تكن تُلتقط 

على عهد النبي ژ .
وهو ما صنعه بعض فقهاء التابعين في حديث امتناعه ژ عن التسعير 
رُ القابضُ  االلهَ هو المُسَــع حين شــكا إليه أصحابه الغــلاء، وقولــه: «إن
الباسط»(٣). إذ حملوا ذلك على حالة الغلاء الطبيعي، وليس الغلاء الناتج 

عن احتكار التجار، والعمل على إغلاء الأسعار.
وكذلك التعارض بين نص قطعــي ومصلحة موهومة لا يدخل فيما 

نحن فيه.

الأموال للقاسم بن سلام صـ ٧١.  (١)
 ـ٢٦٥. سبق تخريجه ص  (٢)

جوه: إسناده صحيح على شرط مسلم. وأبو داود (٣٤٥١)، والترمذي  رواه أحمد (١٤٠٥٧)، وقال مخر  (٣)
(١٣١٤)، وقال: حسن صحيح. كلاهما في البيوع، وابن ماجه في التجارات (٢٢٠٠)، عن أنس.

QaradawiBooks.com

                         396 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٩٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

هون اليوم من زعم المصالح التي  ه به ممو هذا هو ما يمو والواقع أن
عارضها الشرع.

عاة بموضوعية وإنصاف، لم يجدها  فمَن نظر إلى هذه المصالح المد
مصالح حقيقية على الإطلاق.

التــي أوجبتها  فلا توجد مصلحــة حقيقية في «إيقــاف حدود االله» 
النصوص القطعية.

متها النصوص  ولا توجد مصلحة حقيقية في «إباحة الخمر» التي حر
القطعية.

مته النصوص  ولا توجد مصلحة حقيقية في «إباحــة الربا» الذي حر
القطعية.

متها  التــي حر ولا توجد مصلحــة حقيقية فــي «إباحــة الخلاعة» 
النصوص القطعية.

ولا توجد مصلحة حقيقية في «تعطيل الزكاة» التي فرضتها النصوص 
القطعية.

د الزوجــات» الذي أباحته  ولا توجد مصلحــة حقيقية في «منع تعد
النصوص القطعية.

مته النصوص  ولا توجد مصلحة حقيقية في «إباحة البغاء» الذي حر
القطعية.

ولا توجــد مصلحة حقيقيــة في «التســوية بين الابــن والبنت في 
الميراث» الذي منعته النصوص القطعية.

QaradawiBooks.com

                         397 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٩٦ المحور  الثالث : 

ا تعارضه  وهكذا كل ما ينــادي به «عبيد الفكــر الغربي» اليــوم مم
الشريعة بيقين، ليس فيه عند التحقيق أيةُ مصلحة معتبرة تعود على الناس 

بالخير في معاشهم أو معادهم.
إنما هي أوهام تخيلوها مصالح، بحكم تأثرهم بالغرب، وعبوديتهم 
الفكرية له. ولولا أن الغرب نهج ذلك النهج، ما قالوا ما قالوه، ولا خطر 
ببالهم أن يقولوه. ولو غير الغرب موقفه من بـعض هذه القضايا، لرأيتَ 
هؤلاء أســرع ما يكونون إلى تغييــر موقفهم. فإنما يتبعون ســننه فكرًا 
وعملاً شِبرًا بشِبر، وذراعًا بذراع، حتى لو دخلوا جُحْر ضَب لدخلوه(١)! 

كما أنبأ المعصوم ژ .

:����ا� � Nلام � sّ���9 ا���اد 

ا انفرد به، وأنكره عليه عامة العلماء.  وكلام الطوفي مردود عليه، وهو مم
صه المصلحــة: هل هو مطلق  على أنه لم يحدد المــراد بالنص الذي تخص
نة وإن كان ظنيا، أو المراد النصّ القطعي في ثبوته  النص من الكتاب أو الس
ودلالته؟ والأول هو اللائق بأن يصدر من عالم أصولي، والثاني لا دليل عليه 
رات والعبادات  في كلامه. بل في كلامه ما يفيد العكس، فقد اســتثنى المقد
مما قاله. وما ذاك إلا لأن التقديرات قد حددها الشــارع بوضوح، فلا تقبل 
احتمالاً آخر، مثل تحديد أنصبة الورثــة، ومقادير الواجب في الزكاة، ومدة 
ة للمرأة المطلقــة والمتوفى عنها زوجها، وعــدد الجَلْدات في الحدود  العِد

ونحوها. كما أن العبادات المحضة يجب أن تؤخذ بالتسليم(٢).

متفق عليه: رواه البخاري في أحاديث الأنبياء (٣٤٥٦)، ومســلم في العلم (٢٦٦٩)، عن أبي   (١)
سعيد الخدري.

انظر: مناقشــتنا لمن اعتمدوا على الطوفي لإســقاط عقوبات الحدود ونحوها في كتابنا:   (٢)

QaradawiBooks.com

                         398 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٣٩٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ــص بالمصلحة: النص القطعي،  ا إن كان يراد بالنصّ الذي يُخصأم
فهو لم يذكر لنا مثالاً واحدًا يظهر فيه التعارض بينهما.

:�3�Hا��  َّ5َ���l �#�� 1!Fع االله 

والعجيب أن هؤلاء كثيرًا ما يذكرون الكلمــة التي نُقِلت عن الإمام 
 ابن القيم، ويرددونها في كل مناسبة، وهي: «حيث توجد المصلحة، فَثَم

شرع االله».
وفي الحق أنهم يقطعون هذه الكلمة عن ســياقها الذي وردت فيه، فقد 
ا على الذين يحصرون «البينة» الشرعية في شهادة الشهود  قالها ابن القيم رد
وحدهــا، ويرفضون الأخــذ بالقرائــن، وإن بلغتْ ما بلغت مــن الوضوح 
والدلالة على وجه الحق في القضية، فقد قال في «الطرق الحكمية»: «إن االله 
سبحانه أرسل رســله، وأنزل كتبه، ليقوم الناس بالقسط، وهو العدل الذي 
قامت به الأرض والسماوات، فإذا ظهرت أمارات العدل، وأسفر وجهه بأي 

طريق كان، فثَم شرع االله ودينه»(١). ونحو ذلك قاله في «إعلام الموقعين».
أما إطلاق هذه الكلمة عن ابن القيم، أو شيخه ابن تيمية، فلم يثبت 
كًا بالنصوص، ودعوة  عنهما، ولا يُتصور منهما، وهما أشــد الناس تمس

إلى الاتباع.
وإنما تُقبــل هذه الكلمة «حيــث توجد المصلحة فثَم شــرع االله» فيما 
ح أحدها المصلحة. لا نصّ فيه، أو فيما فيه نص يحتمل تفسيرات عدة، ترج

بينات الحل الإسلامي صـ ١٧٨ ـ ١٩٤، فصل: ليس الإسلام هو الحدود، نشر مكتبة وهبة، 
القاهرة، ط ٥، ١٤٣٤هـ ـ ٢٠١٣م.

الطرق الحكمية لابن القيم (٣١/١)، تحقيق نايف بن أحمد الحمد، نشــر دار عالم الفوائد،   (١)
مكة المكرمة، ط ١، ١٤٢٨هـ.

QaradawiBooks.com

                         399 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٣٩٨ المحور  الثالث : 

 وفيمــا عدا ذلــك فالواجب أن يقــال: «حيث يوجد شــرع االله، فثَم
المصلحة».

وســنعود لهذا الموضوع بالبيان والتفصيل الأوفى في شرح «الأصل 
الخامس» من «الأصول العشــرين»، وهو الذي يحدد مجال «السياســة 
ابه. ونسأل االله تعالى أن ييسر  الشــرعية» التي يعمل فيها برأي الإمام ونو

لنا ذلك بعونه وتوفيقه.
وآخر دعوانا أن الحمد الله رب العالمين.

٭ ٭ ٭

QaradawiBooks.com

                         400 / 448

http://qaradawibooks.com


 

• فهــرس الآيات القرآنيــة الكريمة.

• فهرس الأحاديث النبوية الشــريفة.
• فهرس الموضوعات.

ا�64�رس ا�"��0

QaradawiBooks.com

                         401 / 448

http://qaradawibooks.com


 

QaradawiBooks.com

                         402 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٤٠١

����Eا� �!J�6س الآ��ت ا�'�آ�

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة
(�رة ا�4�<�3

﴾ )  (  '  & ﴿٢٢١٩

﴾ 0  /  . ﴿٤٤٩

﴾ 9  8 ﴿٦٠، ٦٢٩٨

﴾ >  =  <  ; ﴿٧٤٩

(�رة ا��'�ة

﴾ 4  3  2  1  0  /  .  - ﴿٣٣١

﴾  ¢¡ ے   ~  }  |  {  z  y  x  w  v  u ﴿١٣٣٨٧

﴾Í  Ì  Ë  Ê  É  È  Ç  Æ ﴿١٦٣٨١

﴾UT S R Q P O N M L K J ﴿٢٦١٩٨

﴾ £  ¢  ¡ ے   ~ ﴿٣٤١٩١

﴾ À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸ ﴿٤٧٢٤١

﴾  '  &  %  $  #  "  ! ﴿٦٢٢٤٠

﴾ y  x  w  v  u  t ﴿٦٧٣٤٨

QaradawiBooks.com

                         403 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٤٠٢ المحور  الثالث : 

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

﴾  ML  K  J  I  H ﴿٨٥٢٧، ٨٦

﴾ ¦  ¥  ¤  £ ﴿١١٠٣٦٥

﴾L  K  J  I  H  G  F  E  D  C ﴿١١٤٣٥١

﴾ ml  k  j  i  h  gf  e  d ﴿١١٥٢٤٢

﴾ ÇÆ  Å  Ä  Ã  Â  Á  À ﴿١١٨٣٨٦

﴾ º  ¹  ¸  ¶  µ ﴿١٤٠٣٠٢

﴾ Õ  Ô  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï ﴿١٦٩٤١

﴾ 7  6  5  4  3  2  1  0 ﴿١٧٧، ١٧٠٣٧٧

﴾ ̀  _  ^  ]  \  [  Z  Y ﴿٢٩، ١٧٨٣٤

﴾  >  =  <  ;  :  9  8  7  6 ﴿٢٩، ١٨٣٣٤

﴾ ̄  ®  ¬  «  ª  ©  ¨  § ﴿٢٥٩، ١٨٥٣٩٣

﴾ ,  +  *  ) ﴿١٩١٥٧

﴾ {z  yx  w  v  u  ¯  s  r  q  p ﴿١٩٥٢٥٨

﴾V  U  T  S  R  Q  P  O  N ﴿٢١٣٣٧٦

﴾ &  %  $  #  "  ! ﴿٢١٦٣٤

﴾½  ¼  »  º  ¹¸  ¶  µ  ´ ﴿٢١٩٢٤٧

﴾ @  ?  >  =  <;  :  9  8 ﴿٢٢٠٣٩٣

﴾v  u  t  sr  q  p ﴿٢٢٢١٥٠

﴾ p  o  n  ml  k  j  i  h ﴿٢٢٨٢٢١

QaradawiBooks.com

                         404 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٤٠٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

﴾ (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿٢٣٨٣٦٥

﴾ §  ¦  ¥  ¤  £ ﴿٢٤٣٣١٦

﴾a  `  _  ^  ]  \ ﴿٥١، ٢٥٤٢٧٨

﴾ ے¡   ~  }  |  {  zy  x  w  v  u  t  s ﴿٢٩، ٢٥٥١٤٩

﴾  j  i  h  g  f  e  d  c ﴿١١٦، ٢٨٠، ٢٦٧٣٦٥

﴾ Ç  Æ  Å  Ä  Ã ﴿٢٦٩٢٥٤

﴾~  }  |  {  z  y  x  w  v  u ﴿٢٩، ٢٤٧، ٢٧٨٢٨٦

﴾ ¬«  ª  ©  ¨  §  ¦  ¥  ¤ ﴿٢٩، ٢٤٧، ٢٧٩٢٨٦

﴾ À¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹ ﴿٢٨٠٢٤٧

﴾  Ô  Ó  Ò  Ñ  ÐÏ  Î  Í  Ì  Ë  Ê ﴿٢٨١٢٤٧

﴾ ¥  ¤  £  ¢ ے¡   ~ ﴿٢٨٥١٥٨

(�رة آل ���ان

﴾  q  p  o  n  m  l  k  j  i  h  g ﴿٧
 ،٣٦، ٢٣١، ٢٣٣
 ،٢٣٦، ٢٣٨، ٢٣٩

٣٣٣، ٣٨٣

﴾ ÉÈ  Ç  Æ  Å  Ä  Ã  Â  Á  À  ¿  ¾  ½ ﴿٨١٢، ٩

﴾ L  K  J  I  H ﴿٨، ١٩٢٤٣

﴾ H  G  F  E  D  C  B  A  @  ?  > ﴿٣١٦٩

﴾ Y  X  W  V  U  T ﴿٦٤٢١٨

﴾ K  J  I  H  G  F  E  D  C  B  A  @  ?﴿٨، ٨٥٢٤٣

QaradawiBooks.com

                         405 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٤٠٤ المحور  الثالث : 

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

﴾ F  E  D  C  B  A ﴿١٠٣٣٢٠

ے ﴾  ~  }  |  {  z  y  x  w  v ﴿١٠٥٢٤٠

﴾ F  E  D  C ﴿١١٠٣١٦

﴾  ÂÁ  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º ﴿٢٤٤، ١٣٠٢٤٧

﴾  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶  µ  ´ ﴿١٦٤٦٨

﴾ ̈  §  ¦  ¥  ¤  £ ﴿١٨٥٢٥٢

﴾ +  *  )  ( ﴿١٨٧٤١

﴾ =  <  ;  : ﴿١٨٨٥٦

﴾ u  t  s  r  q ﴿١٩١٢٥٦

﴾  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿١٩٥٢٢١

(�رة ا��
�ء

﴾  ,  +  *  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿١٣١٧

﴾ k  j  i  h  gf  e  d  c ﴿١١١١٤

﴾ <  ;  :  9  8  7  6 ﴿١٢١١٢

﴾ -  ,  +  *  )  (  '  & ﴿٢٧٥٠

﴾ 7  6  5  43  2  1  0  / ﴿٢٨٣٩٣

﴾ ¹¸  ¶  µ  ´  ³  ²  ± ﴿٣٢١، ٣٣٣٢٢

﴾U  T  S  R  Q  P  O  N ﴿٢٥١، ٣٥٣٠٧

﴾z  y  x  w  v  u  t  s ﴿٤٣٢٤٧

QaradawiBooks.com

                         406 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٤٠٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة
﴾Ò  Ñ  Ð  Ï  Î  Í  Ì  Ë  Ê  É ﴿٤٤٥٠

﴾ ÑÐ  Ï  Î  Í  Ì  Ë  Ê  É  È  Ç ﴿٦٩، ٥٩،١٠٢
١٠٣، ٣٥٩

﴾µ  ´  ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬ ﴿٧٠، ٦٥١٠٤

﴾  R  Q  P  O  N  M  L  K  J  I ﴿٦٩٤٩

﴾ £  ¢  ¡ ٧٧٢٥٢﴿ ے 

﴾ &  %  $  #  "  ! ﴿٦٩، ١٠٢، ١٠٤، ٨٠١١٠

﴾W  V  U  T  S  R  Q  P  O  NM  L  K ﴿٢٣، ٨٢٤٨

﴾ o  n  m  l ﴿٨٣٤٢

﴾ ÃÂ  Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸ ﴿٢٤، ١٠٥٥٢

﴾¸  ¶  µ  ´  ³  ²  ±  ° ﴿١١٣١٠٧

﴾F  E  D  C  B  A  @  ?  > ﴿٢٩٧، ٢٩٨، ١١٥٣٠٢

﴾ 7  6  5  4  3 ﴿١٢٢٢٠٤

﴾ D  C  B  A  @ ﴿٥٠، ٥١، ١٢٣٥٥

﴾V  U  T  S  R  Q  P  O ﴿١٢٤٢٢١

﴾ I  H  G  F  E  D  C  B﴿١٢٩٣٠٨

﴾ ̀  _  ^  ]  \  [  Z  Y ﴿١٥٧١٣١

﴾ X  W  V  U  T  S  R  Q  P  O ﴿١٨، ١٦٥٣٧٦

﴾5  4  3  2  1  0  /  . ﴿٢٤٠، ١٧١٢٥١

﴾¼  »  º  ¹  ¸  ¶  µ  ´  ³  ²  ± ﴿١٧٤٢٤، ١٧٥

QaradawiBooks.com

                         407 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٤٠٦ المحور  الثالث : 

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة
(�رة ا����iة

﴾Q  P  O  N  M  L  K ﴿٨، ٢٠٥، ٣٣٠٢

﴾ <  ;  : ﴿٣٦١

﴾)  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿٢٩، ٦،١١٥
٣٢٧، ٣٩٣

﴾C  B  A  @  ?  > ﴿٩، ١٥٢٤، ١٦

﴾ £  ¢  ¡ ے   ~  }  |  { ﴿٢١٢٥٣

﴾P  O  N  M  L  K ﴿٣٣٢٥٣

﴾5  4  3  2  1  0  / ﴿٢٩، ٢٦٠، ٢٨٧، ٣٨
٣٦٢، ٣٦٤

﴾ HG  F  E  D  C  B  A  @  ?  > ﴿٣٩٣٦٢

﴾ Á  À  ¿ ﴿٤٥٢٨

﴾V  U  T  S  R  Q  P  O ﴿٤٨٢٤

﴾³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  «  ª ﴿٢٤، ٤٩،٢٧
١٧٩، ٣٠٩

﴾ Ú  Ù  Ø  ×  Ö  Õ  Ô ﴿٥٠٣٥

﴾ 3  2  1  0  / ﴿٥١٣٤٩

﴾ y  x  w  v  u  t  s  r  q  p  o ﴿٥٤٣٤١

﴾  RQ  P  O  N  M  L  K  J ﴿٦٧١٠٦

﴾ ?  >  =  <  ;  :  9  8  7  6 ﴿٧٢٢٥١

﴾ cb  a  `  _  ^  ]  \  [ ﴿٧٣٢٥١

QaradawiBooks.com

                         408 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٤٠٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

﴾§  ¦  ¥  ¤  £  ¢ ﴿٧٥٢٥١

﴾j  i  h  g  f  e  d  c  b  a ﴿٨٧٣٠، ٨٨

﴾  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿٣٠، ١١٣، ٩٠٢٨٦

﴾  :  9  8  7  6  5  4  3  2  1 ﴿٣٥، ٩١٢٨٦

﴾  LK  J  I  H  G ﴿٩٢١٠٢

﴾  ^  ]  \  [  Z  Y  X  W  V ﴿٩٣١٥٥

﴾  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶  µ  ´ ﴿٢٥١، ٩٥٣٠٨

﴾ Ü  Û  Ú  ÙØ  ×  Ö  Õ  Ô  Ó  Ò ﴿١٠٣٣١٦

(�رة الأJ"�م

﴾ U  T  S  R  Q  P ﴿٩٠، ٣٨١١٤

﴾ U  T  S  R  Q  P ﴿٥٥٢٩٨

﴾Ö  Õ  Ô  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï  Î  Í  Ì ﴿٥٩٣٧٩

﴾  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿٤٨، ٨٢٥٤

﴾ Ð  Ï  Î  Í  Ì  ËÊ  É  È  Ç  Æ ﴿٩٠٢١٩

﴾  Z  Y  X  W  V  U  T  S ﴿٢١٦، ٩٢٢١٩

﴾ z  y  x  w  v  u ﴿٩٣٩٤

﴾ ,  +  *  )(  '  &  %  $#  "  ! ﴿١٠٢١٩٧

﴾  ;:  9  8  7  6  5 ﴿١٠٣١٤٩

﴾  gf  e  d  c  ba  `  _  ^  ]  \ ﴿١٠٦١٠٦

QaradawiBooks.com

                         409 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٤٠٨ المحور  الثالث : 

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

﴾ 7  6  5 ﴿١١١٣١٦

﴾ ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  «  ª  © ﴿١١٦٣١٦

﴾ ̈  §  ¦  ¥ ﴿٢٧٨، ١٤١٢٨٢

﴾R  Q  P  O  NM  L  K  J  I  H  G ﴿١٤٨١٣٠

﴾  ¯®  ¬  «  ª  ©¨  §  ¦  ¥  ¤  £  ¢ ﴿١٥١٣٢، ١٥٢

﴾  R  Q  P  ON  M  L  K  J ﴿٣٢، ١٥٣٢٣٩

﴾ w  v  u  t  s  r  q  p ﴿١٥٥٢٤

﴾ .  -  ,  +  * ﴿١٥٨٥٤

(�رة الأ��اف

﴾ 2  1  0  /  .  -  ,  +  * ﴿١٢١٩١

﴾×  Ö  Õ  Ô  Ó  Ò  Ñ ﴿٣٠١٧٦

﴾ -,  +  *  )  (  '  &  %  $  #  " ﴿٣١٣٦٣

﴾  Z  Y  X  W  V  U  T  S  R  Q  P ﴿٣٣٢٩٧

﴾ /  .  -  , ﴿٥٣٣٣٠

﴾ }  |  {  z  y  x  w  v ﴿١٤٢٢٩٩

﴾N  M  L  K  J  I  H  G  F ﴿١٤٦١٩٢

﴾ ¦  ¥  ¤  £  ¢  ¡ ے   ~  }  |  {﴿١٤٨٣٥٤

﴾ Z  Y  X ﴿١٥٧١١٣

﴾ y  x  w  v  u  t  s  r ﴿١٥٨٢١٩

QaradawiBooks.com

                         410 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٤٠٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

﴾ ́  ³  ² ﴿٦٩، ١٥٨١٠١

﴾ Z  Y  X  W  V  U  T ﴿١٨١٢٩٣

﴾ +  *  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿١٨٨١٥٦

(�رة الأ4J�ل

﴾  >  =  <  ;  :  9  8 ٢٣١ ـ ٥﴿ 7 

﴾ E  D  C  B  A ﴿١٩١٧٦

﴾  d  c  b  a  `  _  ^  ]  \ ﴿٢٠١٠٢

﴾  ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  «﴿٢٤٦٩

﴾ T  S  R  Q  P  O  N  M  L ﴿٢٩١٨١

﴾  ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  «  ª  © ﴿٣٢١٧٦

﴾  ÓÒ  Ñ  Ð  Ï  Î  Í  Ì  Ë ﴿٧٥٣٢٢

(�رة ا����9

﴾ ¤£  ¢  ¡ ﴿١٢٣٤٨

﴾ 4  3  2  1  0  /﴿٢٨٣١٤

﴾ ̄  ®  ¬  «  ª  ©  ¨ ﴿٣١٨

﴾¤  £  ¢  ¡ ے   ~  }  |  {  z ﴿٤٠١٦١

﴾  v  u  t  s  r  q ﴿٦٢، ٦٠٢٨٠

﴾h  g  fe  d  c  b  a﴿٧١٢٢١

﴾ xw  v  u  s  sr  q  p  o  n  m ﴿٣٥، ١١٧، ١٠٣٢٨٢

QaradawiBooks.com

                         411 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٤١٠ المحور  الثالث : 

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

﴾%  $  #  "  ! ﴿١١٢٣١٣

�J�� رة�)

﴾ %  $  #  " ﴿٢٦٥٥

﴾ b  a  `  _  ^  ]  \  [Z  Y  X  W  V ﴿٣٦١٣٠

﴾ ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶  µ ﴿٣٩٣٨٧

﴾ 7  6  5  4  3  2  1  0  /  . ﴿٤٤١٩٨

﴾ Ç  Æ  Å  Ä  Ã  Â  Á  À ﴿٦٩٣٦٠

(�رة �Rد

﴾ n  m  l  k  j  i  h  g  f ﴿١٢٣١

﴾ ́  ³  ²  ±  ° ﴿١٧٣١٦

﴾ 6  5  4  3  2  10  /  . ﴿٨٣٢٠٨

﴾ ̄  ®  ¬ ﴿١٠٥٢٤٣

(�رة ��(/

﴾ ~  }  |  {  z  y ﴿٢٢٥

﴾ Å  Ä  Ã  Â  Á ﴿٢١٣١٦

﴾ °  ¯  ®  ¬ ﴿٣٦٣٢٧

﴾ [  Z  Y  X ﴿١٩٧، ٤٠،٢١٠
٢٥١، ٣٠٧

﴾ ª  ©  ¨  §  ¦ ﴿٧٦١٩٠

QaradawiBooks.com

                         412 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٤١١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

﴾ r  q  p  o  n  m  l  k  j ﴿٨٢٦٥

﴾ ...h  g  f  e  d ﴿١٠٠٣٣٠

﴾ Þ  Ý  Ü  Û  Ú  Ù ﴿١٠٣٣١٦

(�رة ا����

﴾ÎÍ Ì Ë Ê É È Ç Æ Å  ﴿٢٧١٩٨

﴾ ÇÆ  Å  Ä  Ã  Â  Á  À  ¿ ﴿٤١٣١٧

5!Rرة إ�9ا�)

﴾<  ;  :  9  8  7  6  5  4 ﴿١٢٥

﴾ Í  Ì  Ë  Ê ﴿٢٤٥٤

﴾E  D  C  B  A  @  ?  >  = ﴿٢٧٥٤

(�رة ا���3

﴾ m  l  k  j  i  h  g﴿٩، ٢٠، ٩٠، ٩٢، ٩
١٠٩، ١٢٨

﴾ Ã  Â  Á  À  ¿  ¾ ﴿١٧٢، ٢٩٢٤١

K3رة ا���)

﴾ :  9  8  7 ﴿٨١٥٢

﴾ >  =  <  ;  :  9  8  7  6  5 ﴿٩، ٤٤،١٨
٥٥، ٩٢

﴾  I  H  G  F  E  D  C  B  A ﴿٥٨٢٢٢، ٥٩

QaradawiBooks.com

                         413 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٤١٢ المحور  الثالث : 

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

﴾ ÜÛ  Ú  Ù  Ø  ×  Ö  Õ  Ô  Ó  Ò ﴿٦٤٥٢

﴾ N  M  L  K  J  I  H  G  F ﴿٦٧٢٤٦

﴾  F  E  D  C  B  A  @  ? ﴿٩، ١٧، ٨٩،٩٠
٩١، ١١٤

(�رة الإ(�اء

﴾  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿١١٦٠

﴾  7  6  5  4  3  2  1  0  /﴿٩٢٥، ١٠

﴾ ±  °  ¯  ®  ¬  «ª  ©  ¨  §  ¦ ﴿١٥١٩٧

﴾  on  m  l  k  j  i  h  g ﴿٣٣، ٢٣٢٥١

﴾«  ª  ©  ¨  §  ¦  ¥  ¤  £ ﴿٣٣، ٢٤٦٥

﴾  º  ¹  ¸  ¶μ  ´  ³  ² ٢٥٣٣ ـ ٣١﴿ ± 

﴾ b  a  `  _  ^  ]\  [  Z ﴿١١٣، ٣٢٢٥٠

﴾o  n  m  lk  j  i  h  g  f  e  d﴿٣٣٣٣ ـ ٣٥

﴾Ì  Ë  Ê  É  ÈÇ  Æ  Å  Ä  Ã  Â  Á ﴿٣٤، ٤١، ٣٦١٨٨

﴾ à  ß  Þ  Ý  Ü  Û  Ú  Ù  Ø×  Ö  Õ  Ô  Ó ﴿٣٧٣٤ ـ ٣٩

/6Eرة ا��)

﴾ @  ?  >  =  <  ;  :  9  8  7  6  5 ﴿٢٨١٧٨

﴾ L  K  J  I  H  G ﴿٢٩١٩٧

﴾ D  C  B  A  @ ﴿٣٧٥١

QaradawiBooks.com

                         414 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٤١٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

﴾ K  J  I  H ﴿٧٧٦٥

﴾ s  r  q  p  o  n  m  l  k  j  i ﴿١٠٤٣٦٨

:o رة�)

﴾ Á  À ﴿١٢٣٥٢

(�رة الأ�J!�ء

﴾ M  L  K  J  I ﴿٢٨١٤٩

﴾  ÂÁ  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º ﴿٤٤٣١٧

﴾ d  c  b  a  ` ﴿١٠٧٢١٩

d3رة ا��)

﴾  H  G  F  E  D  C  B  A  @  ?  >  =  < ﴿٨١٩٣، ٩

﴾  _  ^  ]  \  [  Z  Y  X  W ﴿٢٧٣٥، ٢٨

﴾  k  j  i  h  g  f  e ﴿٧٧٣٠، ٧٨

��0ن (�رة ا���ٴ

﴾  )  (  '  &  %  ❁  #  " ١٣١ ـ ١١﴿ ! 

(�رة ا���ر

﴾  7  6  5  4  32  1  0  /  .  -  ,  + ﴿١١٤، ٣٦٢، ٢٣٦٤

﴾  ÉÈ  Ç  Æ  Å  Ä  ÃÂ  Á  À ﴿٦٥، ٣٥٣٧١

ے ﴾  ~ ﴿٣٥٦٥

QaradawiBooks.com

                         415 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٤١٤ المحور  الثالث : 

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

﴾  e  d  c  b  a  `  _  ^  ] ﴿٤، ٢٨، ٤٧٧٠

﴾ x  w  v  u  t  s  r  q  p  o  n ﴿٤، ٢٨، ٧٠، ٤٨١٠٥

﴾ ¡ ے   ~  }  |  {  z ﴿٤، ٢٨، ٤٩١٠٥

﴾  °¯  ®  ¬  «  ª  ©  ¨  §  ¦  ¥  ¤  £ ﴿٤، ٢٨، ٥٠١٠٥

﴾  Á  À  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹  ¸  ¶ ﴿٤، ٢٨، ٧٠، ٥١١٠٥

﴾ Ô  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï  Î  Í  Ì  Ë ﴿٤، ٥٢١٠٥

﴾  âá  à  ß  ÞÝ  Ü  Û  Ú  Ù  Ø  × ﴿٥٣٤

﴾  ,  +  *  )  (  '  &%  $  #  "  ! ﴿٤، ٦٩، ١٠١، ٥٤١٠٢

﴾ l  k  j  i ﴿٥٦١٠١

﴾  TS  R  Q  P  O  N  M  L ﴿٦٩، ٨١، ٦٣١٠٥

(�رة ا�Z�4�ن

﴾ ¬  «  ª  ©  ¨  §  ¦  ¥  ¤ ﴿١٢١٩

ے ﴾  ~  }  |  {  z  y ﴿٦٢١٩٧

﴾¨  §  ¦  ¥  ¤  £ ٦٣٣٢ ـ ٧٦﴿ ¢ 

(�رة ا��"�اء

﴾ q  p  o  n  m  ❁  k  j  i  h ﴿١٩٣١٠٨، ١٩٤

﴾ u  t  s ﴿١٩٥٦٢

﴾ Q  P  O ﴿٢١٧، ٢١٤٢١٨

QaradawiBooks.com

                         416 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٤١٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة
Kرة ا����)

﴾ }  | ﴿١٠٣٥٢

﴾"  !  ❁  Þ  Ý  Ü  Û  Ú  Ù  Ø  × ﴿١٣١٩٢، ١٤

﴾ Ò  Ñ  Ð  Ï  Î  Í  Ì  Ë  Ê  É ﴿٢٢١٨٩

﴾ @  ?  >  =  <  ;  :  9  8  7 ﴿٦٥١٥٦

﴾ à  ß  Þ  Ý  Ü  Û ﴿٨٨٢٠٦

sH'رة ا��)

﴾ ÁÀ  ¿  ¾  ½  ¼  »  º  ¹ ﴿١٧٨، ٥٠٢١٥

﴾  º¹  ¸  ¶  µ  ´³  ²  ±  °  ¯ ﴿١٩٨، ٦٨٢٧٩

(�رة ا�"���Eت

﴾ º  ¹  ¸  ¶  µ  ´  ³²  ± ﴿٤٥٣٤

(�رة ا��وم

﴾ Ö  Õ  Ô  Ó  Ò  ÑÐ  Ï  Î  Í  Ì  Ë ﴿٣٢٣١٥

﴾  ©¨  §  ¦  ¥  ¤  £  ¢  ¡ ے   ~  }  | ﴿٣٩٢٤٦

(�رة �'��ن

﴾I  H  G  F  E  D  C  B  A  @﴿٦١، ٣١٠، ٣١١، ٦٣١٢

﴾\  [  Z  Y  X  W  V  U  T﴿٧٣١١

﴾ D  C  B  A ﴿١٣٤٩

﴾ o  n  m  l  k ﴿١٥٢٩٨

QaradawiBooks.com

                         417 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٤١٦ المحور  الثالث : 

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة
(�رة الأF\اب

﴾  )(  '  &  %  $  #  "  ! ﴿١١٠٦، ٢

﴾  º  ¹  ¸  ¶  µ  ´  ³  ² ﴿٣٢٢، ٦٣٢٤

﴾  Ì  Ë  Ê  É  È  Ç  Æ  Å  Ä  Ã  Â  Á ﴿٢١٧٠

﴾w  v  u  t  s  r ﴿٣٥٢٢١

﴾*  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿١١، ٢٨، ٣٦٦٩

﴾ Ä  Ã ﴿٤٠٣٥٨

﴾ ®  ¬  «  ª  ©  ¨  §  ¦ ﴿٧١١٠٢

G�) رة�)

﴾ {  z  y  x  w  v  } ﴿٢٨٢١٩

﴾½  ¼  »  º  ¹  ¸¶  µ  ´  ³ ﴿٤٦١٧٨

�o��(�رة 

﴾ i  h  g  f  e  dc  b  a  `  _  ^  ] ﴿١٩٧، ٨٣٦٨

(�رة ��

﴾ ¾  ½  ¼  »  º  ¹ ﴿١٢٣٤٨

﴾  ÑÐ  Ï  Î  Í  Ì  Ë  Ê  É  È  Ç  Æ ﴿٤٠٢٠٦

��ت�Hرة ا��)

﴾ ̈  §  ¦  ¥ ﴿٩٦١٩٧

﴾ ¿  ¾  ½  ¼  » ﴿٩٩١٨١

QaradawiBooks.com

                         418 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٤١٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة
(�رة ص

﴾ µ  ´  ³  ²  ±  ° ﴿١١٣١٥

﴾Ò  Ñ  Ð  Ï  Î  Í  Ì  Ë  Ê  É ﴿١٧٨، ٢٦٣٧٨

﴾ J  I  H  G  F  E  D  C  B ﴿٢٩٢٣

﴾ Ã  Â  Á  À  ¿  ¾ ﴿٧٢١٧٢

﴾ B  A  @  ?  ❁  =  <  ;  :  9 ﴿٨٧٢١٩، ٨٨

(�رة ا�\�0

﴾>  =  <  ;  :  9  8 ﴿٢٣٢٣١

﴾ A  @  ?  >  = ﴿٣٤٢٥١

﴾ ª  ©  ¨  § ﴿٦٥٣٤٨

���q رة�)

﴾  cb  a  `  _  ^  ]  \ ﴿٥٣١٥

﴾ \[  Z  Y  X  W ﴿٢٨٥٠

﴾ Z  Y  X  W  V  U  T  S ﴿٣٥١٩٢

﴾ a  `  _  ^ ﴿٣٦٦٥

﴾ 1  0  /  .  - ﴿٦٠٥٥

﴾ ×  Ö  Õ  Ô  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï ﴿٧٧٥٠

x�H�(�رة 

﴾ A  @  ?  >  =  <  ;  :﴿٣٤٣، ٤٠٣٦١

QaradawiBooks.com

                         419 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٤١٨ المحور  الثالث : 

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة
﴾ p  o  n  m  lk  j  i  h  g  f  e  d  c ﴿٩، ٤٢٢٣

﴾  èç  æ  å  äã  â  á  à ﴿٤٦١٩٧

(�رة ا���رى

﴾  h  g  f  e  d  c  b  a  `  _ ﴿٢١٦، ٢١٨، ٧٣١٥

﴾ È  Ç  Æ  Å  Ä  Ã  Â  Á ﴿١٠٣٧٦

﴾ 7  6  5  43  2  1 ﴿١٣٦، ١١١٧٤

﴾  ÂÁ  À  ¿  ¾½  ¼  »  º¹  ¸ ﴿١٥٢٠١

﴾ Ø  ×  Ö  Õ  Ô  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï ﴿٣٠٥٠

﴾W  V  U  T  S  RQ  P  O  N  M  L  K ﴿٣٦٣٢ ـ ٣٩

﴾,  +  *  )  (  '&  %  $  #  "  ! ﴿١٠٦، ٥٢١٠٨

﴾ @  ? ﴿٥٣١٠٨

(�رة ا�\�eف

﴾ ¬  «  ª©  ¨  §  ¦ ﴿٤٤٢١٧

﴾ Á  À  ¿  ¾ ﴿٥٨٢١٠

﴾ r  q  p  o  n  m  l ﴿٦٧٥١

﴾ Ä  Ã  Â  Á  À  ¿  ¾ ﴿٧٢١٩٧

(�رة ا��e�ن

﴾ ]  \  [  Z  Y ﴿٤٩٦١

(�رة ا����!�

﴾m  l  k  j  i  h  g ﴿١٠٦، ١٨١٧٩

QaradawiBooks.com

                         420 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٤١٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة
﴾  ¡ ے   ~  }  |{  z  y  x  w  v  u ﴿١٩١٧٩

﴾-  ,  +  *  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿٢٣١٧٩

﴾ Q  P  O  N  ML  K  J  I  H ﴿٢٤١٣١

(�رة ��30

﴾  ³  ²  ±  °  ¯  ®  ¬  «  ª  ©  ¨  § ﴿١٦١٧٩

﴾ g  f  e  d  c  b  a ﴿٢٤٢٣

w�4رة ا��)

﴾ +*  )  (  '  &  %  $  #  "  ! ﴿١٠٢، ١٠١٠٤

(�رة ا���3ات

﴾  po  n  m  l  k  j  i ﴿٩٣٣٥، ١٠

(�رة ق

﴾ ª  ©  ¨§  ¦  ¥  ¤ ﴿١١٣٦٠

﴾ ̂  ]  \  [  Z ﴿٤٠٥٥

﴾lk  j  i  h ❁  f  e  d  c  b  a ٤١٣٦٠ ـ ٤٤﴿ ` 

(�رة ا�Oار��ت

﴾  UT  S  R  Q  ❁  O  N  M  L  K ﴿١٥٣٢ ـ ١٩

(�رة ا���ر

﴾ á  à  ß  Þ  Ý ﴿٤٩٥٥

(�رة ا���5

﴾h  g  f  ❁  d  c  b  ❁  `  _  ^ ١٣١٦٠ ـ ١٨﴿ [ 

QaradawiBooks.com

                         421 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٤٢٠ المحور  الثالث : 

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

﴾ é  è  ç  æ  å  ä  ã  â ﴿٢٦٥١

﴾  54  3  2  1  0/  .  -  ,  + ﴿٢٨١٣٠

﴾ <  ;  :  9  8  7  6  54  3  2  1 ﴿٢٨٣٧٧

(�رة ا�'��

﴾  ¥  ¤  £  ¢  ❁ ے   ~  }  | ﴿١١٦٠، ٢

B�Fرة ا���)

﴾ -  ,  + ﴿١٩٣٤٨

﴾ <  ;  :  9 ﴿٢٢٣٤٨

(�رة ا����3

﴾ Ê  É  È  Ç  Æ ﴿٣٢٥١

﴾9  8  7  6  5  4  3  2  1  0  /  . ﴿٤٣٧٩

﴾ +  *  )  (  '  &  % ﴿٢٥١٨

(�رة ا���3

﴾ w  v  u  t  s  r  q  p ﴿٥٥، ٧٦٩

﴾ Ï  Î  Í  Ì  Ë  Ê  É ﴿٩٢٢٨

B9�gرة ا���)

﴾  .-  ,  +  *  )(  '  &  %  $  #  "  ! ﴿١١٩٩

﴾ :  9  8  7  6 ﴿١١١٨٧

﴾J  I  H  G  F  ED  C  B  A﴿١٢١٠٢

QaradawiBooks.com

                         422 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٤٢١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة
(�رة ا��لاق

﴾ o  n  m  l  k  j ﴿٢١٨١

﴾  ß  Þ  Ý  Ü  Û  Ú  Ù  Ø  ×  Ö  Õ ﴿١٢٨٨

(�رة ا��5��3

﴾£  ¢  ¡ ے   ~  }  |  {  z  y  x ﴿٥٣١٤

(�رة ا���}

﴾ 2  1  0  /  .  -  , ﴿٢٠٦، ١٤٣٩٣

(�رة ا�'�5

﴾w  v  u  t  s  r  q  p  o  n  m  l ﴿٥١٢١٩، ٥٢

(�رة ا��"�رج

﴾ g  f  e  d  c ﴿٢٤١١٧

Bرة ا���)

﴾ Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï  ❁  Í  Ì  Ë  Ê  É  È  Ç ﴿٢٦١٥٦، ٢٧

(�رة ا�����

﴾ ¡ ے   ❁  }  | ﴿١٢١٨، ٢

﴾ Â  Á  À ﴿٣٣٦٣

﴾ Õ  Ô  Ó  Ò  Ñ  Ð  Ï ﴿٣٧١٩٧

(�رة ا�'!��0

﴾ Þ  Ý  Ü  Û ﴿١٩٩٢

﴾ /  .  -  ❁  +  *  ) ﴿٢٢١٥٠، ٢٣

QaradawiBooks.com

                         423 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٤٢٢ المحور  الثالث : 

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة

�نJرة الإ�)

﴾ M  L  K  J  I  H ﴿٣٠١٩٧

Gرة ا����)

﴾  .  -  ❁  +  *  )  (  ❁  &  %  $  ❁  " ٣٤٨، ١٣٦٠ ـ ٥﴿ ! 

���Eرة ا���)

﴾ c ﴿٦٣، ١٧٦٤

﴾ ̧  ¶  µ  ´  ³ ﴿٢٧٢١٩

4��رJرة الا�)

﴾ H  G  F  E  D  C ﴿٨٢٤١

﴾  x  w  v  u  t  s  ❁  q  p  o  n  m ﴿١٧٤٩ ـ ١٩

(�رة الا�J'�ق

﴾ H  G  F  E  D  C  B  A ﴿٦١٧٣

﴾ S  R  Q  P ﴿٨٥٤

�!l�gرة ا��)

﴾ ̧  ¶  µ  ❁  ³  ²  ±  ° ﴿٢١٢٥٢، ٢٢

(�رة ا���4

﴾ ±  °  ¯  ®  ❁  «  ª  ©  ¨ ﴿١٩٢٢٦، ٢٠

(�رة ا����

﴾ .  -  ,  ❁  *  )  ( ﴿٣٦٣، ٤

QaradawiBooks.com

                         424 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٤٢٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

رقم الصفحةرقم الآيةالآيــــــــــة
K!رة ا���)

﴾ l  k  j  ❁  h  g  f ﴿١٦٣، ٢

b3yرة ا��)

﴾ F  E  D  ❁  B ﴿١٦٣، ٢

(�رة ا�"�د��ت

﴾ ¤  £  ¢  ¡ ﴿٨٢٢٦

�
(�رة ا��

﴾ [  Z  Y  X ﴿١٣٤٨

(�رة ا���س

﴾ Y  X  ❁  V  U  ❁  S  R  Q  P ﴿١٢١٩ ـ ٣

٭ ٭ ٭

QaradawiBooks.com

                         425 / 448

http://qaradawibooks.com


 

QaradawiBooks.com

                         426 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٤٢٥

��6س الأF�د�1 ا������ ا�����4

رقم الصفحةالحديث

أ

٢٤٧آخر آية نزلت على النبي ژ آية الربا
٤٩أبهذا أمُِرْتم؟! أم لهذا خُلقِْتم؟! تضربون كتاب االله بعضه ببعض!

٣٤١أتاكم أهل اليمن، أرق قلوبًا، وألين أفئدة، الإيمان يمانٍ، والحكمة يمانيَِة
٣٦٤أتشفع في حد من حدود االله يا أسامة؟!

١١١أتقضي إحدانا الصلاة أيام محيضها؟
١٥٣، ٢١٢احتجبا منه فقلنا: يا رسول االله، أليس هو أعمى لا يبصرنا، ولا يعرفنا؟

وا زكاة أموالكم ١١٧أد
١٧٠إذا قاتل أحدُكم أخاه فليجتنبْ الوجه؛ فإن االله خلق آدم على صورته

١١٠اشترى من يهودي طعامًا إلى أجل
٤٣أفرضُكم زيد

٢٢٧أفضلُ الصدقات ظل فسطاط في سبيل االله 8 
قَ وأنت صحيح شحيح ٢٢٧، ٢٢٩أفضل الصدقة أن تَصد

، أو سِر إلى فقير ٢٢٨، ٢٢٩أفضل الصدقة جَهْد المُقِل

QaradawiBooks.com

                         427 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٤٢٦ المحور  الثالث : 

رقم الصفحةالحديث
٢٢٨، ٢٣٠أفضلُ الصدقة سَقْيُ الماء

٢٢٧، ٢٣٠أفضل الصدقةِ الصدقةُ على ذي الرحم الكاشح
٢٣٠أفضل الصدقة: مِنْحةُ خادمٍ، أو طَروقة فَحْل

١١١أقضي فيها بما قضى النبي ژ: للابنة النصف
٧١ألا إن مَن كان قبلكم من أهل الكتاب، افترقوا على ثنتين وسبعين مِلة

٥، ٥٢، ٧٢ألاَ إني أوتيتُ الكتاب ومثله معه، ألا إنّي أوتيتُ القرآن ومثله معه
٢٢٥اللهم أكثر ماله، وولده، وبارك له فيما أعطيته

٢٢٦اللهم إنّي أعوذ بك من فتنة النار، وعذاب النار، وفتنة القبر
١٢٤أما تغيبه عن بيعة الرضوان فلو كان أحد أعز ببطن مكة من عثمان

١٢٤أن أبا بكر الصديق ƒ بعثه في الحجة التي أمره عليها رسول االله ژ
١٥٣إن أصلح شيء للمرأة ألا ترى رجلاً، ولا يراها رجل

١٧١إن االله خلق آدم على صورة الرحمن
١٦٨إن االله خلق آدم على صورته

٢٩٤إن االله لا يقبض العلم انتزاعا ينتزعه
رُ القابضُ الباسط االلهَ هو المُسَع ٣٩٤إن

الخفي التقي العبد الغني االله يحب ٢٢٥إن
٢٥٢إن الدنيا لا تزن عند االله جناح بعوضة

١١٢إن رسول االله ژ قضى بالدين قبل الوصية
ث امرأة أشَْيَم الضبي من ديَِته ١١٩أن رسول االله ژ كتب إليه أن يور

١٥٣أن فاطمة بنت قيس أخت الضحاك بن قيس أخبرته، أن أبا حفص بن المغيرة

QaradawiBooks.com

                         428 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٤٢٧ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

رقم الصفحةالحديث
٣٤٧إن لكل لفظ ظهرًا وبطنًا

ا ومطلعًا للقرآن ظهرًا وبطنًا، وحد ٣٥٠إن
قا ١١٠إن المتبايعين بالخيار في بيعهما ما لم يتفر

٩٦إن الميت ليعذب ببكاء أهله عليه
٢٩٠أنت ومالُكَ لأبيك

١٠٠، ٢٥٢أنتم أعلمُ بأمر دُنْياكم
فون الناس ٢٢٥إنّك أن تَذَرَ ورثتَك أغنياءَ خيرٌ من أن تذرهم عالة يتكف

٢٦٣إنّك ستأتي قومًا أهل كتاب... قد فرض عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم
١١٣إنكم إن فعلتم ذلك قطعتم أرحامكم

١٢٦إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى...
٥٨إنما أنزلت هذه الآية في أهل الكتاب
١٠٠إنما ظننتُ ظنا فلا تؤاخذوني بالظن

٣٣٨إنّها من دواب الجنة
٣٤٠، ٣٤١إنّي لأجد نفَسَ الرحمن من جهة اليمن

٧٠، ٢٩٩أوصيكم بتقوى االله، والسمع والطاعة، وإنْ تأمر عليكم عبدٌ
لُ ما خلق االله العقل ١٦٦أو

ب

٢٢٠بُعِثتُ إلى كل أبيض وأسود
١٢٤بعث رسول االله ژ عمر على الصدقة

١٢٤بعث معاذا ƒ إلى اليمن

QaradawiBooks.com

                         429 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٤٢٨ المحور  الثالث : 

رقم الصفحةالحديث
٢٧٣البكِْرُ تُستأذن، وإذنها صُماتها

٥٢بمَِ تحكم؟ قال: بكتاب االله. قال: فإن لم تجد؟ قال: بسُنة رسول االله
١٠٠بُنيَِ الإسلام على خمس...

٢٠٢بهذا أمُِرتم أو لهذا خلقتم؟! تضربون القرآن بعضه ببعض!

ت

٢٢٦تَعِسَ عبدُ الدينار، تَعِسَ عبدُ الدرهم
٣٢٨تقتلك الفئة الباغية

ي عند ابن أم مكتوم ٢١٣تلك امرأة يغشاها أصحابي (يزورونها) اعتد

ث

١٩٢ثلاث مهلكات: شُح مُطاع، وهوًى متبع، وإعجاب المرء بنفسه
١٢٤ثم أردف رسول االله ژ عليا

ج

١١١جاء رجل فقال يا رسول االله: هلكت. قال: ما لك؟ قال: وقعت على امرأتي
٣٣٨الجنة تحت ظلال السيوف

ح

٣٩٦حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلوه
٣٣٨الحجر الأسود من الجنة

٣٣٩، ٣٤٠الحجر الأسود يمين االله في الأرض، فمَن صافحه وقَبله
١٦٠حديث انشقاق القمر

١٥٩حديث تسليم الحجر عليه ژ

QaradawiBooks.com

                         430 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٤٢٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

رقم الصفحةالحديث
١٥٩حديث حنين الجذِْع

٥١الحسنة بعشر أمثالها أو أزيد، والسيئة بمثلها أو أعفو

خ

٢٧١خالفوهم في كذا وكذا
، والشاةَ من الغنم، والبعيرَ من الإبل، والبقرةَ من البقر من الحَب ٢٦٣خُذ الحَب

١٢٠خرج زوجي في طلب أعلاج له فأدركهم بطرف القدوم فقتلوه
١٨٩خَلهم يعملون

٢٢٨خير الصدقة ما كان عن ظهر غِنًى، وابدأْ بمَن تعول

د

٩٩دخلت امرأة النار في هرة ربطتها
١٢١الدينار بالدينار، والدرهم بالدرهم

ر

١٥٩رأيت الماء ينبع من تحت أصابعه حتى توضئوا من عند آخرهم

س

٣٣٤سباب المسلم فسوق وقتاله كُفْر
٢٢٩سبق درهمٌ مائةَ ألف درهم! فقال رجل: وكيف ذاك يا رسول االله؟

٢٦٨سَم االلهَ، وكُلْ بيمينكَِ
دس ٧٤، ١١١سمعتُ رسول االله ژ يُعطيها الس

١٢٠سُنوا بهِِمْ سُنة أهْلِ الكِتابِ
٣٣٨سَيْحان وجَيْحان والنيل والفُرَات، كل من أنهار الجنة

QaradawiBooks.com

                         431 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٤٣٠ المحور  الثالث : 

رقم الصفحةالحديث

ع

٢٥٨، ٢٦٠عليكم بُرخصةِ االلهِ التي رخص لكم

ف

ى االله فاحذروهم بعون ما تشابه منه، فأولئك الذين سم٢٣٩فإذا رأيتَ الذين يت
٢٧٨فإن دماءَكم وأموالَكم وأعراضَكم وأبشارَكم عليكم حرامٌ

٩٨فإنا آخذوها وشَطْرَ ماله
١٢٠فعلته أنا ورسول االله ژ فاغتسلنا

٣٤٠فمَن صافحه وقَبله فكأنما صافح االله وقَبل يمينه
١١٦، ٢٨٢فيما سقت السماءُ العُشْر

ق

٥قد يئس الشيطانُ بأن يعبد بأرضكم
١١٠قضى رسول االله ژ بالشفعة

٣٤٠القلوب بين أصبعين من أصابع الرحمن
٢٢٤قمتُ على باب الجنة، فكان عامةُ مَن دخلها المساكين، وأصحاب الجَد محبوسون

ك

١٢٢كان رسول االله ژ صلى نحو بيت المقدس
٢٦٩كان ژ يحب التيامن في كل شيء

١٥٠كان النبي ژ يأمرني فأتزر، فيباشرني
١٩١الكِبْرُ بَطَر الحق، وغَمْط الناس

٥، ٧٠كل أمتي يدخلون الجنة إلا مَن أبى

QaradawiBooks.com

                         432 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٤٣١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

رقم الصفحةالحديث
١٢١كنا لا نرى بالخبر بأسا

١٢١كنتُ أسقي أبا عبيدة وأبا طلحة وأبَي بن كعب
١١٩كنتُ بين جاريتين فضربت إحداهما الأخرى

٨٨كنتُ كنزًا خفيا، فأحببتُ أن أعُرف، فخلقتُ الخلق ليعرفوني

ل

٢٦٩لا استطعتَ
٧٢، ١٥٦لا ألُْفِيَن أحدَكم متكئًا على أريكته

١١١لا تحد امرأة فوق ثلاثة أيام، إلا على زوجها
١١٠لا تحل لي يحرم من الرضاع ما يحرم من النسب

٣٥٢لا تدخلُ الملائكةُ بيتًا فيه كلب
٣٣٤لا ترجعوا بعدي كفارًا يضربُ بعضُكم رقاب بعض

١٧٠لا تقولن: قبح االله وجهك ووجه مَن أشبه وجهك؛ فإن االله خلق آدم على صورته
١٥٧لا تقوم الساعة حتى تقاتلوا الترك
١٥٦لا تقوم الساعة حتى تقاتلوا اليهود

٩١لا تكتبوا عني شيئًا غير القرآن
٣٣٦لا تكونوا عونًا للشيطان على أخيكم

٣٣٦لا تلعنْه؛ فإنه يحب االله ورسوله
٣٢٠، ٣٢٤لا حِلْف في الإسلام

٣٩٢لا ضَرر ولا ضِرار
٣٥٩لا نبي بعدي

QaradawiBooks.com

                         433 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٤٣٢ المحور  الثالث : 

رقم الصفحةالحديث
٥٦لا وصيةَ لوارثٍ

٥٥لا يأتي رجلٌ مترفٌ متكئ على أريكته يقول: لا أعرف إلا هذا القرآن
٢٦٨لا يأكل أحدُكم بشماله، ولا يشرب بشماله، فإن الشيطانَ يأكل بشماله

٢٧٢لا يبولن أحدُكم في الماء الدائم، الذي لا يجري، ثم يغتسل منه
١١٠لا يُجمع بين المرأة وعمتها، ولا بين المرأة وخالتها

٣٣٦لا يدخل هذا بيتَ قومٍ، إلا أدخله االله الذل
١١١، ١١٤لا يرثُ المسلمُ الكافرَ، ولا الكافرُ المسلمَ

٣٣٥لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن
٣٣٥لا يؤمن أحدُكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه

١٥٧لتُفتحن القسطنطينية، فلنعم الأمير أميرها
١١٣لعن االله الخمر، ولعن شاربها، وساقيها، وعاصرها، ومعتصرها، وبائعها

٢٧٠لعن رسول االله المتشبهين من الرجال بالنساء
٣٠١لقد تركتُكم على البيضاء، ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها إلا هالك

٣٢٥لقد شهدتُ مع عمومتي في دار عبد االله بن جُدْعان حِلْفًا
٣٥٣لكل آيةٍ ظهرٌ وبطن

١٥٨لما حفر الخندق رأيت بالنبي ژ خمصا شديدا
١٥٤لن يفلح قوم وَلوْا أمرَهم امرأة

١٧٦اللهم أرنا الحق حقا، وارزقنا اتباعه، وأرنا الباطل باطلاً، وارزقنا اجتنابه
٢٢٥اللهم إني أسألك الهدى والتقَى والعفاف والغِنَى

١٨٠اللهم ربّ جبرائيل وميكائيل وإسرافيل، فاطر السماوات والأرض

QaradawiBooks.com

                         434 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٤٣٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

رقم الصفحةالحديث
٤٣اللهم عَلمه التأويل

٥٩، ٢٣٣اللهم فقهْهُ في الدين وعلمه التأويل
٧٣ليبلغ الشاهدُ الغائبَ؛ فإن الشاهد عسى أن يبلغ مَن هو أوعى له منه

١١٦ليس في الخَضْرَاوات صدقة
١١٦ليس فيما دون خمسة أوَْسُقٍ صدقة

رْك ون، ولكنه الش٤٩ليس كما تظن
٢٥٩، ٢٦٠ليس من البرِ الصيام في السفر

م

٣٣٨ما بين بيتي ومنبري روضة من رياض الجَنة
ا أمَركُمُ االله به إلا وقد أمرتُكم به ١٠٧مَا تَركْتُ شَيْئًا مِم

٢٢٥ما ذئبان ضاريان أرُسلا في غنمٍ، بأفسد لها من حرص المرء على المال
١٢٠ما من عبدٍ يصيب ذنبًا...

٣٣٧ما من مسلم يغرس غرسًا أو يزرع زرعًا، فيأكل منه طير أو إنسان
فَر الصيامُ في الس ِ٢٥٨ما هذا؟ قالوا: صائم. قال: ليس من البر

١١٥مسح رسول االله ژ على الخفين
٨٤، ١٠٠مَن أحيا أرضًا ميتة فهي له

٤١مَنْ سُئلِ عن علمٍ فكتمه، ألُْجمَِ يوم القيامة بلجام من نار
١٥٩من صاحب الجمل

ق االله بينه وبين أحبته يوم القيامة ٣١٨، ٣١٩مَنْ فَرّق بين والدة وولدها فر
ق االله بينه وبين أحبتهِ ق بين الولد ووالده في البَيْع فر ٣٢٠مَنْ فر

QaradawiBooks.com

                         435 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٤٣٤ المحور  الثالث : 

رقم الصفحةالحديث
ر القرآن برأيه... ٤٢مَنْ فس

١٧١مَن قاتل فليجتنب الوجه؛ فإن صورة وجه الإنسان على صورة وجه الرحمن
٣٩مَنْ قال في القرآن برأيه فأصاب، فقد أخطأ

٨٤، ١٠١، ١١٢مَنْ قتل قتيلاً فله سلبُه
دًا، فليتبوأ مقعده من النار متعم ١٤٣مَن كذب علي

٢٠٢مهلاً يا قوم، بهذا أهُلكِت الأمم من قبلكم، باختلافهم على أنبيائهم
٣٢٧المؤمن يأكل في مِعًى واحد، والكافر يأكل في سبعة أمعاء

ن

٢٢٠ناقصات عقل ودين
١٢٨نزل القرآن على سبعة أحرف

رَ االله امرأً سمع مقالتي، فوعاها، فأداها كما سمعها ٧٢، ٩٣، ١٢٨نَض
٢٢٥نعِْمَ المالُ الصالحُ للمرءِ الصالح

٢٩١نهى النبي ژ أن تقطع الأيدي في الغزو
٢٧٠نهى النبي ژ الرجل أن يلبس لبسة المرأة

Rـ

٢٢٤هم الأخسرون ورب الكعبة، هم الأخسرون ورب الكعبة

و

٣٣٥واالله لا يؤمن، واالله لا يؤمن، واالله لا يؤمن؛ مَن لا يأمن جارُه بوائقَه
٢٢٧واالله ما الفقر أخشى عليكم، ولكن أخشى أن تُبسط عليكم الدنيا

ة ما حِلْفٍ كان في الجاهلية لم يزده الإسلام إلا شِد٣٢١، ٣٢٤وأي

QaradawiBooks.com

                         436 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٤٣٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

رقم الصفحةالحديث
٣٦٤وايم االلهِ لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعتُ يدها

ت النار ٩٦الوضوء مما مس
ة، وبُعِثتُ إلى الناس كافة ٢٢٠وكان النبي يُبعث إلى قومه خاص

بتُ إليه ذراعًا ب إليّ شِبرًا تقر ١٨٧ومَن أتاني يمشي أتيته أسعى، ومَن تقر
٣٨ومَنْ قال في القرآن برأيه، فليتبوأ مقعده من النار

٣٢٩ويحَك يا ابن سُمَية! تقتلك الفئة الباغية

ي

١٥٩يا رسول االله، هلكت الأموال وانقطعت السبل، فادع االله يغيثنا
٢٢٣يا معشر النساء، ما رأيت ناقصات عقل ودين

٩٣يحمل هذا العلمَ من كل خَلَفٍ عُدُولُه، ينفون عنه تحريف الغالين
٢١٠يقرؤُون القرآن لا يجاوز حناجرهم

٭ ٭ ٭

QaradawiBooks.com

                         437 / 448

http://qaradawibooks.com


 

QaradawiBooks.com

                         438 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٤٣٧

��6س ا���.���ت

� ٤  .................................................................................................. من الدستور الإلهي للبشرية 
� ٥  ........................................................................................................ من مشكاة النبوة الخاتمة 
· ٧  .................................................................................................................................... 0ـ'ـ�0ــ� 

� ١٣  ....... مصادر المعرفة بأحكام الإسلام الأصل الثاني من الأصول العشرين 
� ١٥  .............................................................................................................................................. تمهيد 

١٥  ........................................... لماذا لم يذكر الإجماع والقياس ضمن مصادر الإسلام؟ 
١٧  ................................................................................................ سوء الفهم للإسلام ومظاهره 
١٨  .......................................................................................................... ضرورة تحديد المصادر 
١٨  .............................................................................................. نة مصدرا الإسلام  القرآن والس
اتجاهات مرفوضة يجب التنبيه عليها .................................................................................  ١٩

· ٢١  .................................................. Z�0/ ا��
�B0 5 ا���Hر الأول (�N�ب االله) 

موقف المسلم من المصدر الأول (كتاب االله) ............................................................  ٢٢ �
٢٢  .......................................................................................................... موقف الإذعان والتسليم 
٢٣  ..................................................................................... واجب التدبر وحُسن الفهم للقرآن 
٢٣  .............................................................................................................. لماذا أنزل االله القرآن؟ 

QaradawiBooks.com

                         439 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٤٣٨ المحور  الثالث : 

يؤمنون ببعض الكتاب ويكفرون ببعض .....................................................................  ٢٦ �
٢٨  .............................................................................................................. القرآن وحدة لا تتجزأ 

� ٣٦  ................................................................................................ ره؟  كيف نفهم القرآن ونفس
٣٨  ............................................................... التفسير بالرأي ومتى يجوز؟ وإلى أي مدى؟ 
٤٤  ............................................................................ الجمع بين الرواية والدراية في التفسير 
٤٨  .................................................................................... خطوات المنهج الأمثل في التفسير 
٤٨  ................................................................................................................ تفسير القرآن بالقرآن 
٥٢  .................................................................................................................. نة  تفسير القرآن بالس
٥٨  .................................................................................... الاهتداء بتفسير الصحابة والتابعين 
٦١  ............................................................................................................................. تحكيم السياق 
الأخذ بمطلق اللغة ....................................................................................................................  ٦٢
ر القرآن .......................................................................................................  ٦٥ تنبيهات لمن يفس

· ٦٧  ........................................................  (�َّ� ُّ
� (ا�J�ر ا���Hا�� B0 5�
Z�0/ ا��

ة ومكانتها في التشريع والتوجيه ..............................................................  ٦٨ � ن ة الس حجي
٦٩  ....................................................................................................................... الدليل من القرآن 
٧٠  ......................................................................................................................... نة  الدليل من الس
إجماع الصحابة والأمة من بعدهم .....................................................................................  ٧٣
٧٥  ............................................................................................ نة  أحكام الفقه مرجعها الس جُل
٧٦  .......................................................................................................... نة عند مدرسة الرأي  الس
٨١  ..................................................................................... نة  جميع الفقهاء يحتكمون إلى الس
٨٢  .................................................................... أعذار أئمة الفقه في عدم العمل بسُنة معينة 

QaradawiBooks.com

                         440 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٤٣٩ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

� ٨٥  .............................................................................................. ة مصدرٌ لتوجيه السلوك  ن الس
نة ..............................................................................  ٨٦ لون ملتزمون باتباع الس الصوفية الأو

ة ........................................................................................................................ ٩٠ � لا قرآن بغير سُن
نة ...................................................................................................................  ٩٠ شُبهات أعداء الس
٩١  ....................................................................................... نة في الرد عليهم  حجج علماء الس
٩١  ................................................................... ل الأحكام  ة تفصن ن القواعد، والسالقرآن يبي
نة ....................................................................................  ٩٢ حفظ االله للقرآن يستلزم حفظ الس
٩٣ .................................................................................................................... نة  أطوار تدوين الس
٩٤  .................................................................... نة وتنقيتها  جهود علماء الأمة في خدمة الس
نة بالسند والمتن معًا ...........................................................................  ٩٥ اهتمام جهابذة الس
١٠٠  ................................................................................................................. نة غير التشريعية  الس
١٠١  ................................................................... نة بالقرآن مخالف للقرآن  الاستغناء عن الس
١٠٤  ............................................................................... نة  رد الإمام الشافعي على خصوم الس
١٠٤  .................................................................................... باب ما أمر االله من طاعة رسول االله 
١٠٨  .................................................................................................................... نة والقرآن  بين الس
١٠٩ ..................................................................................... نة الصحيحة لا تعارض القرآن  الس
١١٢  .......................................................................................................... نة إلى القرآن  مرجع الس
لا يُخص عموم القرآن إلا بسُنة ثابتة محكمة ................................................................  ١١٥
١١٧  ............................................................................................................ نة  لا يُنسخ القرآن بالس

� ١١٨  ........................................................................................ ة دون بعض  ن الأخذ ببعض الس
١٢٥  ...................................................................................... تقسيم الحديث إلى متواتر وآحاد 
نة وإثبات العقيدة ...............................................................................................................  ١٢٩ الس

QaradawiBooks.com

                         441 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٤٤٠ المحور  الثالث : 

١٣٠  ..................................................................................................... نزاع بين مدرستين وسببه 
هل يكفي الظن في إثبات العقيدة؟ ..................................................................................  ١٣٠
١٣١  ................................................................................ هل خبر الواحد يفيد العلم اليقيني؟ 
تحرير محل النزاع ...................................................................................................................  ١٣٦
١٤٠  ............................................................................... نة  واجب المسلم عند الاحتجاج بالس

قبول الأحاديث الواهية .......................................................................................................  ١٤٣ �
١٤٦  ........................................................... أهمية الأحاديث المتعلقة ببيان موقف الإسلام 

رد الأحاديث الصحيحة ......................................................................................................  ١٤٨ �
١٤٨  ................................................................ رد الحديث الصحيح بدعوى مخالفة القرآن 
رد الصحيح بدعوى مخالفة العقل أو العلم ................................................................... ١٥٠
١٥٢  ............................................................... رد الحديث بدعوى مخالفته لأحاديث أخرى 
موقف غلاة المعتزلة من الحديث .....................................................................................  ١٥٤
١٥٦  ................................................................. م مخالفة العقيدة  رد الحديث الصحيح لتوه
١٥٨  .................................................. رد الحديث لمجرد الاستبعاد، ومخالفة فكر العصر 
١٦٢  ..................................................... وجوب التحري والتثبت في قبول الحديث أو رده 
التثبت في قبول الحديث .......................................................................................................  ١٦٢
١٦٧  ............................... ضرورة التثبت في الحكم على الحديث بالضعف أو الوضع 
حديث «إن االله خلق آدم على صورته» .............................................................................  ١٦٨

· ١٧٥  ......................................... �َّ� ُّ
�56 الأ;�!B: ا��E�ب وا� ��0"��5 و.�ا89 

د لطلب الحق ...............................................................................................................  ١٧٦ � التجر
١٧٨  ........................................................................................... ر من الهوى  الإخلاص والتحر

QaradawiBooks.com

                         442 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٤٤١ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

ر من العصبية .........................................................................................  ١٨٢ الاستقلال والتحر
التواضع .......................................................................................................................................  ١٨٩

ربط النصوص بعضها ببعض .........................................................................................  ١٩٦ �
ك ببعض النصوص دون بعض ................................................  ١٩٧ الفِرق المبتدعة تتمس
٢٠٠  ...................................................................... المنهج الصحيح في النظر إلى النصوص 
٢٠٢  ........................................................... ر من ضرب الكتاب بعضه ببعض  الرسول يُحذ
٢٠٣ ............................................................................................................... كلمة بليغة للشاطبي 

� ٢٠٥  ....................................................................... الإيمان بكمال الشريعة وعدم تناقضها 
٢٠٨  .......................................................................... لا يوجد تعارض حقيقي بين النصوص 
· موقفنا من التعارض بين النصوص ................................................................................  ٢١٢
٢١٢  .................................................................................... · لا تعارض بين ضعيف وصحيح 
· تعارض الصحاح بعضها وبعض ....................................................................................  ٢١٣
٢١٥  .................................................... كيف نستبين موقف الإسلام من خلال النصوص؟ 
٢١٦  ............................................................. دعوى بعض المستشرقين حول عالَمية الدعوة 
٢٢٠  ................................................................................ حديث «النساء ناقصاتُ عقلٍ ودين» 
٢٢٣  ............................................................................. وجوب التثبت قبل الحكم بالتعارض 
٢٢٤  ................................................................ أحاديث التحذير من فتنة المال والمراد منها 
٢٢٧  ................................................................................................ نموذج للتوفيق بين الظواهر 

� ٢٣١  .................................................................................... رد المتشابهات إلى المحكمات 
معنى المحكم ...........................................................................................................................  ٢٣٢
٢٣٢  ........................................................................ معنى المتشابه، ومظاهر تشابهه وأسبابه 
حكمة وجود المتشابه ...........................................................................................................  ٢٣٥

QaradawiBooks.com

                         443 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٤٤٢ المحور  الثالث : 

٢٣٦  ....................................... نة وعلماء الأُمة من اتباع المتشابهات  تحذير القرآن والس
٢٤٣  ..................................................................... المتشابه ملجأ الزائغين من دعاة التغريب 
المحللون للربا الحرام ...........................................................................................................  ٢٤٤
عبثٌ بالنصوص في القديم والحديث .............................................................................  ٢٥٠

� ٢٥٥  .................................................. فهم النصوص الجزئية في ضوء المقاصد الكلية 
٢٥٦  ............................................................................................... معرفة الأسباب والملابسات 
٢٥٧  ........................................................................................................................ مثال من القرآن 
نة ..........................................................................................................................  ٢٥٨ مثال من الس
٢٥٩  ............................................................................................... كلمة عميقة لابن دقيق العيد 
٢٦٠  .......................................................................... قيام الشريعة على أساس مصالح العباد 
٢٦٢  ................................................................. فقهاء الصحابة ينظرون إلى مقاصد الشريعة 
٢٦٦  ......................................................................... ضرورة معرفة المقاصد لدارس الشريعة 
٢٦٧  ........................................................................................ قضية ميراث البنات والعَصَبات 
الأكل باليمين ...........................................................................................................................  ٢٦٨
٢٧٠  ............................................................................................................................... إعفاء اللحية 
٢٧١  .............................................. ظاهرية ابن حزم أوقعته في أخطاء كبيرة رغم عبقريته 
إغفال الظاهرية الجُدد لمقاصد الشريعة .........................................................................  ٢٧٤
٢٧٥  ...................................................................................... إسقاط الثمنية عن النقود الورقية 
إسقاط الزكاة عن أموال التجارة ........................................................................................  ٢٧٧

الاعتصام بالنصوص القطعية ..........................................................................................  ٢٨٥ �
� ٢٩٢  ................................................................... التمسك بعصمة الأمُة وإجماعها اليقيني 

الإجماع الذي نعنيه هنا .........................................................................................................  ٢٩٢
QaradawiBooks.com

                         444 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٤٤٣ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

الاهتداء بهدي الصحابة وتابعيهم بإحسان ....................................................................  ٢٩٤
٢٩٧  ..................................................................................................... اتباع غير سبيل المؤمنين 

· ٣٠٥  .......................................  �َّ� ُّ
�56 الأ;�!B: ا��E�ب وا� ��0\ا�h و30�ذ�� 

� ٣٠٦  ........................................................................ وضع النص في غير موضعه الصحيح 
من أين يأتي الخلل؟ .............................................................................................................  ٣٠٦
٣٠٧  ....................................................................................................... كلمة حق يراد بها باطل 
٣٠٨  ................................................................................................ تحريف للكلم عن مواضعه 
٣١٠  ................................................................................................ آيات تُذكر في تحريم الغناء 
من غرائب الاستدلال بالقرآن ............................................................................................  ٣١٣
٣١٥  ................................................................................................. كلمة «الأحزاب» في القرآن 
٣١٥  .......................................................................... الادعاء بأن القرآن يرفض رأي الأكثرية 
آراء غير ناضجة في التفسير العلمي ................................................................................  ٣١٧
٣١٨  ........................................................................................................... نة النبوية  أمثلة من الس
٣١٨  ................................................................................... الاعتكاف والانقطاع في الخلوات 
٣١٨  .................................................................................................. ق بين والدة وولدها  مَنْ فر
٣٢٠ .............................................................................................................. لا حِلْف في الإسلام 

سوء التأويل للنصوص ......................................................................................................  ٣٢٦ �
لا تأويل إلا بدليل ..................................................................................................................  ٣٢٦
٣٢٨  ................................................................ تأويل مردود لحديث: «تقتلك الفئة الباغية» 
اهتمام العلماء بضوابط التأويل .........................................................................................  ٣٣٠
٣٣٢  ........................................................................................................................... مجال التأويل 
٣٣٤  ........................................................................ لجوء علماء المسلمين كافة إلى التأويل 

QaradawiBooks.com

                         445 / 448

http://qaradawibooks.com


 

الفقه وأصوله ( أصول الفقه وملحقاته)٤٤٤ المحور  الثالث : 

٣٣٧  ........................................................................................ حتى ابن حزم لجأ إلى التأويل 
المدرسة الحنبلية والتأويل .................................................................................................. ٣٣٩
٣٤٣  ....................................................................... تأويل النصوص البينات مذهب الباطنية 
من تأويلات الباطنية والزنادقة  .........................................................................................   ٣٤٤
تأويلات بعض فرِق الشيعة .................................................................................................  ٣٤٨
٣٤٩  .................................................................................................................... تأويلات الصوفية 
٣٥٤  .................................................................................................... مدرسة المعتزلة والتأويل 
٣٥٥  .................................................................................................................. المدرسة الأشعرية 
٣٥٦  ............................................................................... إسراف المدارس العقلية في التأويل 
٣٥٦  ................................................................................................................... المدرسة الفلسفية 
٣٥٨  ....................................................... تأويلات الطوائف المنحرفة والمارقة في عصرنا 
٣٥٨  .................................................................................................................. تأويلات القاديانية 
٣٦٠  ...................................................................................................................... تأويلات البهائية 
٣٦١  ........................................................................................... من سوء التأويل حول الشريعة 
٣٦١  ................................................................................................. سوء التأويل لآيات الحدود 

� ٣٦٦  ................................................................................................... تقديم العقل على الشرع 
٣٦٧  .................................................................................................... نعمة العقل ونعمة الوحي 
٣٦٧  ................................................................................................................... أباطيل العقلانيين 
٣٧٠  .................................................................................................. صراع الفلسفات وتناقضها 
٣٧٢  ...................................................................... تأثير البيئة والعصر على فلسفة «أرسطو» 
٣٧٣  ........................................................................................................................ حصاد الفلسفة 
٣٧٦  ................................................................................................... الحاجة إلى الشرع الإلهي 

QaradawiBooks.com

                         446 / 448

http://qaradawibooks.com


 

٤٤٥ ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير نَّة  المرجعية العليا في ا�سلام للقرآن والس�

٣٧٦  ...................................................................................................... مكانة العقل في الإسلام 
٣٧٩  ........................................................................................... المدرسة الفلسفية في الإسلام 
٣٨٢  ................................................................................................................. المدرسة الاعتزالية 
ورثة الفلاسفة والمعتزلة في عصرنا ................................................................................  ٣٨٦
لماذا كل هذا النواح على الهزيمة الفكرية للمعتزلة؟ ..............................................  ٣٨٨

� ٣٩٢  ......................................................................... معارضة النصوص بدعوى المصلحة 
٣٩٣ ............................................... استحالة تعارض النص القطعي والمصلحة الحقيقية 
٣٩٦  ......................................................................................... المراد بالنص في كلام الطوفي 
حيث يوجد شرع االله فثَم المصلحة ..................................................................................  ٣٩٧

· ٤٠١  ...............................................................................  ����Eا� �!J�6س الآ��ت ا�'�آ�

· ٤٢٥  ....................................................................... ��6س الأF�د�1 ا������ ا�����4 

· ٤٣٧  ........................................................................................................... ��6س ا���.���ت 

٭ ٭ ٭

QaradawiBooks.com

                         447 / 448

http://qaradawibooks.com


 

QaradawiBooks.com

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                         448 / 448

http://qaradawibooks.com
http://www.tcpdf.org

